ध भी हरि ध

# श्री सुनोधिनी ग्रन्थमाला

🖶 सप्तम् पुष्प 🐒

'राजस–प्रमेय" उप-पकरग

जीमद्रमागवत दशम स्कन्ध ऋध्याय ४३-४**६** 



श्रीमदञ्जमाचार्य (महाप्रसु)

SEINE

श्री सुबोधिनी प्रकाशन मशहल (रजि॰), जोघपुर (राज॰)

# × श्री सुबोधिनी ×

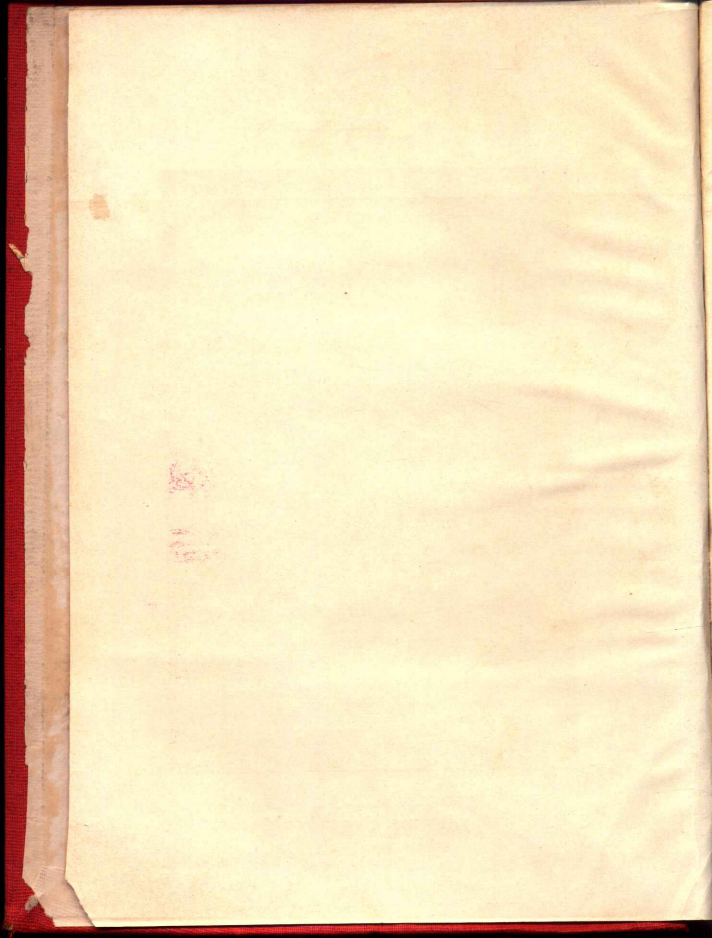
# ॥ श्री वृन्दावनेश्वर ॥



वृन्दावनेश्वर मुकुन्द मनोज्ञवेष, वंशीबिभूषित कराम्बुज पद्मनेत्र । विश्वेश केशव बजोत्सव भक्तिवश्य, देवेश पाण्डवपते मम देहि दास्यम् ॥

श्री मद्वलभाचार्य

प्रकाशक-श्री सुवोधिनी प्रकाशन मण्डल, जोधपुर।



#### ।। श्री हरि: ॥

# श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला

#### सप्तम् पुष्प

श्रीमद्भागवत महापुराण (पूर्वाई) एवं श्रीमद्रलभाचार्य विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत टीका) हिन्दी अनुवाद सहित

> श्रीमद्भागवतानुसार ग्रध्याय – ४३ से ४६ श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ग्रध्याय – ४० से ४६ राजस - प्रमेय - ग्रवान्तर - प्रकरण ग्रध्याय – १ से ७

> > श्री भागवत गूढार्थ प्रकाशन परायराः। साकार ब्रह्म वादैक स्थापको वेद पारगः॥-(श्रीमद्वल्लभाचार्य) श्रीमद्विठ्ठलेश प्रभुचररा

सहायक ग्रन्थ-

टिप्पणी—श्रीमद्विष्ठलेश प्रभुचरण लेख—नि.ली.गी. श्री वल्लमजी महाराज प्रकाश—नि.ली.गी. श्री पुरुषोत्तमजी महाराज योजना—गो.वा.प.म. श्री लालुमट्टजी कारिकार्थ—गो.वा.प.म. श्री निर्भयरामजी मट्ट

हिन्दी अनुवादक:

गो.वा. प.भ. श्री फतहचन्दजी वासु शास्त्री जोघपुर (राज०)

प्रथम ग्रावृत्ति — १००० विठ्ठल जयंती पोष कृष्ण नवमी दिनाङ्क २८ दिसम्बर'१६७२ सर्वाधिकार सुरक्षित प्रकाशक :

श्री सुबोधिनी प्रकाशन मराडल

मानवना भवन, चौपासनी मार्ग, जोधपुर (राजस्थान)

न्योछावर सादर भेंट संस्था

सदस्यों को

#### ॥ श्री हरिः ॥

## श्री सुबोधिनी प्रकाशन मण्डल

जोधपुर (राजस्थान)

उद्देश्य :

जगद् गुरु श्रीमद्वलभाचार्य चरण द्वारा प्रतिपादित शुद्धादैत दर्शन एवं पुष्टिमार्गीय सिद्धांतों का राष्ट्र भाषा एवं अन्य भाषाओं में श्रनुवाद कराकर जन साधारण निमित्त प्रकाशन कराना।

#### सदस्यता :

विशिष्ट ग्राजीवन सदस्य — रु. १०००'०० व इससे ग्रधिक चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंट करके बन सकते हैं।

ग्राजीवन सदस्य — रु. १२५)०० से ६६६)०० तक की चल व ग्रचल सम्पत्ति भेंट करके बन सकते हैं।

#### संस्था के प्रकाशन:

श्रीमद्भागवत महोपुराग के दशम स्कन्ध की श्रीमद्वलभाचार्य चरग द्वारा विरचित संस्कृत टीका सुबोधिनी हिन्दी अनुवाद सहित सदस्यों को भेंट।

सम्पूर्ण दशम स्कन्ध के ६० ग्रध्यायों की सुबोधिनी का हिन्दी अनुवाद तैयार है, जिसमें से प्रथम ४६ ग्रध्यायों का राष्ट्र भाषा हिन्दी में सरल सुबोध अनुवाद सात पुष्पों में छप गया है; जिसमें से सप्तम् पुष्प प्रस्तुत ग्रन्थ है, ग्रागे का खण्ड छप रहा है। सब ही पुष्प सिच्च एवं ग्रष्ट छाप के पदों से सुशोभित एवं मनमोहक हैं।



# श्री सुबोधिनी ग्रन्थ माला का सप्तम् पुष्प

# राजस - प्रमेय - अवान्तरं - प्रकरण

# • सामग्री •

| दो शब्द गो० श्री व्रजभूष गालानजी महाराज-संस्थाध्यक्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       |                                   |                   |       | 2         |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|---------------------------------------|-----------------------------------|-------------------|-------|-----------|
| विनम्र निवेदन अश्री नन्ददास (रामचन्द्र वर्मा) - प्रधान मन्त्री                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |                                   |                   |       | 3         |
| श्री सुबोधिनी पुष्प वाटिका में से चुनी हुई कुछ सौरभपूर्ण कलियाँ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |                                   |                   |       |           |
| श्री भागवतार्थं प्रकरमा (तत्त्वार्थ-दीप-निबन्ध) श्रीमद्वलुभाचार्यं चरमा विरोचत                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 |                                       |                                   |                   |       | 3         |
| श्री राजस-प्रमेय-ग्रवा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | न्तर-प्रकरण की भूमि                   | का - प.भ. श्री फतहचन्द्रजी        | वासु शास्त्री     |       | १५        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       |                                   | IN THE TANK       |       |           |
| श्री सुबोधिनी श्रनुसार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | श्रामद्भागवतानुसार<br>ग्रध्याय        | विषय                              |                   |       | वृष्ठ     |
| श्रध्याय                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |                                       | कुबलियापीड़ का उद्घार एवं र       | इस संहत में प्रवे | 51    | 2         |
| 80                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 83                                    | चागूर, मुष्टिक ग्रादि पहलवान      | न न नग            |       |           |
| 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 88                                    |                                   | । का तना          |       | Va        |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       | कंस का उद्धार                     |                   | P 111 | 83        |
| 85                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ** *** ····                           | श्रीकृष्ण-बलराम का यज्ञोपवीत      |                   | 18    | **        |
| The state of the s |                                       | ग्रौर गुरुकुल प्रवेश              | DESCRIPTION OF    | ****  | £3        |
| 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ४६                                    | उद्धवजी की वजयात्रा               | AND PARTY OF      | ****  | 388       |
| 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 89                                    | उद्धवजी तथा गोवियों               |                   |       |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       | को बातचीत (भ्रमर गीत)             | ••••              | ****  | २०४       |
| 8%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ٧5                                    | भगवान् का कुब्जा                  |                   |       |           |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |                                       | ग्रीर ग्रक्ररजी के घर जाना        | 45 ···· 363       | ••••  | ३४३       |
| ४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 38                                    | म्रक्ररजी का हस्तिनापुर जाना      | ••••              | ••••  | ×35       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | REPRESENTATION OF PERSONS             | AND THE PROPERTY AND THE PARTY OF | ine intrap        |       | R.F       |
| श्रनुक्रमिएका                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | · · · · · · · · · · · · · · · · · · · | HE ROMAN HAND                     | THE PARTY         |       | ४२४       |
| शुद्धि - पत्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 314                                   | ··· 555(5 ··· 6                   | S IN SECTION      | -     | 358       |
|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 対明                                    | Configuration and                 |                   |       |           |
| The parties of                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                 | THE ROLL OF                           | चित्र सूची                        | 75 15 (ST         |       | THE TH    |
| १- श्री वृन्दावनेश्व                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           |                                       |                                   | disfiere          | ••••  | मुख पृष्ठ |
| २- श्रीमद्वलभाचार्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ASSET AREA "                          | AND IN THE RESERVED               | 3 2002 45         | •••   | 8         |
| ३- कंस उद्धार                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | THE R. LEWIS CO., LANSING, MICH.      | ****                              | But Inc.          | ****  |           |
| ४- अकरजी को ह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | स्तिनाप्य भेजना                       | -                                 | -                 | -     | ३८१       |

#### मुख्य संरक्षक

तिलकायत गोस्वामी श्री गोविन्दलालजी महाराज, नाथद्वारा (राज०) गोस्वामी श्री वजरत्नलालजी महाराज, सूरत (गुज०)

- " दीक्षितजी महाराज, बम्बई (महाराष्ट्र)
- " पुरुषोत्तमलालजी महाराज, कोटा (राज०)
- " गोविन्दरायजी महाराज, पोरबन्दर (गुज०)
- " रगाछोड़ाचार्यजी महाराज, जतीपुरा (उ०प्र०)
- " वजरायजी महाराज, राजनगर (ग्रहमदाबाद-गुज०)
- " वनश्यामलालजी महाराज, कामवन (कामा-राज०)
- " वजभूषरालालजी महाराज, चौपासनी (जोधपुर-राज०) जामनगर (गुज०)

#### सम्मानित सदस्य

श्रीमान् मोहनलालजी सुखाड़िया, भूतपूर्व मुख्य मन्त्री, राजस्थान
" डाॅ. सेठ गोविन्ददासजी पद्मभूषएा, लोकसभा सदस्य, नई दिल्ली
श्रीमती सुमित बेन मोरारजी, पामबन, गाँधी ग्राम, जुहु बम्बई
" चन्द्रकान्ता बेन भट्ट एम.ए., विले पारले (पश्चिम) बम्बई

#### विशिष्ट ग्राजीवन सदस्यों की ग्रोर से सादर मगवत्स्मरण

प.भ.गो.वा. श्री नन्दलालजी मानधना रु. ५०००)

'' '' श्रीमती सौभाग्यवतीजी मानधना रु. ५०००)
श्री हरिलाल हरिवल्लभदास धर्मादा ट्रस्ट रु. ५०००)
प.भ.गो.वा. जमुनादास

प.भ.गो.वा. श्री जमुनादासजी मृत्धड़ा, बीकानेर द्वारा उनके सुपुत्र श्री जीवन-दासजी ग्रादि है. ३५००) प.भ. श्री गिरधरदासजी मृत्धड़ा एवं उनके सुपुत्र गोविन्ददासजी ग्रादि है. ३५००)

# प्रत्येक महानुभाव से रु. १००१) की ग्रायिक सेवा प्राप्त हुई, वे निम्न हैं

प.भ. श्री भगवानदासजी ग्रग्रवाल, कलकत्ता

- " गो.वा. श्री ईश्वरलालजी चिमनलालजी, बड़ौदा
- " श्रीवलभदासजी राठी, श्रमरावती
- अी व्रजमोहनदासजी विजय, शुजालपुर मण्डी
- " श्रीमती बेला बेन चत्रभुजदासजी, बम्बई
  - " काशीबाई, बम्बई
- " रम्भाबाई विठ्ठलदासजी मोहता, बीकानेर
- " रामीबाई ग्रग्रवाल, लक्कर (ग्वालियर)
- " श्री रामनारायणजी द्वारा उनके सुपुत्र नन्ददासजी (रामचन्द्रजी) प्रभृति, जोधपुर

प.भ. श्री दादुभाई ग्रमीन, बड़ौदा

- " श्रीमती गंग।बेन मजीठिया, बम्बई
- " प्रेमाबाई किशनचन्दजी भाटिया, कानपुर
  - श्री विठ्ठलदासजी रुक्मग्गी बेन, बम्बई
- " " व्रजदासजी विजिया बेन
  - गो.वा. श्री हरगोविन्ददासजी उगर-चन्दजी भगत वसाई-डावलावालों की स्मृति में द्वारा उनके प्रन्यास प भ. चुन्नीबेन

#### \* दो शब्द \*

श्री मद्भागवत के दशम स्कन्ध के ४३ से ४६ ग्रध्यायों की श्री मद्रल्लभाचार्य चरण विरचित श्री मुबोधिनी संस्कृत टीका का राजस-प्रमेय (ग्रवान्त र प्रकरण) हिन्दी ग्रनुवाद सहित श्री मुबोधिनी ग्रन्थमाला का ७वाँ पुष्प प्रस्तुत ग्रन्थ है। इसके साथ इस दशम स्कन्ध का पूर्वीर्ध समाप्त हो रहा है ग्रीर ग्रागामी पुस्तक में उत्तरार्ध की कथाग्रों का वर्णन होगा।

राजस प्रकरण में भगवान् श्री कृष्णचन्द्र श्रानन्दकन्द ने श्रपने राजस भक्तों का निरोध किया है। इस राजस-प्रमेय श्रवान्तर प्रकरण में, उन भगवल्लीलाश्रों का वर्णन है जिनमें, राजस भक्तों के बिना किसी प्रकार साधन किये, प्रभु ने श्रपने प्रमेय बल से उन पर कृपा कर, उनके सब प्रकार के दुःखों का निवारण कर उनके मनोरथ सिद्ध किये।

श्रीमद्भागवत १८ पुराणों में मूर्धन्य है विस्तार की दृष्टि से ही महान् नहीं है, उसकी सामग्री भी प्रशस्त है इसमें केवल दशम स्कन्ध, सम्पूर्ण भागवत का चतुर्थांश है। इस स्कन्ध में दो प्रसगों में सम्पूर्ण ग्रन्थ का निष्कर्ष विद्यमान है। १ प्रसंग-रास जिसमें व्रज सीमन्तियों का चिरकाल चिन्तित मनोरथ पूर्ण होकर संयोग रस का सर्वोत्तम फल प्राप्त होता है। २-प्रसंग है-अमर गीत, जिसमें विरह-वेदना की पराकाष्ठा है। स्नेह-भक्ति में दो दल मुख्य हैं — पूर्व दल--(संयोगरस) उत्तर दल (विप्रयोगरस)। इन दोनों की सर्वोकृष्ट स्थित के क्रमशः इन दोनों प्रसंगों में दर्शन होते हैं जिनके ग्रध्ययन, मनन एवं धारण से जीव सहज में ग्रगम भव सागर से पार हो जाता है।

संयोग रस का प्रादुर्भाव एवं सिद्धि तामस-फल उप प्रकरण में है श्रौर विरह (विषयोग) की दशा प्रभु के व्रज प्रस्थान से प्रारम्भ होकर भ्रमर गीत में सर्वोच्च स्थान ग्रहण करती है जबकि प्राण-प्रेट्ट श्री गोपीजन वल्लभ की विरहानल-संतप्त व्रज सीमन्तिनयों को उनके प्रियतम का भेजा हुवा ज्ञान-सन्देश उद्धवजी सुनाते हैं। कितना विलक्षणा प्रसंग है कि उद्धवजी जैसे ज्ञानी भक्त श्रीकृष्ण के अन्तरंग सखा का उत्तमोत्तम ज्ञान भण्डार उन परम भगवदीय व्रजांगनाश्रों के प्रभु-विरह की ग्राहों में भस्म हो जाता है। उद्धवजी शुद्ध हृदय भक्त थे उनको भक्ति का महत्व समभ में ग्रा गया ग्रौर उनने इन व्रज भक्तों का मुक्त कंठ से ग्रीमनन्दन करते हुए ग्रपनी हार्दिक इच्छा प्रकट की—

#### "श्रासामहोचरगारेगु जुषामहंस्यां वृन्दावने किमपि गुल्म लतौषधिनाम्"

ग्रर्थात् मेरे लिये उत्तम यही होगा कि मैं इस वृन्दावन घाम में कोई भाड़ी, लता ग्रथवा ग्रीषधि-जड़ी, वूंटी-ही बन जाऊं जिससे इन व्रजांगनाग्रों की चरएा रज में स्नान करता रहूँ।" भक्ति की तुलना में ज्ञान की दौड़ एवं पहुँच कहां तक है इसका निर्एाय, भ्रभर गीत पढकर सहृदय पाठक स्वयं लेवें।

इस संस्था के कितपय कार्यकर्त्ता बहुत लगन से कार्य कर रहे है वे धन्यवाद के पात्र हैं। श्री महाप्रभुजी की कृपा से उनकी सेवा-भावना उत्तरोत्तर वृद्धि प्राप्त करें, इत्यलं सुज्ञे।

दशहरा, वि० सं० २०२६

गो० वजभूष गलाल

## विनम्र निवेदन

श्री मुबोधिनी ग्रन्थमाला के इस्ंसातवें पुष्प में श्री मद्भागवतानुसार दशम स्कन्ध के ४३ से ४६ ग्रध्याय हैं। श्री मुबोधिनी के ग्रनुसार राजस प्रकरण के दो ग्रवान्तर प्रकरण यहां पूर्ण होते हैं। इस स्कन्ध का पूर्वार्ध यहां तक है। ५० वें ग्रध्याय से प्रारम्भ होकर ६० ग्रध्याय तक उत्तरार्ध है। पाठकों के हृदय में सहसा यह प्रश्न उठना स्वाभाविक है कि पूर्वार्ध तो ४५ ग्रध्यायों तक ही होना चाहिये था ४६ ग्रध्यायों तक क्यों है। इसका कारण यह है कि सम्पूर्ण दशम स्कन्ध के चित्रत्रों को विविध लीलाग्रों के ग्रनुसार निम्न ५ प्रकरणों में श्रीमद्वल्लभाचार्य चरण ने विभाजित किया है:—

|         |            | ग्रवान्तर प्रकरण | ग्रध्याय | •   |
|---------|------------|------------------|----------|-----|
| जन्म    | ( )        | 8)               | 8        | 1   |
| तामस    | १ }पूर्व   | 83               | 25+3=38  | 38  |
| राजस    | 9 )        | 2)               | 68       | J   |
| राजस    | 9 T        | 2]               | 68       | 1   |
| सात्विक | १ । उत्तरी | र्भ ३ }          | 26       | 188 |
| गुरा    | 9          | 2                | Ę        | 1_  |
| 30      |            |                  | =5+0=    | 03  |

पूर्वीर्ध में जन्म प्रकरण तामस प्रकरण तथा राजस प्रकरण के ४ अवान्तर । प्रकरण में से २ अवान्तर प्रकरण अर्थात् आधे प्रकरण की लीलाओं या समावेश होने से ढाई प्रकरण होते हैं, अतः पूर्वीर्ध यहां तक है। शेष ढाई प्रकरण (राजस प्रकरण आधे सात्विक प्रकरण और गुण प्रकरण को लीलाएँ उत्तरार्ध में है। पूर्वीर्ध एवं उत्तरार्ध अध्यायों की संख्या के अनुसार न होकर प्रकरणों की संख्या के हिसाब से है।

पूर्वार्ध में निकुखनायक रसेश भगवान् श्रीकृष्ण की ग्रलौकिक लीलाग्रों का वर्णन है। श्रीमद्भमागवत शास्त्र भगवद्भमित्त का सर्वोच्च ग्रन्थ है जिसमें भी दशम स्कन्ध मुख्य है ग्रोर पूर्वार्ध महत्वपूर्ण है। इसमें रिक्षक भगवद्भक्तों के हृदय को रसदान देने वाले चार गीत — वेगु गीत गोपी गीत, गुगल गीत एवं श्रमर गीत विद्यमान हैं जो सहृदय पाठकों को ग्रानन्द विभोर कर देते हैं। भगवद्भित्त के—प्रेम, ग्रासिक्त ग्रीर व्यसन प्रशस्त ग्रंग हैं जिनका कि विरह—(विप्रयोग)—है। इन चारों की प्राप्ति चार गीतों द्वारा होतो है। सुबोधिनी ग्रन्थ माला के चतुर्थ पुष्प में वेगुगीत, पत्रम पुष्प में गोपीगीत एवं गुगलगीत ग्रीर इस ग्रंथ में श्रमरगीत है। इस ग्रन्तिम गीत में वजसीमन्तिनयों एवं श्रेष्ठ ज्ञानी भक्त भगवान् श्रीकृष्ण के सखा श्री उद्धवजी का परम मनोहर ग्रनुपम संवाद है जिसमें ज्ञान को तुलना में भिक्त की महत्ता का प्रदर्शन है। उपरोक्त प्रथम दो गीतों को यदि भगवान् श्रीकृष्ण की उपासना की साधनावस्था मानी जाए तो ग्रुगल—गीत (संयोग रस) एवं श्रमर-गीत (विप्रयोग रस) फल रूप है। श्रंगार रस के दो दल होते हैं। पूर्व दल संयोग ग्रीर उत्तर दल विप्रयोग ग्रर्थात् विरह है। विप्रयोग का ग्रनुभव वही कर सकता है. जिसे संयोग रस को

प्राप्ति हुई हो। संयोग रस की पराकाष्ठा रास में हुई जिसके पश्चात् युगल गीत जिसमें संयोग रस का अनुभव है तथा विश्रयोग का उत्तमोत्तम वृतान्त अमर-गीत में है। इस गीत को अमर-गीत इसलिए कहते हैं कि अन्योक्ति अलंकार के आधार पर अमर के मिस भगवान् श्रीकृष्ण के सखा उद्धवजी को वृजभक्त सब उपालम्म देती हैं। रसिक भक्तों को इस सरस प्रसंग के बार २ पठन से हर समय एक विलक्षण रस की अनुभूति होती है। आशा है पाठकगण इसका लाभ अवश्य लेंगे।

गत वर्ष परम भवदीय श्रीमदाचार्य चरण के कृपा पात्र श्री नन्दलालजी मानधना के ग्रचानक इस नहवर देह त्यागने के पञ्चात हृदय को ग्रसहनीय दु:ख हुग्रा कि जिसने रु० १०,०००) की धन राशि इस महान कार्य के लिये देकर श्रीसुबोधिनी के हिन्दी ग्रनुवाद प्रकाशन कराने की महान ग्रलौकिक सेवा की, उनने सम्पूर्ण ग्रंथों का ग्रध्ययन तो दूर रहा, दर्शन भी न किये श्रीर गोलोक को चले गये। इससे इन ग्रन्थों का प्रकाशन शीघ्र कराया जाए। इस शुभ भावना को लेकर मथुरा के 'ग्रग्रवाल प्रेस' से सम्पर्क साधा गया तथा व्यवस्थापक महोदय के श्राश्वासन देने पर कि वे ग्राठवें पुष्प को ३ मास में पूर्ण कर देंगे। उसका प्रकाशन उन्हें जनवरी मास में सौंपा जया। उनके ग्रादेशानुसार उनको रु० ३०००) भेजने पर भी ११ मास में वह ग्रन्थ प्राप्त न हो रहा है, यद्यपि सहायक मन्त्रीजी श्रीनाथजी पुरोहित को दो मास तक उनकी रूग्णावस्था में भी मथुरा में रहना पड़ा।

हमारी इस लाचारी पर हमें खेद है कि हमारा सत्प्रयास भी निष्फल हुवा। चार मास से भ्रग्रवाल प्रेस ने काम देना ही बन्द कर रखा है जबिक केवल १०० पृष्ठ का प्रकाशन ही शेष रहा है। इस विलम्ब का क्या रहस्य है सो तो प्रभु ही जाने।

संस्था का निर्णय था कि दशम स्कन्ध के १३ खण्ड प्रकाशित किये जावें परन्तु ग्राधुनिक महंगाइ ने हमें भी प्रभावित कर दिया है ग्रतः मुद्रण सामग्री समय पर उपलब्ध न होने के कारण ऊंचे भाव में क्रय करनी पड़ती है। इसलिये विचार है कि १३ के स्थान पर ११ पुष्पों में ही समस्त सामग्री को प्रकाशन करा दिया जावे जिससे सदस्यों से प्राप्त रकम में कार्य शोध्र पूर्ण हो सके।

श्रीमद्वल्लाभाचार्यं चरण ने श्रीमद्भागवत पुराण के प्रथम स्कन्ध. द्वितीय स्कन्ध, तृतीय स्कन्ध, दशमस्कन्ध एवं ग्यारहवें स्कन्ध के प्रथम चार ग्रध्याय की श्री सुबोधिनी टीका की रचना की है। पांचवें ग्रध्याय के पांचवें श्लोक की टीका पूर्ण होने पर ग्राप श्रो को तृतीय भगवदाज्ञा स्वधाम पधारने की हुई तब ग्राप श्री ने सन्यासाश्रम गृहण कर काशोजी के लिये प्रस्थान किया।

इन स्कन्धों में दशम स्कन्ध को भक्तजनों का कण्ठाभरण जान कर मनोरथी महोदय ने हिन्दी अनुवाद उस ही स्कन्ध का प्रारम्भ करवाया। प्रथम स्कन्ध की सुबोधिनीजी का हिन्दी अनुवाद पूज्यपाद गोस्वामी तिलकायत श्री गोविन्दलालजी महाराज श्री को आज्ञानुसार प० भ० पं० श्री आनन्दीलालजी शास्त्री ज्याकरणाचार्य विद्याविभागाध्यक्ष, नाथद्वारा ने किया है परन्तु कुछ क्लोकों का अनुवाद करना शेष है सो वे उसे पूर्ण करने में प्रयत्नशील हैं। द्वितीय स्कन्ध के प्रथम चार अध्यायों की सुबोधिनीजी का हिन्दी अनुवाद गो० वा० पं० श्री रमानाथजी शास्त्री ने किया था जिसकी प्रकाशित प्रतियां विद्याविभाग नाथद्वारा में हैं। उनहीं के द्वारा शेष छ अध्यायों के हिन्दी अनुवाद की पाण्डुलिप प० भ० पो० कण्ठमिणाजी शास्त्री कांकरोली के पास में है जिसके मुद्रण को

पूज्य पाद गो॰ तिलकायत महाराज श्री ने सहर्ष ग्राज्ञा प्रदान की है। तृतीय स्कन्ध की सुबोधिनीजी का हिन्दी ग्रनुवाद इस संस्था की ग्रोर मे वयोवृद्ध विद्वान प॰ भ॰ श्री फतहचन्दजी शास्त्री ने प्रथम २४ ग्रध्यायों का किया है, शेष ६ ग्रध्यायों का ग्रनुवाद उनके ग्रस्वस्थ होने के कारण हो नहीं सका है परन्तु वे उनका ग्रनुवाद करने का भी प्रयत्न कर रहे हैं। ग्यारहवें स्कन्ध को सुबोधिनी टीका का हिन्दी ग्रनुवाद हमारे पास तयार है। इस प्रकार श्री सुबोधिनीजी के समस्त १४६ ग्रध्यायों के हिन्दी ग्रनुवाद की जानकारी सदस्य महानुभावों के समक्ष प्रस्तुत की जा रही है। इस संस्था का निर्णय दशम स्कन्ध के ६० ग्रध्यायों का हिन्दी ग्रनुवाद सदस्यों को सादर भेंट करने का है सो भी उनकी भावी ग्राधिक सेवा पर निर्भर है क्योंकि ग्राधुनिक महंगाई ने हमको पूर्ण सामग्री देने में ग्रसमर्थ कर दिया है। हम चाहते हैं कि प्राप्त ग्राधिक सेवा में ही कार्य को पूर्ण करें फिर भी यदि ग्रावश्यकता पड़ी तो सहायता के लिए निवेदन किया जाएगा।

श्रीमद्दल्लाभाचार्य चरण की ग्रहेतुकी कृपा का प्रताप बल स्पष्ट है कि इस संस्था की वैधानिक कार्य-शैली का ग्रवलोकन कर शासकीय ग्राय-कर विभाग ने संस्था को ग्राय-कर से भी मुक्त कर दिया है। इससे संस्था की विशिष्ट ग्राजीवन सदस्यता प्राप्त करने के साथ २ सेवा भावी महानुभाव शासन को ग्राय-कर प्रदान करने में भी लाभ उठा रहे हैं। प्रत्येक वैष्ण्य का कर्राव्य है कि स्वमार्गीय इस सर्वोच्च साहित्य प्रकाशन में सहयोग देकर सर्व-जन, ग्रात्म-कल्याण का श्रेय प्राप्त करें।

विशिष्ट ग्राजीवन सदस्यों एवं ग्राजीवन सदस्यों ने ग्राथिक सेवा कर संस्था के कार्य संचालन में जो सहयोग दिया है उसके लिए निस्संदेह वे घन्यवाद के पात्र हैं। परन्तु उन्हें इतने से ही
सन्तोष नहीं कर लेना चाहिए, क्योंकि संस्था का उद्देश तो यह है कि सदस्य जन इस साहित्य का
ग्रध्ययन एवं मनन कर उसमें दिये गये उपदेशों का ग्रपने नित्य के जीवन में पालन करें यदि लौकिक
कार्यों को ही वे सर्व प्रथम स्थान देकर इन पुस्तकों से केवल ग्रपने पुस्तकालय की शोभा ही बढा
रहे हैं तो वे इस संस्था के साथ घोर ग्रन्थाय कर रहे हैं क्योंकि संस्था का उद्देश घनोपार्जन कदापि
नहीं है। उनकी इस प्रकार की नोति से वास्तव में जो इन ग्रन्थों के ग्रध्ययन करने के इच्छुक होंगे।
उनको यह साहित्य प्राप्त नहीं होगा ग्रौर सदस्यों के घरों में यह बिना उपयोग पड़ा रहेगा। ग्रतः
उनसे कर बद्ध प्रार्थना है कि वे ग्रथवा घर का कोई भी व्यक्ति इसका उपयोग करे यदि यह भी
वे न कर सकें तो वे इन ग्रन्थों को हमें वापिस लौटा देवं ग्रौर ग्रपने ग्रग्रिम प्रकाशन मूल्य रु० १००।
को डाक खर्च काट कर सहर्ष हमसे प्राप्त कर लेवें, जिससे ग्रन्य इच्छुक महानुभावों को यह साहित्य
पधराया जा सके जो इनका सदुपयोग कर सकें। ग्राशा है इस कटु सत्य के लिये वे क्षमा करेंगे।

संस्था को भ्राधिक संकट से बचाने के हेतु कुछ ग्राजीवन सदस्यों को प्रार्थना की गई कि वे विशिष्ठ ग्राजीवन सदस्य बन जावें, उनमें से प० भ० प्रेमाबाई, किशनचन्दजी माटिया, कानपुर, विट्ठलदासजी रुक्मणी बहन करानी, बम्बई, प० भ० व्रजदासजी विजिया बहन एवं प० भ० श्रो नटवरलालजी शाह, बम्बई ने यह सेवा कर हमारे को प्रोत्साहित करने की उदारता प्रकट की जिसके लिये संस्था ग्राप लोगों को धन्यवाद देते हुए ग्राभार स्वीकार करती है।

निष्काम सेवाभावी श्री नारायगाजी शास्त्री, नाथद्वारावाले, ग्रन्थों का ग्रवलोकन कर मुद्रगा ग्रशुद्धियों का शुद्धि पत्र तैयार कर, तनुजा सेवा कर रहे हैं सो ग्रभिनन्दनीय है। यस्वस्थ होने के कारण गत वर्ष श्रीनाथजी पुरोहित ने संस्था से प्रवकाश प्राप्त कर लिया था, उनकी ग्रनुपस्थिति में कार्य सम्पादन सन्तोषजनक न होते देख मैंने निवेदन किया कि दशम स्कन्ध के महत्वपूर्ण भाग का तो प्रकाशन श्रीमहल्लभाचार्य चरण की ग्रनुकम्पा से समाप्त हो गया है परन्तु शेष कार्य को पूर्ण करने में उनका सहयोग ग्रपेक्षित है. क्योंकि मुक्ते इस संस्था के सदस्य बनाकर ग्राधिक सेवा प्राप्त करने तथा ग्राखिल भारतीय पुष्टि मार्गीय वैष्ण्य परिषद् के पूर्ण कार्य-भार के लिये निरन्तर जोधपुर से बाहर रहना पड़ता है जिससे मेरे स्वास्थ्य में भी भारी क्षति उपस्थित हो रही है। उनने मेरी प्रार्थना स्वीकार कर सहायक मन्त्रो के उत्तरदायित्व को समक्त कर पुनः कार्य सम्हालने की उदारता प्रकट की है उसके लिये मैं ग्राभार स्वीकार करते हुए उनको धन्यवाद निवेदन करता हूँ।

संयुक्त मन्त्री महोदया श्रीमती शकुन्तलाजी मानधना, गो० वा० प० भ० श्री नन्दलालजी मानधना की धर्म-पत्नी, को निवेदन किया कि जो कार्यालय को स्थान ग्रब तक निःशुल्क दिया गया है उसका शुन्क देने में ग्रब संस्था समर्थ है ग्रतः वे पत्र पुष्त का में स्वीकार करें। उनने सजल नेत्रों से उत्तर दिया कि जो कुछ श्रीमान्जी द्वारा इस कार्य में सेवा सम्पादन हो रहो है उसमें कुछ भी परिवर्तन नहीं होगा, इतना ही नहीं, कार्यालय में स्थान संकोच देखकर कार्यालय के लिये एक विस्तृत कक्ष का निर्माण करवा कर निज हृदय विशालता का प्रदर्शन किया है, उनकी इस उदारता पूर्ण सहानुभूति को श्राभार मानते हुए संस्था उनका ग्रभिनन्दन करती है।

जगत्-गुरु, चक्रचूड़ामिए। श्रीमद्रल्लभाचार्य चरण वंशावतंस गोस्वामि श्रीमद वजभूषण-लालजी महाराज, चौपासनी (जोधपुर) संस्थाध्यक्ष महोदय की हार्दिक ग्राशीर्वाद एवं कृपा से कार्य संचालन हो रहा है जिसके लिए धन्यवाद देने को तो कोई शब्द है ही नहीं, सिवाय इसके कि ग्राप श्री के चरण कमलों में साष्टाङ्ग दण्डवत प्रणाम ही निवेदन किया जाए।

# अपनवीयवा वाहिए मी करपनातीन है। **1 किट्रम** निष्यातीन है। **किट्रम** निष्यातीन में कि जिस्सा प्रति है। किट्रम प्रति है। विवस प्रत

श्रीमद्रल्लभाचार्य चरण के गो॰ वा॰ श्री नन्दलालजी मानधना कितने कृपा पात्र हैं, वह इस विलक्षण घटना से ह ष्टिगोचर हो रहा है कि उनकी धमंपत्नी शकुन्तलाजी ने श्रीमद्भागवत सप्ताह से निज स्थान को पिवत्र कराने की इच्छा प्रकट की, इस पर महाप्रभुजी को कृपा से श्रकस्मात् सम्प्रदाय के उदीयमान कथावाचक प॰ भ॰ चतुर्वेदी श्री मनोहरलालजा शास्त्री, वल्लभ वेदान्ताचार्य पुष्टिमार्गीय साहित्य के ममंज्ञ रिकि विद्वान ने मथुरा से पधार कर व्यास गद्दी को सुशोभित किया। कार्तिक कृष्णा प्रतिपदा के शुभ दिन श्रीमद्भागवत सप्ताह का श्रीमद् गोस्वामी श्री व्रजभूषण्लालजी महाराज, श्री सुबोधिनी प्रकाशन मण्डल के श्रध्यक्ष महोदय ने पधार कर शुभारम्भ किया। इससे पूर्व यहां पुष्टिमार्गीय मंदिरों में तोन दिन पण्डितजी के प्रवचन सुनकर वैष्णव जनता मुग्ध हो गई, जिससे सप्ताह श्रायोजन में श्राशातीत श्रोताश्रों की संख्या रही। श्रीमद्भागवत को कथा श्री सुबोधिनीजो एवं पुष्टिमार्गीय प्रचलित साहित्य, यथा षोडश ग्रन्थ, नव-विज्ञप्ति, शिक्षा पत्र, ५४ व २५२ वैष्णवों की वार्ता, निज एव घरु वार्ता श्रोर ग्रष्ट छाप के पदों के श्राधार पर सुनने का श्रनेक श्रोताश्रों को प्रथम बार ही सौभाग्य प्राप्त हुवा। पण्डितजी ने जिस तन्मयता से, श्रानन्द विभोर होकर कथामृत का पान कराया वह श्रनिवंचनीय है। रसेश गोपीजन

वल्लभ के चरितामृत का स्वयं रसानुभव करते हुए रोचक हब्टांतों द्वारा द्यामसुन्दर के भक्ति-रस को सरल सुबोध भाषा में प्रगट कर श्रोताश्चों के कर्णरंध्र द्वारा हृदयंगम कराने की इन आयुष्मान विद्वान की एक अनुठी शैली है।

मुख्य श्रोता श्रीमती शकुन्तलादेवीजी ने श्रीमान् पण्डितजी को प्रार्थना की कि एक मास तक केवल दशम स्कन्ध की कथा का यहां पर ग्रायोजन रखा जावे जिससे ग्रदेय-दान दक्ष श्रीमद्दलल-भाचार्य चरण द्वारा जीव मात्र पर की गई कृपा का हम ग्रनुभव कर सकें। इस पर पण्डितजी ने दन्य पूर्वक सजल नेत्रों से उत्तर दिया कि मुभे ग्राप सब लोग ग्राशोर्वाद देवो कि मुभे ग्रपनी वाणी पवित्र करने का वह सौभाग्य शीघ्र प्राप्त हो, क्योंकि मेरा हढ विश्वास है "एक भरोसो हरि-भक्तन को दूजो नन्दिकशोर को"। पूज्य महाराज श्री ने सपरिवार कई बार पधार कर ग्रायोजन को समलकृत करते हुए सफल बनाया जिस कृपा के लिये हम ग्राभारी हैं।

श्रीमद्वरभाचार्य महाप्रभुजी की कृपा से जिस परम भवदीय ने श्री सुबोधिनीजी के सर्व-प्रथम हिन्दी ग्रनुवाद कराने की सेवा ग्रपने जीवन काल में की, उनही के निज स्थान में सर्व प्रथम श्री सुबोधिनीजी की कथा ग्रपने नश्वर देह छोड़ने के पश्चात् हुई जिससे उनने जोधपुर के वैष्णव समाज पर परम उपकार किया है जो चिर स्मरणीय रहेगा।

संस्थाध्यक्ष महोदय ने गो० वा० श्री नन्दलालजी मानधना सुबोधिनी-श्रनुवाद के सर्व-प्रथम मनोरथी की ग्रोर से ग्रब तक प्रकाशित खण्ड चि० गो० श्री विट्ठलेशरायजी महोदय द्वारा भेंट करवा कर श्रीमान् पण्डितजी महाराज को सम्मानित किया तथा श्राज्ञा प्रदान की, कि भावी प्रकाशित खण्ड भी इनको भेंट किये जावें।

महत्पुरुषों का कथन है कि विद्वान की परीक्षा श्रोमद्भागवत महा पुराए के ग्रर्थ लगाने में होती है तो फिर श्री सुबोधिनीजी की कितपय पंक्तियों का ग्रर्थ लगाने में कितनी विद्वत्ता एवं भगवदीयता चाहिए सो कल्पनातीत है। ग्रतः इस ग्रन्थों के ग्रनुवाद, मुद्रए एवं कार्य-संचालन में जो त्रुटियाँ रह गई हों उनके लिए क्षमा मांगते हुए विनम्न प्रार्थना है कि उनकी सूचना यहां भेजकर हमें उपकृत करें जिससे भविष्य में हम सावधान होकर उस ही प्रकार की त्रुटियों से बच सकें। ग्राशा है पाठक वृन्द नीर-क्षीर न्याय से सामग्री ग्रहए। कर हमें कृत्कृत्य करेंगे।

भवदीय चरण रजाकांक्षी नंददास रामचंद्र)

# श्री सुबोधिनी पुष्प-वाटिका में से चुनी हुई कुछ सौरभपूर्ण कलियाँ

कारिका—यस्य भावो यथा लोके तस्यानुसरएो कृते। निरोधो जायते सम्यक् अन्यथा बन्धनं भवेत्॥ १०-४०-१७

सुबो.—भक्त द्रोहे वधः स्मृत इति भगवत्प्रतिज्ञा। १०-४१-३१

मुबो.—जनानेव मोहयित, न तु भगवदोयान्। जनेषु च मोहयित, न तु भगवित ॥ १०-४२-१

सुबो.—न हि मदीयानामन्यत्र मन भवति, मत्सं-बंधस्यैव तथा सामर्थ्यात् । १०-४३-६

सुबो.—भगवत्सेवके भगवद्बुद्धिः कर्तव्या ॥ १०-४३-१४

सुबो.—यथा भगवान् तथैव तत्कथापि, ततोप्य-धिकापि ॥ १०-४४-१८

सुबो. — प्रपत्तिबाधका एते पुत्रादयः पुत्रादीनामा-सक्तिजनकत्वात्, ग्रनासक्तो हि प्रपद्यते, स्त्रीणां सुतरामेवते प्रतिबन्धकाः ॥ १०-४४-२६

सुबो.—भगवतश्चायं स्वभावः यत् खीषु कृपावान्, श्रतः केनाप्यंशेन ता न परित्यजित ॥ १०-४४-२६

सुबो.--म्राशा हि सर्वेषां दु खहेतुः, सा त्यक्तवा साधनम्, सौरूप्रमितिः प्राशाया ग्रन्तो नास्ति ॥ १०-४४-४८ लोक में जिसका जैसा भाव हो, उसके प्रनुसार भाव स्वरूप से दर्शन देने से निरोध भली-भाँति हो जाता है, नहीं तो वह भाव लौकिक हो जाने से प्रतिबन्धक होता है।

भगवान् की प्रतिज्ञा है कि जो भक्त का द्रोह करे, उसका वध होना चाहिए।

(ईश्वर माया)साधारण मनुष्यों में मोह करायेगी, भगवदीयों में मोह न करायेगी। जिससे भगव-दीय भगवान् में वैसे ही निरुद्ध रहेंगे।

(भगवान कहते हैं कि मेरा होने से) उनका मन दूसरे में कभी नहीं जाता है। कारण कि मेरे सम्बन्ध को यह ही सामर्थ्य है।

भगवान् के सेवक में भगवद्बुद्धि करनी चाहिए।

जैसे भगवान् हैं, वैसी ही भगवान् की कथा है, किन्तु उससे भी वह (कथा) बढ़कर है।

ये पुत्रादिक ग्रनन्यता में बाधा करने वाले हैं; क्योंकि ये संसार में ग्रासक्ति कराने वाले हैं। भगवान् की शरण वह जा सकता है, जो पुत्रादि में ग्रासक्त नहीं है ग्रर्थात् जो संसारी नहीं है। ये पुत्रादि, स्त्रियों को तो भगवान् में प्रपत्ति करने में ग्रतिशय बाधक हैं।

भगवान् का स्वभाव ही ऐसा है कि वे स्त्रियों पर कृपा ही करते हैं, अतः किसी भी ग्रँश से उनका त्याग नहीं करते हैं।

सबके दुःख का कारण आशा ही है। जिसको त्यागना ही सुख का साधन है। """आशा का अन्त ही नहीं है।

मुत्रो. -- लौकिकाः कथामात्र एवासक्ता भवन्ति सर्वे, लीलागां कथायां मुक्ताः, भक्ताश्च कृष्ण-कथायाम् ॥ १०-४४-५५

सुबो. — तत्र (भक्तिमार्गे) च भगवदितिरक्तभजन-स्य दोषहेतुत्वमेवेति सिद्धान्तः ॥ १०-४४-६० सुबो. — ग्रयोग्यमिच्छन् पुरुषः पतत्येव न संशयः॥ १०-४४-६२

सुबो —यो यस्य चरगारजो वाञ्छति स तद्भवति तदीयो वा भवति ॥ १०-४४-६२

सुबो. — वृत्दावनं हि परमोत्कर्षापादकं भक्ति-जनकं च ।। १०-४४-६२

सुबो.—तत् प्रसिद्धं (भगवञ्चरगाविन्दं) स्वतन्त्र-फलदातृ स्वतः भक्तिमार्गं प्रवर्तकम् ॥ १०-४४-६३

सुबो.—भगवन्तं प्राप्य स्वयं न किन्बित्प्रार्थनीयम् भगवानेन यत् करिष्यति तत् करोतु, ग्रन्यथा स कुमनीष्येव भवति ॥ १०-४५-११

सुबो.--प्राशानां कर्त्तंत्या प्रपत्तिरेवा कर्त्तंव्या कर्त्तत्व विवेकवान् हि पण्डितः ॥ १०-४५-२६

सुबो.—देवभजनापेक्षयाऽपि साधुभजनमेवोत्तमम्। १०-४४-३० लौकिक सब कथा मात्र में ही आसक्त होते हैं। मुक्त भगवान् की लीला में और कथा में आसक्त होते हैं और भक्त श्रीकृष्ण की कथा में आसक्त होते हैं।

भक्तिमार्ग में तो भगवान् से ग्रतिरिक्त का भजन दोष जनक है, ऐसा सिद्धान्त है।

यदि कोई पुरुष ग्रपनी योग्यता से विशेष कोई कार्य करता है, तो वह निश्चय गिरता ही है! जो जिसकी चरण रज चाहता है, वह उसका रूप हो जाता है ग्रथवा उसका हो जाता है। वृन्दावन परम उत्कर्ष उत्पन्न करने वाला तथा भक्तिदाता है।

यह प्रसिद्ध है कि (श्रीकृष्ण के चरणारिवन्द) स्वतन्त्र फलदाता एवं स्वतः भक्ति मार्ग के प्रवर्तक हैं।

भगवान् को प्राप्त कर स्वयं को कुछ प्रार्थना नहीं करनी चाहिए। भगवान् को जो करना हो भले ही करें; क्योंकि (प्रार्थना करे तो) वह दुष्ट बुद्धि वाला होता है।

प्राणियों को प्रपत्ति (भगवत्-शरणागित ) ही लेनी चाहिए क्या करना है या क्या नही करना है? इस विवेक वाला ही पण्डित होता है।

(देवता रवार्थी है, स्वार्थ जानकर ही हित करते हैं। साधु यों नहीं करते हैं, साधु अपना स्वार्थ जानकर हित नहीं करते हैं, वे बिना स्वार्थ ही हित करते हैं) अतः देवों से भी साधुओं की सेवा करनी उत्तम है। ॥ श्री हरि: ॥

#### श्रीमद्वल्लमाचार्य चरण विरचित

### तत्त्वार्थ-दीप निबन्ध-भागवतार्थ प्रकरण

दशम स्कन्ध राजस - प्रमेय - उप-प्रकर्ण प्रारम्भ

ग्रध्याय ४० से ४६ तक

राजस प्रमाण प्रकरण के अनन्तर राजस प्रमेय प्रकरण का ३३ई कारिकाग्रों से विचार करते हैं--इस प्रकरण का 'प्रमेय' नाम क्यों है ? जिसका बीज (प्रमेय बल) कारिकाग्रों से कहते हैं । इस प्रकरण में 'सात अध्याय' क्यों हैं ? जिसका बीज (प्रमेय) सप्त कारिका से कहा है ।

श्लोक - प्रमेय बलमासाद्य ततः सप्तमिरुच्यते ॥१५६॥

म्रासक्तिर्यादवानां च दुष्टानां च वधस्तथा । प्रमेये सप्त भक्तां हि तावन्तश्चापि विद्विषः ॥१५७॥

श्लोकार्थ — प्रमेय बल को प्रकट करके जो लीलाएँ की हैं, वे सात ग्रध्यायों से कही जाती हैं। इन लीलाग्रों से यादवों को ग्रपने में ग्रासक्ति तथा वैसे ही दुष्टों का वध किया है। प्रमेय प्रकरण में सात भक्त ग्रीर उतने ही शत्रु भी हैं।

व्याख्या - इस प्रकरण की लीलाएँ प्रमेय लीलाएँ हैं, कारण कि ये लीलाएँ भगवान ने प्रमेय बल प्रकट करके की हैं। 'प्रमेय' ग्रर्थात् भगवान ने साधन पर ध्यान न देकर ग्रपने ही बल से ये लीलाएँ की हैं, इसलिए यह 'प्रमेय' प्रकरण कहा जाता है। इस प्रकरण में जिनके साथ लीलाएँ की हैं वे सात मित्र ग्रौर सात शत्रु थे। इसलिए इसमें सात ग्रध्याय हैं।।१५६-१५७।।

श्लोक — देवकी वसुदेवश्च सर्व एव च यादवाः। श्राध्यात्मिकप्रकारेग द्वावेती परिकीतितौ ॥१५६॥

श्लोकार्थ — देवकी ग्रौर वसुदेव तथा जो सब यादव थे, इन दोनों के वर्णन ग्राध्यात्मिक प्रकार से किए हैं ॥१५८॥

व्याख्या — ग्रध्याय ४१ व ४२ में देवकी ग्रीर वसुदेव की ग्रपने में ग्रासिक्त कराने की लीला की है। ४२वें ग्रध्याय के १५ से १६ श्लोकों तक के चार श्लोकों में यादवों की ग्रासिक्त है, इसी तरह लीला द्वारा दोनों के मन में सन्तोष उत्पन्न कर उनकी ग्रपने में जो ग्रासिक्त कराई है, उसका वर्णन है। ११६ दा। श्लोक — ग्रधिदेवो गुरु प्रोक्तः पुत्रदानात्स मोचितः।
नन्दः पत्नोयुतश्चीव गोपिका कुब्जया युताः ।।१५६॥

म्रकूरः पाण्डवाश्चेव सप्तेते निःप्रपश्चिताः ॥

श्लोकार्थ – गुरु ग्रधिष्ठाता देव हैं, उनको पुत्र लाके दिया, वे जिससे मुक्त हो गए। पत्नी सहित नन्द, कुब्जा सहित गोपिकाएँ, श्रकूर तथा पाँडव ये सात निष्प्रय किए श्रर्थात् इनका प्रयास छुड़ा दिया॥१५६॥

व्याख्या — ग्रिधिष्ठाता देव गुरु को पुत्र लाकर दिया, जिसके मिलने से उसकी पुंनाम नरक से मुक्ति हुई, इसी प्रकार गुरु का प्रपञ्च सदा के लिए नष्ट कर दिया। नन्द, यशोदा, गोपीजन, कुब्जा, ग्रक्तूर, पाण्डव तथा गुरु इन सातों का भगवान् ने इस प्रकरणा में की हुई लीलाग्रों द्वारा प्रपञ्च छुड़ा दिया ग्रर्थात् प्रमेय बल से उनका उद्धार किया है।।१५६।

श्लोक-गजः पश्च तथा मल्लाः सप्तमः कंस उच्यते ।।१६०॥

भ्रातरस्तत्त्रसङ्गेन हताः सप्तेव दोषतः ।

श्लोकार्य - हाथी, पाँच मल ग्रीर कंस ये सात तथा उस (कंस) के प्रसङ्ग से उसके भाई मारे गए। ये सातों ग्रपने दोव से ही मरे हैं।।१६०॥

व्याख्या— कुवलयापीड हस्ती, चागूर, मृष्टिक, कूट, पाल तथा तोशल ये पाँच मल्ल एवं सातवाँ कंस ये सात भगवद्देषी थे, ग्रतः इस दोष से मरे, कंस के ग्राठ भाई कंस के बैर का बदला लेने ग्राए, तब मारे गए, इसलिए सात ही दोष के कारण मारे गए ग्रौर ये ग्राठ वध के प्रसङ्ग में ग्राए, इसलिए मरे हैं, ग्रतः वध की ग्रधिकता नहीं है ।।१६० है।।

श्लोक—एतावानेन रूपे हि स्नेह द्वेष विनिर्णयः ॥१६१॥

जीवन्तो मुक्तिमायान्ति भक्ता द्विष्टा हता पुन: ।

श्लोकार्थ — स्वरूप में (भगवान् से) जो स्नेह रखते हैं, उनकी मुक्ति जीते हुए ही होती है श्लोर जो द्वेष करते हैं, उनकी मुक्ति मरने के बाद में होती है। यह ही स्नेह श्लोर द्वेष का निर्णय है ग्रर्थात् स्नेह श्लोर द्वेष करने के फल प्राप्ति में भेद है।

व्याख्या—भगवान् के साथ किसी प्रकार भी सम्बन्ध जोड़ने से मुक्ति होती है। किन्तु उसमें भेद है, उस भेद का इस कारिका में निर्णय किया है कि जो भगवान् से प्रेम द्वारा सम्बन्ध करते हैं, वे भक्त जीते हुए ही मुक्त हो जाते हैं श्रौर जो श्रभक्त, शत्रु भाव से सम्बन्ध जोड़ते हैं, वे मरने के श्रमन्तर मुक्ति पाते है। १६१ई॥

श्लोक-रूपं सर्वविमोक्षायं स्नेहासिक्तिनवारकम् ॥१६२॥

#### भयं यस्मात्तस्य वधः कारणं तत्पुरोदितम् । श्रध्यायद्वितयेनैव बहिरन्तव्यंवस्थया ॥१६३॥

श्लोकार्थ — भगवत्स्वरूप सबके मोक्ष के लिए प्रकट हुग्रा है, उस (स्वरूप) में होने वाले स्नेह तथा ग्रासिक्त को रोकने वाला भय है, डरे हुए का तद्रूप होने में वह भय ही कारण है, वह पहले कह दिया है। इन दो ग्रध्यायों में बाहर ग्रीर भीतर को व्यवस्था करने से कही है।

क्याख्या — भगवत्स्वरूप का प्राकट्य सर्व प्रकार से सम्बन्ध करने वाले एवं निःसाधनों के उद्धार (मोक्ष) के लिए हुम्रा है। इस प्राकट्य से ही भगवान ने भ्रपने प्रमेय बल को सूचित किया है, यदि यों है तो यहाँ ही क्यों कहा ? कहीं भ्रन्यत्र कहना था ? भ्रौर साधना भाव में मोक्ष भी कैसे होगा ? इस शङ्का निवारणार्थ कहते हैं कि स्नेह एवं ग्रासिक्त, स्वरूप में ही होती है, वह किसी भी प्रकार से हो तो मुक्ति प्राप्त होती है। जो पहले ग्रर्थात् 'गोप्यकामात्भयात्' कंस का इस पद्य द्वारा सप्तम में कहा है। यहाँ स्नेह वृद्धि होने के लिए कहा है, किन्तु भय के कारण स्नेह एवं ग्रासिक्त नहीं होती है तो भी भय से ही भ्रसुरों का मरते हुए भगवान में लय हुम्रा है। जैसे भ्रमिरका। भवरी ) भय से तद्र प हो जाती है। ४१वें ग्रध्याय में मह्नों को तथा भयभीत कंस को वध कर, उनको मुक्त करते हैं। यह बाहर की ग्रर्थात् शत्रुग्नों की व्यवस्था हुई है, इसी तरह भगवान माता-पिता यादव ग्रादि को भ्रपने में ग्रासिक्त कराते हैं, वह व्यवस्था भीतर की है, इसी तरह दो ग्रध्यायों से व्यवस्था की गई है।१६३।।

श्लोक — ततः कालस्य सर्वेषां भयहेतोनिवारग्गम् । तेनेव शिद्धं माहातम्यमासक्तः स्याद्भयादिष ॥१६४॥

एवं त्रिमिरिहाध्यायेरासक्तौ साधनं जगौ।

श्लोकार्थ—सबों के भय का कारण जो काल हैं, उस काल का भगवान निवारण करते हैं, जिससे भगवान का माहात्म्य सिद्ध होता है। भय से भी जीव भगवान में आसक्त होता है, इसी तरह यहाँ तीन श्रष्ट्यायों से श्रासक्ति के साधन का वर्णन किया है।।१६४६।।

क्यास्या — यहाँ ग्रध्याय ४२, श्लोक १६ में "तत्र प्रवय सोप्यास युवाने" ग्रर्थात् वृद्ध भी जवान हो गए हैं, यों निरूपण करने का प्रयोजन है ? इस पर ततः' कारिका से बताते हैं कि जब तक भग-वान के महात्म्य का ज्ञान नहीं हुन्ना है, तब तक स्नेह, भिक्त रूप नहीं बनता है, इसिलए महात्म्य के ज्ञान कराने के लिए इसके वर्णन का प्रयोजन है, इसी कारण से भगवान काल का निवारण करते हैं, यद्यपि भय की निवृत्ति स्नेह का ग्रङ्ग है तो भी भय उसका विरोधी है, इसिलए उसका यहाँ निरूपण न कर ग्रन्यत्र करना उचित था? इस पर कहते हैं कि "ग्रासक्तः स्याद्भगादिण" भय से भी ग्रासिक्त सिद्ध होती है, इसिलए यहाँ कहा है—ग्रासिक्त का तात्म्य एकतानता है, वह एकतानता ही यहाँ मोक्ष के प्रति व्यापार (कारण) है, वह ग्रासिक्त जैसे स्नेह से होती है, वैसे हो भय से भी होती है जिसका प्रत्यक्ष प्रमाण मकड़ी है। यहाँ इस स्कन्ध में वह (ग्रासिक्त) ही प्रतिपादित है, ग्रतः भय, स्नेह के विरोधी होते हुए भी यहाँ उसका वर्णन करना ग्रनुचित नहीं है। ४० से ४२ ग्रध्याय तक भगवान में ग्रासिक्त करने के साधन कहे हैं ॥१६४॥

श्लोक-स्निग्धानां सान्त्वनामावे प्रतिबन्धो भवेदिह ॥१६५॥

श्रतश्रतुमिमूतानां त्रिविधानां च सान्त्वनम् । कालजं सान्त्वने व्यर्थमतः सिद्भिनिवारितम् ॥१६६॥

भ्रज्ञानं सान्त्वनं युक्तं तेन द्वाभ्यां व्रजे जगौ। यशोदा वाऽथ नन्दो वा गोपिका वा यदा यदा ॥१६७॥

कृष्णासक्तेकहृदयास्तदाऽऽविभीवमेति हि । बहिर्मुखदशायां तु न पश्यन्तीति दुःखिताः ॥१६८॥

ग्रतः प्रबोध एवात्र कर्तव्यो न ततोऽधिकः । लोकवत्त् व्यवस्थानां लोकधर्मविनाशनः ॥१६६॥

नन्दादीनां न कर्तव्यः पिष्टयेषो न युज्यते । प्रपञ्चपातने सक्तास्ते कृष्णस्य न सर्वथा ॥१७०॥

श्रन्तम् खे त्वाविरासीत्ततो बोधनमुत्तमम्।

इलोकार्थ—स्नेहीजनों को यदि सान्त्वना न दी जावे तो इस विषय में रुकावट हो जाए, इस-लिए ४ ग्रध्यायों (४३ से ४६ तक) से तीन तरह के जीवों को सान्त्वना दो।

सान्त्वन करने पर भी यदि काल से दुःख प्राप्त होता रहे तो सान्त्वना व्यर्थ है, इसलिए सान्त्वन की व्यथंता न हो, जिसके लिए उत्तम पुरुषों के द्वारा काल से उत्पन्न दुःख को रोक दिया है।।१६५। ग्रज्ञान होने पर सान्त्वन देना उचित है, इसलिए दो ग्रध्यायों से व्रज में सान्त्वना दी है। यशोदा ग्रथवा नन्द एवं गोपियों का हृदय जब-जब केवल श्रीकृष्ण में ही ग्रासिक्त वाला होता हैं, तब-तब श्री कृष्ण का प्राकट्य निश्चय से हुग्रा है, उनका चित्त जिस समय बहिर्मु ख होता है, उस समय वे दशन नहीं कर सकते हैं, जिससे दुःखी होते हैं।

ग्रतः इस विषय में उनको जागृत ही करना चाहिये, इससे ग्रधिक नहीं। निर्णय तो लौकिक नीति से ही करना चाहिये। पीसे हुए ग्रन्न को फिर पीसना उचित नहीं है, जो प्रपंच में पड़े रहते हैं, तब उनकी, श्रीकृष्ण में सर्वथा ग्रासक्ति नहीं रही है।।१७०॥

व्याख्या—स्नेहीजनों की ग्रासक्ति में विघ्न न पड़े इसलिए सान्त्वना की ग्रावश्यकता है ग्रतः ४३ से ४६ तक के चार ग्रध्यायों में तामस, राजस ग्रीर सात्विक गुर्गों वाले मनुष्यों का सान्त्वनत्व किया है।

महात्म्य ज्ञान कराने के लिये काल का जो निवारण जहाँ किया है बह क्यों ? यह तो भयाध्याय है इसी अपेक्षा पर करते हैं कि सान्त्वन देने पर भी यदि काल से उत्पन्न, दु:ख होता रहे. तो सान्तवना व्यर्थ हो जाय, इस पर कहा है कि "सिद्धिनवारितम्" उस कालज दुःख को उद्धव स्रादि महान् पुरुषों से दिये हए ज्ञान द्वारा मिटा दिया है।

नन्द ग्रादि को भगवान् सर्वव्यापी होने से सर्वत्र हैं ऐसा ज्ञान न होने से, उनको इसी प्रकार का ही केवल ज्ञान देना चाहिए था, विशेष नहीं। ऐसी दशा में, भगवान् को बाहर प्रकट होने की ग्रावश्यकता नहीं इस विषय में लोक की भाँति हो निर्ण्य करना चाहिये। नन्दादि के लोक धर्म का नाश न करना ग्रर्थात् बाहर जो स्वानुभुव हो रहा है जिसको मिटाना नहीं। पीसे हुए को पीसना नहीं, ग्रयुक्तपन का प्रतिपादन करते हैं कि प्रपंच में ग्रासिक्त होने तक ग्रनुभव वा दर्शन नहीं होता है तब प्रपंच की विस्मृति होकर भगवद् सम्बन्धी ग्रासिक्त हो जायेगी तब ग्रनुभव।दि होगा।।१७०॥

# इलोक—चौर्यादिकं यथापूर्वं प्रपश्च स्मृतिशान्तये ।।१७१।। तथा बहिर्मु खत्वेऽपि दुःखं यस्छ्रत्यबोधतः ।।

इलोकार्थ — ग्रन्तमुं ख ग्रर्थात् भगवत्संबन्धी हिष्ट होने पर तो भगवान् प्रकट होते हैं, इस कारण से, बोध देना उत्तम है जैसे पहले प्रपंच की स्मृति मिट जाय, इसलिए चोरी ग्रादि लोलाएं की, ग्रब ग्रज्ञान से हुई बहिर्मु खता मिटाने के लिए दु:ख देने की लोलाएं करते हैं ॥ १७१३॥

व्याख्या — पहले जब इन बनवासियों का चित्त प्रपंच में ग्रासक्त होने लगता तब प्रभु चोरी ग्रादि मन ग्राकषंक लीलाएँ कर उनके चित्त को प्रपंच से निकाल, ग्रपने में ग्रासक्त करते थे जब ग्रज्ञान से भगवदासक्ति छूट, बहिर्मु खता होने लगती है, लीलाग्रों में दोष हिन्द हो जाती है तब दुःख देकर उनकी बहिर्मु खता छुड़ाते है। भगवान की किसी भी लीला में लेश—मात्र भी दोष नहीं है ग्रतः भगवान की किसी प्रकार की भी लीला ग्रनुचित नहीं है। १७१ है।

श्लोक—मथुरास्था नाऽधुनाऽि निष्प्रपंचा न सर्वथा ॥१७२॥ ग्रतः प्रपंचधर्माणां सङ्ग्रहस्तां विचार्य हि ॥ इलोकार्थ-मथुरा के रहने वाले ग्रभी तक सर्व प्रकार के प्रपंच से छूटे नहीं थे, इस कारण से, उस ग्रपूर्णता का विचार कर भगवान ने उनके प्रपंच धर्मों को स्वीकार किया है ॥१७२॥

व्याख्या—जबिक भगवान् ने गोकुलवासियों के प्रपंच मिटाने का बहुत प्रयत्न कर, उनकी अपने में श्रासक्ति कराइ अर्थात् निरोध किया तब मथुरावासियों के लिये क्यों प्रयत्न नहीं किये ? जबिक इनका भी निरोध कराना समान था। इस पर कहा है कि मथुरावासी अब तक प्रपंच रहित नहीं हुए थे, अर्थात् प्रपंच में मग्न थे इसलिये अब तक उनको निरोध का अधिकारी न समभ, उनका प्रपंच धर्म (पुत्रादि) बढ़ाया है अपने में आसक्ति निरोध) भगवान् ही निश्चय पूर्वक कराते हैं ।।१७२३।।

इलोक-जीवाः स्वभावतो दुष्टा दोषभावं नयन्ति हि ।।१७३।।

सर्वमेव स्वसम्बन्धात्तथा कृष्णोऽपि संगताः ॥

इलोकार्थ - जीव स्वभाव से दुष्ट हैं, ग्रत: ग्रपने जैसे दूसरों को भी दोषयुक्त समभते हैं न केवल दूसरों को ही, किन्तु श्रीकृष्ण में भी दोष देखते हैं।

व्याख्या—जीव स्वभाव से दुष्ट हैं जिससे वे सर्व में दोष ही देखते हैं। जैसे बभ्रुवाहन ग्रीर उग्रसेन ग्रादि राजाग्रों के गुगों के प्रसंग में हुग्रा था इसलिये इस समय उनके प्रपंच का नाश उचित न समभा इसलिये तदर्थ प्रयत्न न कर केवल गोकुलवासियों के प्रपंच नाश का प्रयत्न करना उचित समभा।।१७३३।।

व्याख्या—'जीवा: स्वमावतो दुष्टा:''—जीव स्वभाव से दुष्ट होने के कारण, स्वार्थी होते हैं। उनका स्वार्थ सिद्ध हो जाने पर जिनने उनका उपकार किया है उनका भी वे त्याग कर देते हैं। जिनने उनके दुःख का अनुभव कर उनके दुःख को दूर किया है उनके उपकार को भी वे भूल जाते हैं। इतना ही नहीं, उन (उपकारी) के दोष भी देखते हैं यह ही जीव का स्वाभाविक दोष है। जैसे श्रीकृष्ण से संलग्न गोपीजनों ने भगवान् में दोष न होते हुए भी दोषारोपण किया। जिस प्रकार जवर—पीड़ित जन की रसना (जिह्वा) मीठे पदार्थ को भी कड़वा समभती है। इस प्रकार के दोषाभाव के लिये ही भगवान् ने पहले संयोग लीला से गोपीजनों के प्रपंच की विस्मृति की।

# इलोक—प्रपंच विस्मृतिः पूर्वं दोषभावाय कारिता ।।१७४॥

# कृष्ण विस्मरणं तत्र न युक्तिमिति बोधनम्।।

भ्रर्थ-गोकलवासियों में दोष न रहे इसलिये भगवान् ने पहले तो उनकी प्रपंच बिस्मृति कराई भ्रोर भ्रागे चल कर वे लोग भगवान् को भूल जावें, यह उचित नहीं, इसलिए उनको ज्ञान कराया।

व्याख्या — अजवासियों को भगवान् की ग्रासिक्त ग्रौर प्रपंच की विरुमृति पहले ही हो चुके थे फिर ज्ञान कराने का क्या प्रयोजन था।

वलोक — प्रबोधे दोष हानिः स्यादात्मत्वे सुतरामपि ॥१७५॥

#### तदुद्धवेन गुरुणा बोधयामास केशवः ।

भ्रर्थ – ज्ञान होने पर दोष नष्ट हो जाते हैं, भगवान हो सर्व के ग्रात्मा है इस प्रकार का ज्ञान होने पर तो दोष पूर्णतया नष्ट हो जाते है इसिलए भगवान श्रीकृष्ण ने उद्धव को गुरु बनाकर गोकुलवासियो को ज्ञान कराया।

व्याख्या—ज्ञान हो जाने पर दोष की हानि हो जाती है। भगवान ही सब की आत्मा है ऐसा ज्ञान होने पर दोष सर्वथा नष्ट हो जाते हैं और ज्ञान बिना गुरु के होता नहीं है अतः भगवान के गुरु बन कर जाने से संयोग हो जाता। अतः विप्रयोग में ज्ञान कराने के लिये उद्धव को गुरु बना कर भेजा।

#### श्लोक—य एव स्यादुपायोऽत्र स कर्तव्यो न चेतर. श्रतो बोधनमत्रोक्तं न तु साक्षात्स्वयं गतः ॥१७६॥

दलोकार्थ—इस विषय में जो उपाय उचित हो, वही करना चाहिये, न कि दूसरा, इस कारण से ही, यहाँ ज्ञान दिलाना ही युक्त समक्त, गोपियों को वह (ज्ञान) दिलाया, न कि ग्राप स्वयं प्रकट रूप से पधारे ॥१७६३॥

ध्याख्या—भगवान् ने उद्धवजी से ज्ञान दिलाया ग्राप नहीं पधारे यदि ग्राप स्वयं पधारते तो भी यह कार्य हो सकता था किन्तु ग्रपना प्रकट पधारना उचित न समका, जिस उचितता को निम्न कारिका में स्पष्ट करते हैं ॥१७६६ ।

#### श्लोक—-म्रागतः सर्वदैवास्ते तदा चायाति सत्यवाक् । इदं च बोधनात्सिद्धे दोषोऽपि विनिवतंते ॥१७७॥

इलोकार्थ — गोकुल में ग्राये हुए भगवान वहाँ सदैव विराजते हैं, सत्यवक्ता प्रभु उस समय भी पधारे हुए ही हैं, उद्धवजों के दिये हुए ज्ञान से गोपियों में जो दोष रहा हुग्रा था वह निवृत हो जाता है ।।१७७३।।

व्याख्या—मथुरा पधारते समय भगवान ने व्रज सीमन्तिनयों को कहा था कि मैं ग्राऊँगा, नन्दजी को भी यों ही कहा, जो भगवान गोकुल में न पधारे तो ग्रसत्य वक्ता बन जाय, इस शंका को मिटाने के लिए भगवान नन्दजी के पास पधारे यों ग्र० ४३ श्लोक ३४-३८ में कहा गया है तथा भगवान स्वयं तो सदैव गोकुल में विराजते ही हैं, केवल गोपीजनों के दोषों को दूर करने के लिए उद्धव से ज्ञान दिलाने की लीला की है ॥१७७६।।

#### रलोक—दोषश्चतुर्धा टीकानां विस्तरेग् प्रयंचितः। तत्क्षान्तिश्चापि बोधेन तेन नात्रोच्यते स्फुटः ।।१७४॥

इलोकार्थ — दोष चार प्रकार के हैं उनका विस्तार से वर्णन टीका में किया है, वहाँ ज्ञान द्वारा उन दोषों से छूटना होगा, यों भी कहा है, इसलिए यहाँ स्पष्ट रीति से नहीं कहा गया है।।१७८६। व्यास्या—गोपियों ने चार प्रकार के दोष किये थे वे श्री सुबोधिनीजी में (ग्रध्याय ४४ के श्लोक ३ से१६ तक) विस्तार से वर्णन किये हैं ग्रौर वहाँ उद्धव के दिये हुए ज्ञान से गोपियाँ दोष मुक्त होगी, यों भो कहा है इसलिये यहाँ (निबन्ध में) स्पष्ट नहीं कहा है कि गोपियों के ये चार दोष है।

#### श्लोक — कुब्जा तु राजसी नारी तथाऽक्रूरश्च यादवः । उपलक्षराभावेन द्वावेतौ विनिक्तितौ ॥१७६॥

इलोकार्थ - कुब्जा राजसी नारी है, वैसे ही ग्रकृर भी यादव होने से राजस है इन दोनों का उपलक्ष्मण (हष्टान्त) भाव से (ग्रर्थात हष्टान्त वा चिन्ह रूप से) निरूपण किया है ॥१७६३॥

ट्यांख्या - इसी तरह १२३ क्लोकों से तामस भक्तों को सान्त्वना देने का समर्थन किया, स्रब राजस भक्तों के सान्त्वन को इस कारिका से प्रारम्भ करते हैं — इन राजस भक्तों का सान्त्वन एक ही ग्रध्याय ४५ में किया है, कुब्जा का सान्त्वन इस ग्रध्याय के १ से लेकर १० क्लोक तक किया है एवं ग्रकूर का ११ से ३६ क्लोक तक किया है — इन दोनों राजस स्त्री पुरुषों का सान्त्वन दृष्टान्त के रूप से किया है।।१७६३।।

श्लोक — कुन्ती च पाण्डवाइचीव सात्विकौ पूर्ववन्मतौ । धृतराष्ट्रकृते दु खे तस्यापि स्यात्तु वोधानम् ।।१८०।।

> स तु सात्विकवर्यो हि पुत्रस्नेहात्तथाऽकरोत् । ग्रतः प्रबोधा उचितस्तस्यापि स्यान्न संशयः ॥१८१॥

इलोकार्थ — कुन्ती भीर पाण्डव पूर्व विचारानुसार से सात्विक थे धृतराष्ट्र ने उनको दुःख दिये ग्रतः इनका सान्त्वन करना भी युक्त है. यद्यपि घृतराष्ट्र स्वयं श्रेष्ठ सात्विक था किन्तु पुत्र स्नेह के कारण इनको दुख दिये इसलिये इस धृतराष्ट्र) को भी ज्ञान देना उचित था, इसमें किसी प्रकार का संशय नहीं है ॥१८०-१८१॥

व्याख्या--इनका भी निरोध करना है इसलिए ये भी सान्त्वन योग्य हैं—धृतराष्ट्र पुत्र स्नेह से राजस भाव के कारण इनको दुःख न दे, इसलिए धृतराष्ट्र को भी ज्ञान देना ग्रावश्यक था, जिससे उसका राजस भाव निवृत्त हो जाये इसलिए ४६वें ग्रध्याय में कुन्ती, पाण्डव तथा धृतराष्ट्र को श्रकूर द्वारा ज्ञान दिया, धृतराष्ट्र श्रेष्ठ सात्विक है यह श्रकूर को उसके दिये हुए उत्तर से प्रमाणित होता है। इस कारण से वह मुक्त भी हुग्रा है। जिसका वर्णन प्रथम स्कन्ध में किया गया है॥१८०-१८१॥

१—गोपियों ने ये चार दोष किये थे: — १-मान २-भगवान् हम (गोपियों) को भूल गये हैं, ३-भगवान् से समाधान करने का भी निषेध करना, ४-भगवान् ने हुमसे वचना की है।

श्लोक — एवं चतुर्भिरध्यायै: सान्त्वनं विनिक्षितम् ।।१८२।।
इलोकाथं — इसी तरह चार ग्रध्यायों से सान्त्वन का निक्ष्पण किया है ।।१८२॥
व्याख्या — ४३से४६ ग्रध्याय तक सान्त्वन वर्णन किया ।।१८२॥
श्लोक — प्रमाणोऽपि प्रमेयेऽपि भगवान् सप्तक्ष्पधृक ।
क्रमेणैवात्र संयाज्यस्तेन नोक्तो विशेषत. ।।१८३॥

क्लोकार्थ — प्रमारा तथा प्रमेय में भी भगवान सप्त रूप धारी हैं जिसका सम्बन्ध कमानुसार किया जाता है ग्रत. उसका विशेष वर्णन नहीं किया है ॥१८३॥

व्याख्या—प्रकरण के अर्थ का निर्णय कर 'एवं चतुर्भि' कारिका में इस प्रकरण का उप-संहार किया है यहाँ अध्याय का अर्थ विशेष प्रकार से क्यों नहीं कहा, जिसके लिये यह कारिका कही है, राजस-प्रमाण प्रकरण में तथा राजस-प्रमेय प्रकरण में भी भगवान् के ऐश्वर्य आदि गुण तथा धर्मी स्वरूप कमशः सात अध्यायों में विणित है अतः यहां विशेष प्रकार से वर्णन नहीं है ॥१८३॥

श्लोक-श्रलोकिकेन मावेन यावद्धि भगवत्कृतः । स पूर्वार्धो हरेः स्वस्य धर्मस्ताहश उच्यते ॥१८४॥

इलोकार्य — जहां भगवान् ने ग्रलोकिक भाव दिखाया तथा लीलाएँ की है, वह पूर्वार्ध है, भगवान् का ग्रपना धर्म वैसा हो कहा जाता है।

व्याख्या— भागवत में यहां पूर्वार्ध समाप्त होता है, यहाँ तक पूर्वार्ध क्यों ? उसका बोज (कारए), इस कारिका से बताया है कि भगवान ने भ्रलौकिक प्रकार से जो जो लीलाएँ कर अपना गुए। प्रकट किया वे लीलाएँ जिस भाग में है वह भाग पूर्वार्ध कहा गया है, इस भाग में की हुई भगवान की लीलाएँ स्वेच्छा से नहीं, किन्तु अन्यों के (भक्त आदि के ) इच्छानुसार की हुई है, उत्तरार्द्ध की लीलाएँ स्वेच्छानुसार की हैं, यों आचार्य श्री ने सुबोधिनीजी में स्पष्ट किया है।।१८४।

श्लोक—लोक्धामाँ पुरस्कृत्य यञ्चकार यदूइहः । श्रस्वमावादुत्तराधाँ कार्यं तत्तु प्रकीतितम् ।।१८४॥ प्रमेयं च तथा चाद्धं राजसप्रक्रियार्द्धंतः । एवं प्रमेयबलतः कृष्णासक्ताऽभवन्मुदा ।।१८६॥

इलोकार्थ — यादव —श्रेष्ठ भगवान् ने, लोक धर्म को सामने रख कर, ग्रपने स्वभाव से विपरीत होते हुए भी, जो लीलाएं जिस भाग में की उस भाग को उत्तरार्ध कहा है, यहां ग्राधे भाग में राजस प्रक्रिया है ग्रीर ग्राधे भाग में प्रमेय बल से की हुई लोलाएँ हैं, इसी तरह प्रमेय बल से की हुई लीलाग्रों द्वारा राजस भक्तों की भगवान् में प्रमपूर्वक ग्रासित हो गई।।१८५-१८६।।

व्याख्या — लौकिक धर्म का ग्रादर कर, लौकिक की तरह, भगवान् ने जो लीलाएँ की वे लीलाएँ उत्तराधं में कही गई हैं, ३०६ कारिकाग्रों से राजस प्रमेय प्रकरण का विचार किया है। यहाँ दशम स्कन्न का पूर्वाधं समाप्त हुग्रा है।।१८५ –१८६।।

#### राजस-प्रमेय अवान्तर प्रकरण

## मूमिका

वेद कल्पतरु के रसमय फल भगवद् स्वरूग श्रीमद्भागवत के लिये श्रीमदाचार्य चरण आजा करते हैं कि मेरे हृदय में वे (स्वरूप) पांच प्रकरण से विराजते हैं जिसमें भक्त निरोधार्थ को हुई भगवान् की दश विध लीलाओं का सरहस्य वर्णन है। जिस रहस्य को आचार्य श्री ने श्री सुबोधिनी टीका में श्रद्भुत प्रकार से उद्घाटन किया है। श्री सुबोधिनी टीका संस्कृत में है ग्रतः संस्कृत भाषा ग्रनभिज्ञों के हितार्थ हिन्दी भाषा में यह सरल ग्रनुवाद किया गया है।

ग्राचार्य श्री,श्रीमद्भागवत के दशम स्कन्ध के तीन ग्रध्याय-१२वां,१३ वां ग्रीर १४ वां ग्रध्याय-प्रक्षिप्त मानते है, इसलिए श्री सुबोधिनी टीका के श्रनुसार राजस-प्रमेय ग्रवान्तर प्रकरण का प्रार-म्भिक ग्रध्याय ४० वां है तथा श्रीमद्भागवत के दशम-स्कन्धानुसार ४३ वें ग्रध्याय से यह ग्रवान्तर प्रकरण प्रारम्भ होता है।

तामस तथा राजस प्रकरण के उप-प्रकरणों में सात सात ग्रध्याय हैं, कारण कि, भगवान ने छ ग्रध्यायों में ग्रपने ऐश्वर्य ग्रादि गुणों द्वारा लीला की है ग्रीर सातवें ग्रध्याय में धर्मी स्वरूप से लीला की है यथा—१-ऐश्वर्य लीला—४० वें ग्रध्याय में भगवान ने कुन्नलियापीड़ हस्ती को मारकर ग्रपना ऐश्वर्य गुणा प्रकट दिखाया है। २-वीर्य—४१ वें ग्रध्याय में भगवान ने वीर्य द्वारा मल्लों को ग्रीर कंस को मारकर ग्रपना 'वीर्य' (पराक्रम) प्रकट किया है। ३-यश —४२ वें ग्रध्याय में यश के दो कार्य किये है, एक माता पिता को कद से छुड़ाया ग्रीर दूसरा उग्रसेन को राज्य दिया। ४-'श्री' गुणा—४३ वें ग्रध्याय में भगविद्वरह में व्याकुन गोकुन त्रासो भक्तों के प्राणा रक्षार्थ, उद्धन जी को भेजा,यह कार्य कर 'श्री' गुणा प्रकट किया है। ४-नान गुणा—४४ वें ग्रध्याय में वज सीमन्तनियों को उद्धवजी द्वारा 'भवतीनां वियोगो निह सर्वथा'। इस प्रकार के सन्देश से ज्ञानोपदेश देकर ज्ञान गुणा प्रकट किया। '६-वैराग्य गुणा—४५ वें ग्रध्याय में भगवान भक्तनर ग्रकूरजों के तथा भक्तोत्तरा कुब्जा के घर पधारने की कथा है, जिसमें भक्तोत्तरों में वैराग्य प्रवित्त किया है। ७-धर्मी कार्य—४६ वें ग्रध्याय में यद्यपि ग्रकूरजी ने हस्तिनापुर जाकर घृतराष्ट्र को समकाया कि ग्रापको ग्रपने पुत्रों के समान ही पाण्डवों से प्रेम पूर्वक बर्ताव करना चाहिये किन्तु यद्यपि घृतराष्ट्र सात्वक थे तो भी पुत्र मोह के कारणा, उनके उन विचारों में परिवर्तन नहीं हुग्रा क्योंकि भगवान को इनको निमित्त बनाकर भूभार उतारना था ग्रतः यह धर्मी कार्य है।

इस प्रकरण का प्रमेय प्रकरण नाम इसीलिए है कि इस प्रकरण में भगवान ने ग्रपने स्वरूप बल से ही सर्व कार्य किए हैं एवं लीला द्वारा ग्रपना माहात्म्य भी प्रकट किया है, जैसे कि इस प्रकरण में भगवान ने यादवों की ग्रपने में ग्रासिक्त कराई है ग्रौर दुष्टों का वध भी किया है। भगवान समहिष्ट वाले हैं तथा सर्व की मुक्ति के लिये ही, स्वरूप से प्रकट हुए हैं, ग्रतः ग्रपने सात प्रकार के भक्त तथा सात प्रकार के शत्रुव दोनों की मुक्ति की है। भक्तों की जीवित प्रवस्था में ही

प्रपंच विस्मृति कराकर मुक्ति की है श्रीर शत्रुश्रों की देह त्याग के पश्चात् मुक्ति हुई है

भगवान इस अवतार में, सर्व मुक्त्यर्थ प्रकट हुए हैं अतः आप में किसी भी प्रकार से, जो श्रासक्त होता है, वह मुक्त हो जाता है । जैसा कि कहा 'गोप्यः कामात्' तात्पर्य यह है कि स्तेह, भय आदि किसी भी प्रकार की किया से भगवान् में आसिक्त हो सकती है, अतः भक्त तथा द्वेषी भी जो श्रपनी योग्यतानुसार भगवान् में मन लगाता है तो वह कृतार्थ हो जाता है।

ग्रासिक में प्रतिबन्ध व दु:ख हैं, उस दु:ख की शान्ति न हो, तो ग्रासिक नहीं हो सकती है. ग्रतः चार ग्रध्याग्रों में त्रिविध भूत का सान्त्वन किया गया है भक्तों का यह दुख काल कृत नहीं है, किन्तु श्रज्ञान के कारण है श्रत: उद्धवजी एवं श्रक्रूरजी द्वारा ज्ञानोपदेश दिला कर उस दुःख

को हटा दिया जिससे सान्त्वन सफल हुम्रा है।

व्रज में एक प्रकार के भक्त नहीं थे, श्रतः प्रत्येक की योग्यतानुसार ही भगवान् ने श्रपने निजी भक्त उद्धवजी द्वारा उस प्रकार के सन्देश भेजे थे, उद्धवजी सन्देश लेकर प्रथम नन्दरायजी के यहां

गये, पहुँचने के समय सायंकाल हो गई थी।

भक्त का मन जब बहिर्मुख होता है प्रशीत् सांसारिक पदार्थी में मन लग जाता है तब भगवान् उन भक्तों की बहिर्मु खता निवारण करने के लिये प्रकट होकर प्रयत्न करते हैं, जैसे तामस प्रकर्ण में भक्तों का मन लौकिक पदार्थ नवनीत (मक्खन) म्रादि में लगा रहता था उस मन को अपनी विविध लीलाग्रों द्वारा वहां से हटा कर उनके सब प्रपंच भुला के, अपने में आसक्त किया है। उसी प्रकार राजस भक्तों की ग्रपने में ग्रासिक कराने के लिये ग्राप उनके ग्रन्त:करण में विराजमान हो गये जिससे उन राजस भक्तों ने समभा, कि भगवान् हमारा त्याग कर गये हैं, इससे उनको विकलता उत्पन्न हो गई जिस विकलता से वे राजस भक्त सांसारिक प्रपंचों को भूल गये ग्रीर उनको भगवान् के दर्शन न होने से दुःख हुम्रा म्रीर समकते लगे कि यह दुःख हमको भगवान् ने दिया है, किन्तु यह दुःख वास्तव में बिहर्मु खता के कारण श्रज्ञान से हुग्रा है, जिससे ग्रपने दुष्ट स्वभाव के काररा, अपने दोष का भगवान् पर आरोपरा करने लगे।

जब भगवान् में पूर्णांसक्ति होती है, तब भगवान् भक्तों के प्रपंच को दूर करने के लिये, उनको ज्ञानोपदेश देकर उनके दोषों को नष्ट करते हैं वह ज्ञान यह है कि "मैं म्रात्मा हूँ" म्रतः 'सब में सर्वदा मैं हूँ" इस प्रकार ज्ञान हो, तब दोष दूर होते हैं। यह उपदेश भगवान् ने उद्धवजी के मुख द्वारा वज भक्तों को दिलाकर उद्धवजी का गुरुत्व बताया है, उपदेश-दाता गुरु, स्वयं भगवान् ही मुख्य गुरु है, जिस कार्य करने का जो उपाय होता है वह जब किया जाता है तब वह कार्य सिद्ध होता है, इस प्रकार उपदेश मिलने से उनके चारों प्रकार के दोष दूर हुए ग्रौर सान्त्वना भी हो गई जिससे

भगवान् प्रत्यक्ष पधारे नही ।

इस प्रकार ४३वां ४४ वां ग्रध्याय भ्रमर गीत नाम से प्रसिद्ध है,इन दो ग्रध्यायों में से प्रथम ग्रध्याय में नन्द यशोदा तथा गोपों की कथा है, व्यासजी ने ब्रह्म मीमांसा में कहा है कि 'लोकवत्तु

१-यादव (सहित वसुदेव, देवकी) सांदिपिनि गुरु, नन्द-यशोदा, गोपीजन, कुब्जा, धक्रूर ग्रीर पाण्डव इनका प्रपंच नाश किया जिससे वे जीवन मुक्त कहे जाते हैं।

२ - कुवलियापीड़ हस्ती, पांच मल्ल श्रीर कंस इनको भगवान् ने मारा जिससे देह छोड़ने के श्रनन्तर इनकी मुक्ति हुई।

लोला कैवलम्' भगवान् को अलौकिक लोलाएं भी लोक के समान दोखती है।

भ्रमर गीत के दूसरे ग्रध्याय में गोपियों की फलात्मक विष्रयोग में जब उग्न विरहावस्था होती थी तब उनके प्राएग रहने का भी सशय हो जाता था ग्रतः उसका समाधान करना ग्रत्यन्त ग्रावश्यक था। दस श्लोक जो लिख कर दिए वे उनको पढ कर सुनाए । इतने में वहां एक भ्रमर हष्टि गोचर हुग्रा, जिसको देखकर वे उसको लक्ष्य कर ग्रपने हृद्गत भावों को कहने लगो, जिसको वाक्पित ग्राचार्य श्री ने ही व्यक्त किया है, जिसका स्वारस्य उनके कृपा-पात्र ही समक्त सकते हैं।

भगवान का जो भेजा हुम्रा यह ज्ञान सन्देश गोपियों की व्यथा दूर करने में ही क्षीए हो गया, जिससे उनका वियोग भाव कम न हुम्रा, इस प्रकरण में नव सगुए ग्रौर एक निर्मुण गोपी-जनों ने दस श्लोकों में भ्रपना भ्रपना एक एक भाव प्रकट किया है भ्रत: कितने ही इन दस श्लोकों को

ही भ्रमर गीत कहते है।

उद्धवजी ने ज्ञान देते हुए गोपियों की भक्ति का दर्शन कर लिया जिससे उद्धवजी के ऊपर गोपियों के प्रेम का प्रभाव पड़ा, श्रतएव उद्धवजी ने गोपिया के चरण रज की प्राप्ति के लिए वृन्दा-वन में लता ग्रादि के रूप में जन्म लेने की प्रार्थना की है। उद्धवजी के गाये हुए 'एता: परं तनुभृतो' से 'वन्दे नन्द व्रबक्षीणां' तक के छ: श्लोक ग्रत्यन्त ही शिक्षाप्रद होने से मननीय तथा ग्राचरणीय हैं।

इस ४४वें ग्रध्याय की समाप्ति के साथ राजस-तामस की कथा भी पूर्ण होती है।

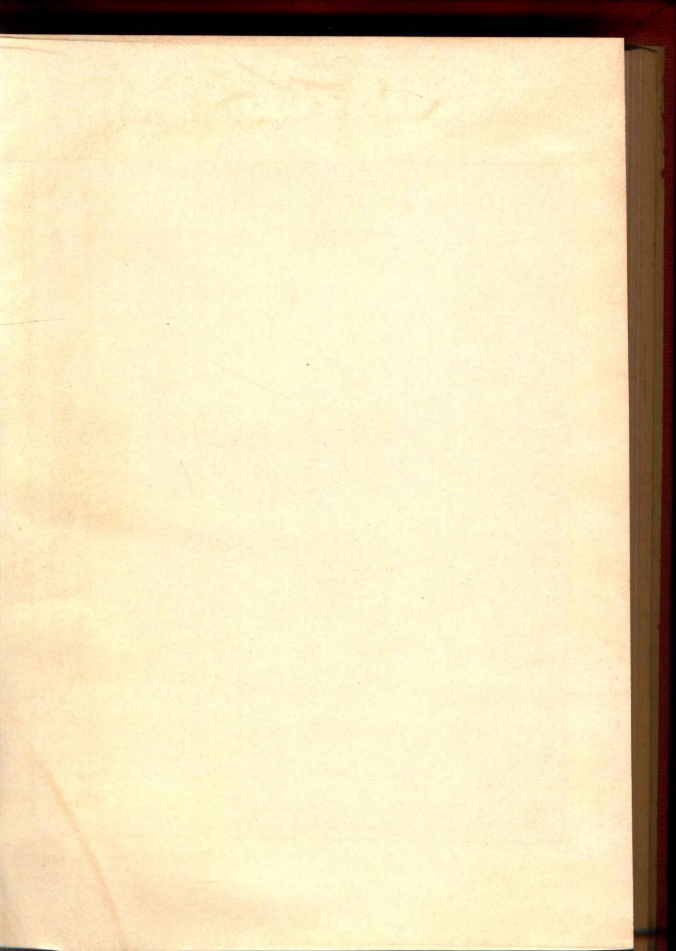
४५वें ग्रध्याय में राजस-राजस भक्तों की कथा है. कुब्जा एवं ग्रक्रूर राजस-राजस भक्त हैं।
भगवान् ने उद्धवजी के साथ कुब्जा के घर पधारकर उसका मनोरथ पूर्ण कर उसको सान्त्वना दी हैं,
जिससे ग्रन्य भक्तों को भी सान्त्वना दी, यह समभ लेना चाहिए। कुब्जा के घर से पधारकर मार्ग में
बलदेवजी को साथ लेकर ग्रक्रूरजी के घर पधारे, श्रक्र्रजी के किए स्वागत को स्वीकार किया ग्रनतर ग्रक्रूरजी द्वारा की हुई स्तुति से भगवान् ने जान लिया कि यह ज्ञानाभिमानी भक्त है। ग्रतः यह
प्रेमी भक्त के समान ग्रनुग्रह के योग्य नहीं है, इसलिए भगवान् मन्द हास्य से मोहित करते हुए कहने
लगे कि ग्राप तो मेरे चाचे हो, हम तो ग्रापके पोध्य हैं ग्रतः ग्रापको हम पर सर्वथा कृपा ही करनी
चाहिए, यों कहकर किर ग्रक्र्र को कहने लगे कि धृतराष्ट्र ने पाण्डवों को माता के साथ ग्रपने पास
बुला लिया है, किञ्च उनके साथ बर्ताव श्रेष्ठ नहीं होता हैं ग्रतः ग्राप वहाँ जाकर धृतराष्ट्र को समभाग्रो
ग्रीर वहाँ का सत्य समाचार ले ग्राग्रो इस प्रकार समभाया तब ग्रक्रूरजो भगवदाज्ञानुसार दूसरे दिन
हस्तिनापुर गए।

४६वें भ्रष्याय में अकूर हस्तिनापुर पाण्डव एवं कौरवों से मिले, तथा उनके बर्ताव को जान लिया, यद्यपि भगवान ने अकूर को धृतराष्ट्र से साम रीति से बर्ताव का कहा था तो भी अकूर ने उससे विशेष भी कहकर धृतराष्ट्र को समकाते समय उसकी भर्सना भी को है। यतः माचार्य श्री भाज्ञा करते हैं कि 'मोहितस्यायं गुणो यदिधकमिप करिष्यित अनएव धृतराष्ट्रोऽपि मित्सित.' जो मोहित होता है वह विशेष भी करता है, इसलिए ही अक्रर ने धृतराष्ट्र की भर्सना की है।

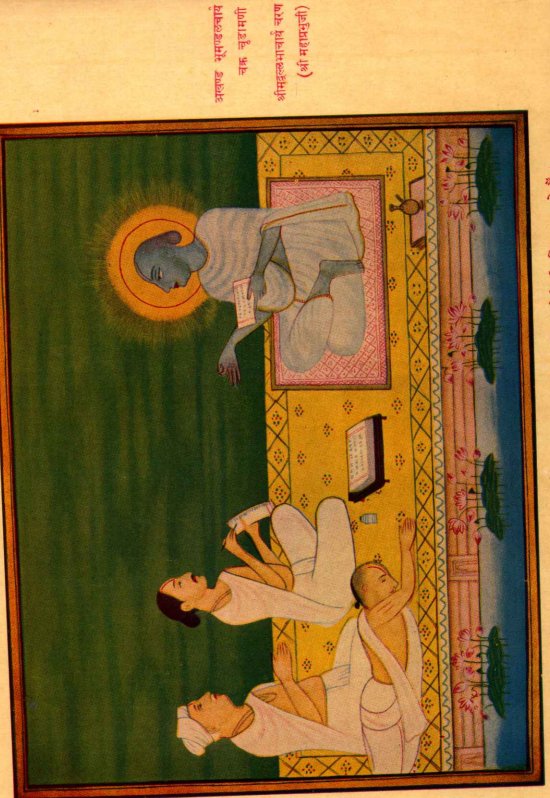
म्रक्रूर का उपदेश धृतराष्ट्र को म्रच्छा लगा; क्योंकि राजस-सात्त्विक है, जिससे कहने लगा कि ग्रापका कहना श्रष्ठ है. किन्तु पुत्र स्नेह से मैं उस उपदेश का पालन करने में ग्रसमर्थ हूँ, न जाने भगवान की क्या इच्छा है ? इत्यादि सर्व वृत्तान्त जानकर ग्रक्रूर मथुरा लौट ग्राए, वहाँ

भगवान् को सर्व समाचार सुनाए।

यहाँ भगवान् की स्वतन्त्र लीला के साथ दशम स्कंघ का पूर्वार्ध समाप्त होता है तथा राजस-प्रमेय उप प्रकरण भी पूर्ण हुम्रा है। इस भूमिका में राजस-प्रमेय उप-प्रकरण को समभाने के लिए भागवतार्थ निबन्ध तथा श्री सुबोधिनीजी का सारांश ही दिया है।



# × श्री मुबोधिनी ×



मेखन

म० श्रीकृष्ण,दासजी

दासजी हरमानी

म० श्रीदामोद्र-

काष्मीरी

म॰ श्रीमाधश्महजी

(श्री महाप्रमुजी)

चक्र चुडामणी

श्री मद्रहेलभाचार्य चरण (महाप्रमुजी) प. म श्री माघवभट्डजी को सुवोधिनी जिखवा रहे हैं।

त श्रीकृष्णाय नमः त त श्री गोपीजनवज्ञभाय नमः त ।। श्री वाक्यति चरणकमलेभ्यो नमः ॥

# • श्रीमद्भागवत महापुराण •

दशम स्कन्ध ( पूर्वार्घ)

# श्रीमद्भाषार्य विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ४३वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ४०वाँ ग्रध्याय

#### राजस-प्रमेय-अवान्तर प्रकरण

'प्रथम अध्याय'

कुषलयापोड का उद्घार एवं रङ्ग मण्डव में अवेश

कारिका—शब्दस्य हि बलं पूर्णं सप्तिर्भाविनिरूपितम् । श्रर्थस्यापि बलं रोधे ताविद्भिविनिरूप्यते ॥१॥

कारिकार्थ — जिस प्रकरण में शब्द का पूर्ण बल है, वह प्रमाण प्रकरण है; जिसका वर्णन सात ग्रध्यायों में इसलिए किया है कि शब्द, ब्रह्म रूप हैं ग्रीर ब्रह्म, षड् धर्म ग्रीर सातवाँ धर्मी होने से सात प्रकार के हैं। ग्रतः एक एक ग्रध्याय में एक एक का वर्णन हुग्रा है। ग्रथं, ग्रथीत् प्रमेय रूप का वर्णन भी उस प्रकार निरोधार्थ सात ग्रध्यायों में किया जाता है।।१।।

कारिका-प्रपञ्चो विस्मृतः सर्वैरुत्सवाद्यैरनेकथा।
माहात्म्यस्य परिज्ञानात्तदासिक्तिनिरूप्यते ॥२॥

कारिकार्थ — सर्व प्रकार के उत्सवादिकों से प्रपश्च की विस्मृति हो गई ग्रौर भगवान् के महात्म्य के ग्रनेक विध पूर्ण ज्ञान होने से उनको ग्रासक्ति भी सिद्ध हुई। उस ग्रासक्ति का भी निरूपण किया जाता है ॥२॥

कारिका—द्रष्ट्रगां च तथा पित्रोः सर्वेषामेव चैव हि । पूर्वोक्तानां तथान्येषां द्वाभ्यां द्वाभ्यामुदीर्यते ॥३॥

कारिकार्थ — देखने वालों की, माता तथा पिता की एवं सबों की ग्रासक्ति तो एक एक श्रष्ट्याय से कही जाती है तथा प्रथम कही हुई तामस गोपियों की गौर दूसरों की ग्रासक्ति का दो दो ग्रध्यायों से वर्णन किया जाता है ॥३॥

कारिका — एवमासक्तिसिद्धौ हि तदेकपरता पुनः । वक्तव्येति ततो हेतोः फलं चापि निरूप्यते ॥४॥

कारिकार्थ — इस प्रकार प्रमेय प्रकरण में ग्रासक्ति का वर्णन करने के ग्रनन्तर फिर (साधन प्रकरण में) व्यसन की सिद्धि का वर्णन किया जाता है। व्यसन सिद्धि के पश्चात् फल प्रकरण में फल का निरूपण होता है।

कारिका—चत्वारिशत्तमेऽध्याये कृष्णासिकिर्निरूप्यते । दृष्ट्वा सामर्थ्यमतुलं विस्मितानामनेकथा ॥४॥

कारिकार्थ — ग्रब इस ४० वें ग्रध्याय में श्री कृष्ण ने ग्रपने में राजसों की जो श्रासक्ति कराई है, उसका वर्णन है। राजस भक्त भगवान का ग्रनेक प्रकार से ग्रतुल सामर्थ्य देखकर विस्मित होने से भगवान में ग्रासक्त हो गए हैं।।१॥

ग्रामास—पूर्वाध्याये भगवतो दोषाभावाय विशेषचेष्टाफलं साधारणचेशारूपस्य कालस्य च दुर्निमित्तप्रदर्शनलक्षणं निरूपितम्, तथाप्यनिवृत्तौ भक्तोपेक्षादोषो भगवतोपि भविष्यतीति ग्रनाहूतयोरपि रामकृष्णयोर्दर्शनार्थं प्रवृत्तिनिरूप्यते । तत्र प्रथमं र ज़दर्शनार्थं प्रवृत्तावित्याह ग्रथ कृष्णञ्च रामञ्चेति ।

श्रामासार्थ — पूर्व के ३६ वें ग्रध्याय में भगवान निर्दोष हैं, उसको प्रमाणित करने के लिए ग्रलीकिक तथा लौकिक माहात्म्य का ज्ञान करवाया तथा साधारण चेष्टा रूप काल ने जो बुरे शकुन दिखाए, उनका भी वर्णन हुग्रा, तो भी कंस ग्रपने दुष्कर्म करने से रुका नहीं। इस ग्रध्याय में भगवान ने विचारा कि, यदि मैं मथुरा देखते हुए रङ्गमण्डप में इसलिए नहीं जाऊँ कि मुभे किसी

ने बुलाया नहीं ग्रौर मैंने भक्तों की उपेक्षा की है, यह दोष मुभे लगेगा यह विचार कर, इस भ्रम को मिटाने के लिए भगवान् राम कृष्ण दोनों दर्शन में प्रवृत्त हुए । जिसमें प्रथम रङ्ग-मण्डप देखने के लिए पधारे । जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'ग्रथ कृष्णश्र्य' श्लोक में करते हैं —

श्रीशुक उवाच -

क्लोक—म्रथ कृष्णश्च रामश्च कृतशौचौ परंतप । मल्लदुन्दुभिनिर्घोषं श्रुत्वा द्रष्टुमुपेयतुः ॥१॥

इलोकार्थ — श्री शुकदेवजी ने कहा हे परन्तप ! उसके ग्रनन्तर जिन्होंने ग्रपनी शुद्धि पहले दिन ही करली है वैसे श्रीराम ग्रौर श्रीकृष्ण, दुन्दुभि की तथा मल्लों की की ध्विन सुन कर समभ गए कि ग्रब कार्य प्रारम्भ हुग्रा है। ग्रतः देखने के लिए वहाँ उसके पास ग्राये ।।१।।

मुबोधिनी—चकारद्वयं तदीयानां समुचयार्थम्, ससाधनं फलं च तत्र गच्छतीति निरोध न कोऽपि सन्देह इति भावः । अशेति प्रक्रियान्तरम्, प्रमेय-बलमारम्यत इति । कृतशोचौ कृतावश्यकाविति केचित्। पूर्वदिन एव कृतं शौचं स्वशुद्धता याभ्याम् । परंतपेति संबोधनं गूढार्थपरिज्ञनाय । ब्रह्मधर्मा ह्ये ते तपसा ज्ञातव्या इति । तदा मह्नानां दुन्दुभीनां च नितरां घोषं श्रुत्वा सर्वसामग्री सिद्धेति स्वयमपि द्रष्टुमुपेयतुः निकटे गतौ ॥१॥

व्याख्यार्थ क्लोक में 'च' शब्द दो बार ग्राया है; जिसका भावार्थ यह है कि जो तदीय हैं उनके संग्रह के लिए दिए हैं। ग्रर्थात् सब का निरोध होगा, कारण कि साधन सिहत फन प्रधार रहें हैं, ग्रतः निरोध होने में किसी प्रकार का भी सन्देह नहीं है। 'ग्रथ' शब्द कहने का कारण यह है कि ग्रब ग्रन्थ विषय का प्रारम्भ होता है। ग्रर्थात् प्रमाण बल,पूर्व प्रकरण में दिखाया। ग्रब प्रमेय-बल दिखाते हैं। 'कृतशौचौ' पद का ग्रथं कोई तो करते हैं कि राम कृष्ण ने ग्रपने ग्रावश्यक कृत्य कर लिये थे, किन्तु ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि उन्होंने गत दिन ही ग्रपनी शुद्धता करली थी। इस लिए 'कृत युगे च' पद है। राजा के लिए 'परन्तप' विशेषण देकर राजा को सूचित किया है कि ग्राप गृढ ग्रर्थ (तात्पर्य) को समभते हैं। कारण कि ये ब्रह्म धर्मा तपस्या से ही जाने जाते हैं। मल्लों की तथा नगाड़ों को ध्वनि सुनकर समभा कि सब सामग्री सिद्ध हो गई है। ग्रर्थात् ग्रब कार्य प्रारम्भ होने वाला है, ग्रतः ग्राप भी देखने के लिए वहीं समीप पधारे।। १।।

श्राभास—प्रमेयनिरोधे हष्टं माहात्म्यं प्रयोजकमिति वक्तुं प्रथमं कुवलयापीडवधो निरूप्यते रङ्गद्वारमिति त्रयोदशिमः ।

ग्राभासार्थ - प्रमेय में निरोध कराने वाला प्रत्यक्ष देखा हुग्रा माहात्म्य कारए। है, यह बताने के लिए प्रथम 'कुवलयापीड़ के वध का' निरूपए। 'रङ्गद्वार' क्लोक से १३ क्लोकों में करते हैं। व्लोक — रङ्गद्वारं समासाद्य तस्मिन् गजमवस्थितम् । अपन्यत्कुवलयापीडं कृष्णोऽम्बष्टप्रचोदितम् ॥२॥

श्लोकार्थ — श्रीकृष्ण ने रङ्ग के द्वार पर ग्राकर देखा कि महावत से प्रचालित कुवलयापीड हस्ती वहाँ खड़ा है ॥२॥

मुबोधिनो — कालजयो हि पौरुपमिति स त्रयोदशात्मा संवत्सरो निरूपितः । कुवलयं भूमण्डलं तस्यापीडं मुकुटस्थानीयम् । ग्रासमन्तात् पीडा वा यस्मात् । द्विपश्रेष्ठं हन्तुमुद्यत इत्याह रङ्गद्वारमिति । रङ्ग उत्वस्थानम्, तस्यापि शोभार्थं द्वारादिनिर्माग्।म् । तावत्पर्यन्तं सम्यगेव गत्वा तस्मिन् द्वारमध्ये गजमवस्थितमपश्यत् । तदैव ह्युत्सवः संपद्यते, यदि कालो निवृत्तो भवति

तदोत्सवदर्शनिमिति । मृत्युहि गजरूपः पश्चमे निरूपितः । स्रवस्थितमचनं दृष्ट्यै व हननायंम-पश्यत् । सर्वया हनने हेतुः कुवलयापीडिमिति । सर्वेषामेव दुःखदम् । तत्रापि स्रम्बष्ठेत संकरोद्भवेन जातिहीनेन प्रकर्षेण प्रेरितं स्वसंमुखमाग-च्छन्तम् । स्रनेन भगवतोऽिकत्रष्टकर्मत्वं निरूपितम् । कदाचित् साधारणोऽयं भवेत्, स्रतस्तच्छङ्का-परिहारायं कृष्णः ॥२॥

व्याख्यार्थ—काल को जीतना ही पराक्रम है। वह काल त्रयोदश (१३) मासरूप ग्रात्मा वाला है, जिसको संवत्सर नाम से निरूपण किया गया है। काल को जीतना है, ग्रतः इसका १३ श्लोकों में वर्णन करते हैं। यहाँ यह हस्ती काल रूप है. इसिलए उसके नाम के ग्रक्षरों के दो ग्रर्थ होते हैं। एक 'कुवलयस्य ग्रापीडं' पृथ्वी मण्डल का मुकट, ग्रीर दूसरा ग्रर्थ होता है पृथ्वी मण्डल को जिससे सर्व प्रकार से पीड़ा होती है। वैसे हस्ति श्रेष्ठ को मारने के लिए भगवान तैयार हुए, ग्रतः ग्राप वहां पधारे। उत्सव स्थान को सुशोभित करने के लिए द्वार ग्रादि का विशेष प्रकार से निर्माण किया गया था। द्वार तक ग्राप पहुँच गए, वहाँ द्वार के मध्य में गज को खड़ा हुग्ना देखा। भगवान ने सोचा कि उत्सव तो तब होगा, जब कि पृथ्वी मण्डल को दुख देने वाला काल नष्ट होगा। इसको नाशकर पश्चात् उत्सव देखेंगे। मृत्यु का ही रूप गज है, यह पञ्चम स्कन्ध में कहा गया है। द्वार में स्थिर उस मृत्युरूप गज को मारने के लिए दृष्टि से देखने लगे, एक तो गज स्वयं मृत्यु रूप होने से सब को दुःखदायी है ही ग्रीर फिर उसका प्रेरक नीच जाति का है, जिससे मेरे सामने ग्रा रहा है। इससे इसको मारने में भगवान को किसी प्रकार का परिश्रम नहीं है। इसी कारण से भगवान ग्राह्मित्र कमि हैं, यों निरूपण किया है। यदि कोई कहे कि, यह कोई साधारण हस्तो होगा, तो इस शङ्का को मिटाने के लिए कहा है कि यह भी कालात्मा कुष्ण है।।।।

ग्राभास—कालात्मानं हृष्ट्रापि तेन बलक्षये जातेऽपि पुनः प्रबोधं कृतवानित्याह बद्धवेति ।

ग्राभासार्थ — भगवान् के देखने से ही उसका बल तो क्षय हो गया, तो भी भगवान् ने उसको प्रबुद्ध करने के लिए ललकारा, जिसका वर्णन 'बद्ध् वा परिकरं' क्लोक से करते हैं।

रलोक—बद्धवा परिकरं शौरिः समुह्य कुटिलालकान् । उवाच हस्तिपं वाचा मेघनादगम्भीरथा ॥३। इलोकार्थ —भगवान कमर कसकर ग्रौर टेढ़े बिखरे हुए केशों को इकट्ठाकर चोटी बनाके मेघ के नाद जैसे गम्भीर नाद से महावत को कहने लगे ॥३॥

मुबोधिनी - परिकरमुत्तरीयं वस्त्रं किटसंबद्धं कृत्वा, कुटिलालकांश्च हस्तद्वयेन चूडाकारेगा बद्धवा, कालमुभयतो निरुध्य,भ्रमनिवृत्त्यर्थं वाचा निर्भर्त्सनं कृतवानित्याह उवाचेति । हस्ती चेत् दुष्टः, हस्तिपेन वारगीयः । हस्तिपश्च त्, स एव मारगीयः, ग्रन्थथा उभाविष मारगीयाविति । तदधीनो हस्तीति तस्य निर्भर्त्सने यथा भयमुत्प-द्यते, तथा सिंहसमानस्य मेघस्येव नादं कृतवानि-त्याह मेघनादगम्भीरया वाचेति । मेघनादापेक्ष-यापि गम्भीराः । ग्रनेनान्तः स्थितानां तप्तानां वसु-देवादीनां तापोऽपि निवारितः ।।३।।

व्याख्यार्थ — उत्तरीय वस्त्र को कमर से बाँधा श्रीर कुटिल केशों को दोनों हाथ से चोटी कर ली, यों करने से काल को दोनों प्रकार से रोक लिया, इस प्रकार की लीला से काल को रोक लिया, यह सत्य नहीं है, तो इस भ्रम का निवारण करने के लिये वाणी से उसका तिरस्कार करते हुए कहने लगे। हस्ती यदि दुष्ट है तो महावत का धर्म है उसको रोकना, यदि वह दुष्ट है, उसको नहीं रोकता है तो उस (महावत) को ही मारना चाहिए। यों न हो सके, तो दोनों को मारना चाहिए। हाथी तो महावत के ग्राधीन है, ग्रतः उसका तिरस्कार करते हुए जैसे भय पैदा होवे वैसी सिंह की गर्जना जैसी मेघ से भी गंभीर वाणी से कहने लगे, जिसको सुन कर वसुदेवादिकों के तप्त ग्रन्तः करगा भी शान्त हो गए।।३।।

#### ग्राभास - निर्भत्सनमाह श्रम्बष्ठा + बष्ठे ति ।

ग्राभासार्थ — भगवान् ने महावत का जिस प्रकार तिरस्कार किया, वह प्रकार 'ग्रम्बष्ठाम्बष्ठ' इलोक से कहते हैं —

#### श्लोक — ग्रम्बष्ठाम्बष्ठ मार्गं नो देह्यपक्रम मा चिरम् । नोचेत्सकुञ्जरं त्वाद्य नयामि यमसादनम् ॥४॥

श्लोकार्थ — हे ग्रम्बष्ट ! हे ग्रम्बष्ट ! हमको भीतर जाने के लिए रास्ता दे, यहाँ से जल्दी हट जा, देरी मत कर; जो तूँ न हटेगा तो ग्रभी तुभे हस्ती समेत यम के घर पहुँचा दूँगा ॥४॥

मुबोधिनी—ितन्दायां वीप्सा ! प्रतिलोम-जोऽम्बष्ठ इति तस्य सहजदोषकीर्तनेनैव तिर-स्कारो भवति । ग्रनविहतस्य श्रवणार्थं वा द्विरुक्तिः । नो मार्गं देहीति । ग्रयमस्माकमेव मार्गः, उत्सवोस्मदर्थमेव कृत इति । ग्रस्मभ्यं मार्गं देहीति च । कथं देयमिति चेत्, तत्राह ग्रपक- मेति। इतोऽन्यत्र गच्छ चिरं मा। अन्यथाज्ञो-लङ्किने मदीयः कालोऽधिकारी मारियष्यतीति। किञ्च। यदि केनापि प्रकारेगा मार्गं न दास्यसि, तत उभयोदीषे कुञ्जरसिहतं त्वामद्यं व यमसादनं नयामि प्रापियष्यामि। मध्ये न त्यक्ष्याभीति। मृत्युरेव यमगृहम्। अन्यथा 'मह्नेभकसयवना' इति गराना विरुध्येत । कदाचिद्धस्ती मम युद्ध- । भविष्यतीत्यर्थः । श्रद्धोति वर्तमानकालवाचकम्, साधनमिति न मन्तव्यमित्यभिप्रायेगाह सकुञ्जर-मिति। अद्यैवेति। तव मार्गोऽपि विलम्बो न

न तू दिनवाचकम् ॥४॥

व्याख्यार्थ - महावत का तिरस्कार करने के लिये 'ग्रंबण्ठ' शब्द दो बार कहा है, कारण कि श्रंबष्ठ प्रति लोमज वर्गा संकर होता है। श्रतः जिसमें जो सहज दोष हो उसको प्रकट करने से उसका तिरस्कार होता है और दो बार इस लिए भी कहा है कि यदि एक बार कहने से ध्यान न दे तो दूसरी बार तो ध्यान देगा ही। हमें उत्सव में जाने के लिए मार्ग दो यह हम लोगों का ही मार्ग है, कारएा कि हमारे लिए ही उत्सव किया गया है । जब प्रश्न हुग्रा कि किस प्रकार मार्ग दूं ? तो उसके उत्तर में कहते हैं कि यहाँ से हट जाग्रो, देरी मत करो । यदि हटने में देरी करागे ग्रौर हटोंगे नहीं तो मेरा अधिकारी काल अभी ही तुम्हें मार डालेगा और फिर विशेष में कहते हैं कि यदि किसी प्रकार भी मार्ग नहीं दोगे तो दोनों का दोष समक्त कर दोनों को स्रभी यम के घर पहुँचा द्गा बीच में नहीं छोडू गा, यम के गृह कहने का तात्पर्य मृत्यु है। यदि मृत्यु यम का गृह न हो तो 'मल्लेभकंसयवना' यह कहना ग्रसत्य हो जाएगा । यों भी न समभना कि हस्ती तेरे युद्ध का साधन है, इसलिए इसको छोड़ दूंगा सो नहीं. तेरे साथ उसको भी मारूंगा। तुम पूछो कि कब ? तो उसके उत्तर में कहते हैं कि मारने में देरी भी न करूँगा स्रभी मारूँगा। यहाँ 'स्रय' शब्द वर्तमान काल बताता है, न कि ग्राज का दिन बताता है ॥४॥

श्राभास-ततो यजातं तदाह एवं निर्भित्सत इति ।

श्राभासार्थ-भगवान् का इस प्रकार ग्रम्बष्ठ के तिरस्कार करने के बाद जो कुछ हुआ, उसका वर्णन 'एवं निर्भात्सतो' इलोक में करते हैं।

श्लोक-एवं निर्भीत्मतोऽम्बष्ठः कृपितः कोपितं गजम । नोदयामास कृष्णाय कालान्तकयमोपमम् ॥४॥

श्लोकार्थ - इस प्रकार श्रपमानित ग्रम्बष्ठ को क्रोध हुग्रः। उसने गज को भी कुपित किया। वह गज काल, अन्तक तथा यम के समान था, ऐसे गज को कृष्ण के पास भेजा।।।।।।

सुबोधिनो - एविमत्यसह्यं निर्भत्सनम् । नितरां भित्सतः श्रमबष्ठो होनः, ग्रत एव हितवा-क्येऽपि कृपितः हस्ती पूर्वमेव तेन कोपितः कृतोऽस्ति, अतम्तत्कर्मनिपुराः मूर्खः कृष्णाय सदानन्दाय कालाय वा प्रेरयामास । ननुपद्रवार्थं प्रेरगम्, उपद्रवे हि कालो निमित्तम्, अन्यथा साधनानि विपरीतानि भवेयः । श्रन्तको मृत्यः ।

स चेत् कृतश्चिज्ञायेत, ततोऽनिष्टं भवेत्। ग्रधि-कारी यमो वा यद्याज्ञां दद्यात् । एवमङ्गं श्रुति-पुरागाशास्त्रभेदेन । तेष्वसङ्गतेषु प्रयोजनाभावात् कि प्रेरणयेत्याशङ्क्याह कालान्तकयमोपममिति। त्रितयप्रतिरूपोऽयम्। यत्रेतदभावः, तत्र तेषाम-पेक्षा, न त्वस्मिन् विद्यमाने ॥५॥

व्याख्यार्थ —भगवान् ने महावत का जन्म से ही नीचपना प्रकट किया, जिससे उसने अपनी प्रतिष्ठा को धक्का लगा और मेरी इज्जत गई तथा अपमान हुआ,यों समक्ता। अतः वह गुस्से में आ गया और उसने हस्ती को तो पहले ही कुपित कर छोड़ा था। अतः इस कर्म में निपुण मूर्ख महावत ने हस्ती को सदानन्द रूप अथवा कालात्मा कृष्ण के पास जाने के लिए प्रेरणा दी।

महावत ने हस्ती को उपद्रव के लिए प्रेरणा दी है ग्रौर उपद्रव होने में कारण काल ही है। यदि काल कारण न हो तो साधन विपरीत बन जावे। 'ग्रन्तक' मृत्यु है। यदि वह कहीं से भी हो यदि काल कारण न हो तो साधन विपरीत बन जावे। 'ग्रन्तक' मृत्यु है। यदि वह कहीं से भी हो तो ग्रनिष्ट हो जाए। ग्राज्ञा करने वाला ग्रधिकारी 'यम' है। वह जब ग्राज्ञा दे तब वह कार्य (मृत्यु) हो सकता है, ग्रन्यथा नहीं। इस प्रकार ज्योतिष् शास्त्र, श्रुति, पुराण शास्त्रों में पृथक् पृथक् निमित्ता कहे हैं। यदि वे नहीं मिले हुए हों, तो कोई प्रयोजन कार्य सिद्ध नहीं होता है। उसी की प्रेरणा से क्या लाभ ? इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि यह हस्ती काल, ग्रन्तक ग्रौर यम इन तीनों का प्रतिनिधि है। ग्रथित् वे तीन ही इसमें हैं। ग्रतः उनकी यहाँ ग्रावश्यकता नहीं, जहां ये न हो, वहाँ उनकी ग्रपेक्षा है।।।।।

श्रामास — पद्यम्ब ध्रेपेरितः हस्ती विशेषतो नापकुर्यात्, तदा न मारयेदिति तस्य विशेषापकारमाह करोन्द्रस्तमिमद्रुत्येति ।

ग्राभासार्थ — महावत से प्रचालित हस्ती यदि विशेष ग्रपकार न करे तो भगवान् उसको मारे नहीं, इसलिए 'करीन्द्र' इलोक से विशेष ग्रपकार का वर्णन करते हैं —

श्लोक—करीन्द्रस्तमिमद्रुत्य करेगा तरसाग्रहोत्। कराद्विगलितः सोऽमुं निहत्यःङ्घ्रिष्वलीयत ।।६।।

श्लोकार्थ — महावत से सञ्चालित उस कुपित करोन्द्र ने भगवान् के पासं ग्राकर शीघ्र ही उनको सूण्ड से पकड़ लिया । श्रोकृष्ण सूक्ष्म रूप से सूण्ड से निकल के उस हाथी को मार कर उसके पैरों में छुप गए।।६।।

सुबोधिनी — ननु भगवत्समीपागमने देवै: कथं न निरुद्ध इत्याशङ्कचाह इन्द्र इति । क्रियाशक्ति-प्रधानः करी । क्रियायामधिपतिश्चेन्द्रः । श्रतो निष्प्रत्यूहं तं भगवन्तमभिष्रेत्य तरसा शीघ्रमेव करेगा शुण्डादण्डेन भगवन्तमग्रहीत् । क्रिययापि भगवान् व्याप्तो भविष्यतीति बुद्धचा तथा कृत-वान्;भगवांस्तु भक्त्यैव वश्य इति कराद्विगलितो

जात इत्याह । विशेशे गा गिलतः । करो हि धर्तु-मेवाशक्तो जातः । स्थूलबुद्धचा धृतः सूक्ष्मो जातः । यतः स प्रसिद्धः सर्वशक्तिः । ततः ग्रमुं हस्तिनं निहत्य तस्याज्ञानार्थं ग्रङ्घिष्वलीयत, तस्यैव पादचतुष्टयमध्ये गुप्तो जातः । ग्रनेन दैवाद्विमोकः पलायनं च व्यावितितम् । तस्यान्तर्हष्ट्यर्थं च जिज्ञासायामेव प्राप्यत इति ज्ञापनार्थम् ॥६॥

व्याख्यार्थ — 'इन्द्र' क्रिया का ग्रिधिपति हैं; जिससे देवों ने उसको रोका नहीं। ग्रतः बिना रुकावट के उन भगवान के पास पहुँचकर शीघ्र ही सूंड में भगवान को पकड़ कर उससे लपेट लिया भगवान किया से व्याप्त हों जाएँगे। ग्रर्थात् बन्धन में ग्रा जाएँगे, इस बुद्धि से यों किया था, किन्तु उसको यह ज्ञान नहीं था कि भगवान् तो भक्ति से वश में ग्राकर ग्रपना बन्धन भी करते हैं, ग्रन्यथा उनको कोई साधन वश में वा बन्धन में नहीं ला सकता है।

ग्रतः सूंड से भगवान् निकल गए। सूंड उनको पकड़ रखने में ग्रसमर्थं हो गई। हस्ती ने भगवान् को स्थूल देख बाँधा था, किन्तु वे सर्वशक्तिमान् होने से 'सूक्ष्म' हो के उससे निकल गए। निकलने के पीछे इस हस्ती को मार कर इसके चारों पैरों के बीच में, उदर के नीचे छिप गए, जिससे वह जान न सके। भगवान् प्रारब्ध से छूटे ग्रीर भाग गए, इस प्रकार समभना ग्रज्ञान है। भगवान् तो सर्वशक्तिमान् होने के कारण सूक्ष्म बनकर स्वयं बन्धन से निकल गए ग्रीर छिपे, यह जताने के लिए कि मैं उसको मिलता हूँ, जिसकों मेरे से मिलने की चाह है ग्रीर ग्रन्तई िक्ट होने पर मिलता हूँ ॥६॥

श्राभास—ततो यजातं तदाह संकुद्ध इति ।

आभासार्थ —हस्ती के पैरों के मध्यमें छिप जाने के पश्चात् जो कुछ हुग्रा उसका वर्णन 'संकृद्ध' श्लोक में करते हैं —

श्लोक—संक्रुद्धस्तमचक्षागो घ्राग्रहृष्टिः स केशवम् । परामृशत्पुष्करेगा स प्रसह्य विनिर्गतः ॥७॥

श्लोकार्थ — सूँघने से ही जो वस्तु को देख सकता है, वैसा क्रोध से भरा हुग्रा वह हाथी भगवान को न देखकर विचार करने लगा। ग्रर्थात् भगवान को ढूँढ़ने लगा कि इतने में कहाँ गए ? फिर सूँघते सूँघते भगवान का पता लगाकर उनको सूण्ड से पकड़ लिया, किन्तु वे बलपूर्वक सूण्ड से निकल गए ॥७॥

सुबोधिनी—ताडनेन सुतरां क्रुद्धः । हष्ट्वा हि प्रयत्नः कर्तव्य इति दर्शनार्थं यतमानोऽपि नाप-स्यदित्याह तमचक्षारण इति । भगवन्तमपश्यत् पशुत्वात् घ्रारगहिष्ठिर्जातः । घ्रारगेन हि ते जानन्ति । यतः स प्रसिद्धः युद्धादौ समर्थः केशवं परामृशत् ।

स हि ब्रह्मादीनां सुखार्थमवतीर्गं इति तेनापि घृतो जातः । तत्रापि पुष्करेगा घृतः । पुष्करं हस्तमुखम् । तदा भगवान् स्थूलो भूत्वा प्रसह्म बलात् पुष्कराद्विनिर्गतो जातः । न हि पुष्करनाभः पुष्करेगा ग्रहीतुं शक्यः ॥७॥

व्याख्यार्थ — पीटे जाने से हाथी को बहुत ही कोध श्राया देख कर, बदला लेने का प्रयत्न करूं, किन्तु यहाँ वहाँ दृष्टि फिराते हुए भी भगवान को नहीं देखा, तब पशुं - दृष्टि से दूं ढ़ने लगा, जिससे उसने भगवान को देखा कि वे युद्ध भ्रादि करने में शक्तिमान हैं। श्रतः भगवान ब्रह्मा श्रादि को भी सुख देने के लिए प्रकट हुए है तो मैं भी क्यों न वह सुख प्राप्त करूं, इस इच्छा से भी भगवान

१-सूँघ कर वस्तु का पता लगाना या उसकी देखना यह पशु-हिंद है।

को पकड़ा। हस्ती ने भगवान् को पुष्कर से पकड़ा। पकड़े जाने पर सकल विद्यानिपुण भगवान् ग्रपने शरीर को बढ़ाकर बल पूर्वक सूँड से निकल गए। जिसके नाभी में पुष्कर (कमल) है, वह पुष्कर से कैसे पकड़ा जासकेगा ?।।७।।

ग्राभास — ततो भगवान् विशेषाकारेगा कोपमुत्पादयितुं पश्चाद्गत्वा पुच्छं गृहीतवा-नित्याह पुच्छे प्रगृह्यो ति ।

ग्राभासार्थ — उसके बाद भगवान ने हस्ती को विशेष कुपित करने के लिए पीछे से जाकर उसकी पूँछ पकड़ली, जिसका वर्णन 'पुच्छे' श्लोक में करते हैं —

श्लोक—पुच्छे प्रगृह्यातिबलं धनुषः पश्चिविशतिम् । विचकषं यथा नागं सुपर्गं इव लीलया ।। द।।

श्लोकार्थ — भगवान हस्ती की पूँछ को दोनों हाथों से मजबूत पकड़कर बिना श्रम मानो खेलते हुए २५ धनुष जितनी दूरी पर घसीट कर ले गए। जैसे गरुड़ महान सर्प को घसीट ले जाता हैं।। द।।

सुबोधिनी--प्रकर्षेण हस्तइयेन गृहीत्वा धनुषो मानेन चतुर्हस्तेन पर्ञ्चविश्वतिसङ्ख्या यावता भवति, तावद्दूरं विचकर्ष । धनुषः पञ्चविश्वति- यंत्रेत्यलुक् समासः । ननु महान् सः, सूक्ष्मश्च भग-वान्, कथमाकर्षेणं कृतवान् इत्याशङ्कचाह यथा नागमिति । सुपर्गो हि महान्तमि नागमाकर्षति भक्षो हि निःसत्त्वः कर्तव्यः । श्रन्यथा भक्षरो प्रतिबन्धको भवेत् । तथा भगवानि मारगार्थं

तस्य बलनाशं करोति । पञ्चविशति तत्त्वानि हि तिस्मिन् सन्ति तेषामनुरोधात् । धनुश्च रक्षकमिति तेन मिता भूमिः तदर्थमाकृष्टा । तावता मार्गो भवति । 'शतहस्ते तु करिग्ग'मिति तावत् दूरे गते मार्गस्थानां नापकाराय भवतीति । धनुहंस्त-चतुष्टयम् । एतदिप लीलया । ग्रनेन तस्य स्व-बलमिप ज्ञापितवान् ॥ ।।।

व्याख्यार्थ—दोनों हाथों से हढ़ पकड़कर २५ धनुष जितनी दूरी पर (एक धनुष ४ हाथ का होता है) घसीट कर ले गए, भगवान् छोटे और हस्ती इतना बड़ा उसको कैसे खींच कर इतनी दूर ले गए होंगे ? इस शङ्का को हष्टान्त देकर मिटाते हैं कि जैसे गहड़ महान् सर्प को खींच कर दूर ले जाता है, खींचकर दूर ले जाने का कारण बताते हैं, जिसको मारना है और जो भक्ष्य है उसको प्रथम कमजोर बनाना चाहिए, इसलिए ही दूर ले जाना ग्राव्ययक था और हस्ती के लिए तो यों शास्त्रों में लिखा है कि हस्ती से २०० हाथ दूर रहना चाहिए इसलिए भी भगवान् इसको इतनो दूर ले गए। यदि भक्ष्य ग्रथवा जिसको मारना है उसको निर्बल न किया जावे तो यह भक्ष्य में क्कावटवाला हो जाए और वह शीघ्र मरे नहीं। इस हस्ती में पचीस तत्व मौजूद हैं, इसलिए इसको २५ धनुष जितनी भूमि से घसीट कर ले गए, जिससे उतना मार्ग हो जाएगा। हस्ती २०० हाथ दूर होगा तो पथिकों का रास्ते में किसी प्रकार ग्रपकार न कर सकेगा, यह सब भगवान् ने लीला (बिना श्रम) से किया, जिससे उसको ग्रपने बल का ज्ञान करवाया।। ।।

**ग्रामास**—ततः स मोचियतुं समर्थः स्थिरीभिवतुं च परावृत्त्या भगवान् धर्तव्य इति यत्नं कृतवानित्याह स पर्यावर्तमानेनेति ।

श्राभासार्थ — हस्ती भगवान् से छुड़ाने तथा स्थिर हो जाने के लिए अपने को समर्थ समभ कर, दायें, बायें, फिरते हुए भगवान् को पकड़ने का प्रयत्न करने लगा, जिसका वर्णन 'स पर्या — वर्तमानेन' इलोक से करते हैं—

श्लोक —स पर्यावर्तमानेन सन्यदक्षिणतोऽच्युतः । बभ्राम भ्राम्थमाण्लेन गोपुच्छेनेव बालकः ॥६॥

श्लोकार्थ — वह (हस्ती) बायें दायें ज्यों ज्यों भ्रमण करने लगा, त्यों त्यों भगवान् भी, जैसे बालक गौ के बछड़े की पूँछ को पकड़ कर चक्कर काटता है, वैसे उससे उलटा घूमने लगे।।६॥

सुबोधिनी—सन्यदक्षिणतः वामेन दिण्णोन च भागेन परिवर्तमानेन कृत्वा स प्रसिद्धो येना-कृष्टः । भयाभावायाह श्रच्युत इति । श्रोतुः शङ्का-निवृत्त्यर्थं सर्वत्रैव तथोक्तवान् । स्वयमिप भगवान् बभ्राम । स हि भगवदर्थं प्रयत्नं करोतीति ।

किञ्च। भगवतैव स भ्राम्यमागा जातः। ग्रतो भ्रामयन् स्वयं बभ्राम। ननु भगवान् सर्वसमर्थः किमिति बभ्राम, तत्राह गोपुच्छेनेव बालक इति। बालको हि लीलया परिभ्रमति, तथा लीलाप्रदर्शनार्थं तथा कृतवान् ॥६॥

व्याख्यार्थ — वह हाथी कभी बायें कभी दायें क्रमशः फिरता हुग्रा भगवान् को खींचने लगा, जिससे भगवान् डरे नहीं, कारण कि ग्राप 'ग्रच्युत' हैं। ग्राप में किसी प्रकार की भी कभी नहीं होती है। सदैव सर्वशक्ति पूर्ण होने से निभंय रहते हैं, इसलिए किसी भी भगवान् के चरित्र सुनने वाले को शङ्का न हो, तदर्थ भगवान् को ग्रच्युत कहा गया है। निडर होने से भगवान् भी इस प्रकार चक्कर काटने लगे; जैसे वह भगवान् को पकड़ न सका। हस्ती तो भगवान् को पकड़ने के लिए प्रयत्न करता था, किन्तु भगवान् ने उसको भ्रमित कराने के लिए स्वयं भी घूमने लगे। यदि किसी को शङ्का होवे कि भगवान् सर्व समर्थ हैं, फिर वे कैसे फिरने या चक्कर काटने लगे, तो इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं कि जैसे बालक खेल करता हुग्रा गोवत्स की पूँछ को पकड़ कर उसके पीछे घूमता है वैसे ही भगवान् भी इस प्रकार खेल करने लगे।।।

ग्रामास--लीलार्थमेव तथा करण्मिति पश्चाक्कीलां त्यक्त्वा प्रौढलीलाप्रदर्शनार्थं संमुखमागत्य युद्धं कृतवानित्याह तत इति ।

ग्राभासार्थ — यों घूमना घुमाना तो भगवान् ने खेल के लिए किया, इस प्रकार बालकीड़ा दिखाकर ग्रब प्रौढ़ लीला को प्रदर्शित करने के लिए हस्तो के सम्मुख ग्राकर युद्ध करने लगे, जिसका वर्णन 'ततेऽभिमुखमम्येत्य' इस क्लोक से करते हैं—

## श्लोक—ततोऽभिमुखमभ्येत्य पाश्चिनाहृत्य वारशाम् । प्राद्ववत्यातयामास स्पृश्यमानः पदे पदे ॥१०॥

श्लोकार्थ--ग्रनन्तर भगवान् ने हाथी के सामने ग्राकर, उसके थप्पड़ मार कर दौड़ गए। जब हस्ती भगवान् को पकड़ने के लिए दौड़ा, तब दौड़ते दौड़ते पग पग पर गिरने लगा।।१०।।

सुबोधिनी — पुच्छं विसृज्य ग्रभिमुखमभ्येत्य हिस्तसंमुखे गत्वा सजातीयबालकसंमुखमिव पौरु- षख्यापनार्थं पािराना मुखे ग्राहत्य प्राद्रवत्। स हि हस्ती वारणः सर्वानेव निवारियतुं शन्कोति। ताहशोऽप्यप्रयोजको जात इति वक्तुं तथोक्तवान्।

किञ्च । तथैव प्राद्रवत्, यथा पदे पदे स्पृश्यमानो भवति । तथाभवनस्य प्रयोजनमाह पातयामासेति । सूक्ष्मो भगवान् स महानुचैः स्पृष्ट्रा धर्तव्य इति नीचो भवन् पति । एवमनुलोमप्रतिलोमाभ्यां क्रीडां कृतवान् ॥१०॥

ट्याख्यार्थ — भगवान् पूँछ को छोड़ कर हस्ती के सन्मुख ग्राए ग्रौर जैसे ग्रपने जाति वाले बालक के सामने कोई बालक जाकर ग्रपनी बहादुरी दिखाने के लिए उसको थप्पड़ मार कर भाग जाता है, वैसे ही भगवान् भी उस हस्ती को थप्पड़ मार कर भाग गए, वह हाथी सबको रोकने में समर्थ है, तो भी यहाँ उसका प्रयत्न तथा बल निरर्थक हो गया, कैसे व्यर्थ हुग्ना ? उसका वर्णन करते हुए कहते हैं कि भगवान् ऐसे तरीके से दौड़े जैसे हाथी पग पग पर गिरने लगा। कारण कि हस्ती बड़ा था ग्रौर भगवान् सूक्ष्म थे। इसलिए उसको पकड़ने के लिए मुककर पैर रखना पड़े तो नमते ही गिर पड़े, इस प्रकार भगवान् ने ग्रपना स्वरूप ग्रनुलोम, प्रतिलोम कर ग्रथित् बड़ा तथा छोटा कर उसको बार बार गिराने की कीड़ा की।।१०।।

न्नामास — ततो वश्चनेन दैत्यांशः स इति, सोऽपि प्रकारो ज्ञायत इति ज्ञापियतुं लीलां कृतवानित्याह स धाविन्निति ।

ग्राभासार्थ — भुलावे में डालने से यह निश्चय हो गया कि यह दैल्यांश है, भगवान् ने (यह दैल्यांश) है इस को मैं जानता हूँ, यह बताने के लिए जो कीड़ा की उसका वर्णन 'स धावन्' श्लोक में करते हैं—

श्लोक—स धावन्क्रीडया भूमौ पतित्वा सहसोत्थितः । तं मत्वा पतितं क्रुद्धो दन्ताभ्यां सोऽहनत् भुवम् ।।११॥

श्लोकार्थ—वह भगवान् खेलते हुए, दौड़ते दौड़ते पृथ्वी पर गिर पड़ते श्लौर भट-पट उठ जाते, किन्तु कुपित हस्ती उनको पृथ्वी पर पड़ा हुग्रा समभ, दाँतों से उनको मारने लगा। वे तो वहाँ थे नहीं, इसलिए उसके दाँत पृथ्वी में लगने से उसमें गड़ जाते, जिससे हस्ती को ही पीड़ा होती।।११॥ सुबोधिनो—क्रीडया धावन् ग्रनवहित इव भूमौ पतितः। पतनपर्यन्तमेव स दृष्टवान् । भग-वांस्तु पतित्वा सहसैवौत्थितः। ततस्तस्य भ्रम-कार्यमाह तं मत्वेति। भगवन्तं तथा मत्वा पूर्व-

मपकृतः क्रुद्धः सन् भुवं दन्ताभ्यां पतितस्थानमह-नत् । ततोतिव्यथां प्राप्तवान् । साधनत्रयमि तस्यैवं पराहतं जातम् ॥११॥

व्याख्यार्थ —भगवान् क्रीड़ा करते हुए की तरह दौड़ते हुए ग्रसावधान के समान गिर पड़े, हाथी ने भगवान् को गिरते ही देखा किन्तु भगवान् भटपट उठ गए उसको वह न जान सका। पश्चात् उसने जो भ्रम से कार्य किया उसका वर्णन करते हैं। भगवान् को वहां ही पड़ा हुग्रा समभ भगवान् से ग्रपकृत होने से कुपित हस्ती दोनों दाँतों से उस पृथ्वी को मारने लगा, जिससे ग्राप ही पीड़ा को भोगने लगा। हस्ती ने इस प्रकार तीन बार किया, किन्तु तीनों साधन इस प्रकार व्यर्थ ही हुए॥११॥

श्राभास--ततः कुद्धो यत्कृतवांस्तदाह स्वविक्रम इति ।

म्राभासार्थ--पश्चात् क्रोध में ग्राकर जो कुछ उसने किया, वह स्वविक्रमे श्लोक में करते हैं -

श्लोक—स्वविक्रमे प्रतिहते कुञ्जरेन्द्रोऽत्यमर्षणः । नोद्यमानो महामात्रैः कृष्णमभ्यद्रवद्रुषा ॥१२॥

श्रोकार्थ--करीन्द्र ग्रपने पराक्रम को ग्रसफल हुग्रा देख बहुत कुपित हो गया श्रीर फिर महावत ने प्रेरणा दो, जिससे क्रोध में ग्राकर लड़ने के लिए श्रीकृष्ण पर चढ़ ग्रीया ॥१२॥

मुबोधिनी—स हि साधनबले क्षीरो संपूर्गोनैव शरीरेगा तदुपरि पतिष्यामीति बुद्धचा प्रवृत्तः । यतः कुञ्जरेन्द्रः स्वरूपतो महान् । ग्रतः साधने क्षीरोऽपि न निवृत्तः, किन्तु साधनक्षयः रोषहेतुरेव जात इत्याह ग्रत्यमषंग् इति । ग्रधिकममषरां

कोधो यस्य ताहशो जातः तत्रापि महामःत्रः उपरि पृष्टतः परितश्च नोद्यमानः कृण्णं सर्वमारकं सुतरां सांप्रतं दैत्यपक्षस्य । शुद्धभावेन चेद्रच्छेत्, कृतार्थो वा भेवत्, किन्तु रुषा ग्रभ्यद्रवत् ॥१२॥

व्याख्यार्थ—हस्ती ने जब देखा कि मेरे किए हुए सब साधन व्यर्थ हुए, तब सारे शरीर से इसके उपर पड़े तो अच्छा, इस बुद्धि से प्रवृत्त हुआ, क्योंकि यह कुष्ट्वारेन्द्र है, जिससे ही इसका शरीर सबसे महान् है। अतः साधन क्षीए हो जाने पर भी रुका नहीं, बिल्क साधन की क्षीएता से उसमें विशेष क्रोध प्रकट हुआ और फिर महावत ने सर्व प्रकार से लड़ने के लिए प्रेरएा। दी कि कुष्णा के पास जाओ, यदि कृष्ण के पास शुद्ध भाव से जाता तो कृतार्थ हो जाता, किन्तु क्रोध से गया, जिससे कृष्ण, जो सर्व मारक काल भी है, अब तो विशेष तया दैत्यपक्ष को नाश करने के लिए उद्यत है, अतः इसका भी नाश हुआ।।१२।।

श्र. भास—तदा भगवान् सर्वात्मना समायातीति मारितवानित्याह तमापतन्तमिति। श्रासाभार्थ — भगवान् ने जान लिया कि यह सर्व प्रकार से मरना ही चाहता है, तब उसको मारा, जिसका वर्णन तमापतन्त इलोक में करते है।

### श्रोक—तमापतन्तमासाद्य मगवानमधुसूदनः। निगृह्य पाणिना हस्तं पातयामास सूतले ॥१३॥

श्लोकार्थ--मधुसूदन भगवान् ने उसको सामने ग्राता हुग्रा देख कर हाथ से सूण्ड को पकड़ कर पृथ्वी पर गिरा दिया ।।१३।।

मुबोधिनी-उपरि पतन्तं तं ग्रासाद्य स्वयमग्र गत्वा । मारणप्रकारानभिज्ञः भगवान् शङ्का वा ग्रमारगं वा न संभावितमिति ज्ञापयितुमाह मधुसूदन इति । यो हि मधुकैटभौ मारितवान्,

तस्याल्पसत्त्वस्यास्य हनने कः प्रयास इति । किन्तु स्वपारिणना तस्य हस्तं प्रसार्यमार्णं निगृह्य नितरां लकुटवत् गृहीत्वा शाखामिव भूतले पातयामास 118311

व्याख्यार्थ--ऊपर पड़ने के लिए स्राते हुए हाथी के पास स्वयं भगवान् ने जा कर उसकी लम्बी की हुई सूंड को हाथ से पकड़ लिया, भगवान मारना जानते हैं वा नहीं ग्रथवा मार सकेंगे या नहीं वैसी शङ्का नहीं करनी, क्योंकि जो मधु - कैटभ जैसे बलवान दैत्यों को मारने से 'मधुपूदन' कहलाए हैं, उनको इस ग्रल्प बलवाले पशु को मारने में कौनसा प्रयत्न करना पड़ेगा ? कुछ भी नहीं, ग्रतः जैसे कोई बालक लकड़ी से वृक्ष की डाल को पकड़कर भूमि पर गिरा देता है वैसे ही ग्रापने भी उसकी सूंडको हाथ से पकड़ कर उसको पृथ्वी पर पटक दिया ॥१३॥

**ग्रामास**—स्थूलशरीरस्य पातनेनैव मूर्च्छा सम्पन्ना, ततो यत्कृतवांस्तदाह पतितं तं पदाक्रम्येति ।

म्राभासार्थ — हस्ती का शरीर भारी होने से गिरते ही उसको मूर्छा म्रा गई। इसके बाद भगवान् ने जो कुछ किया जिसका वर्गान 'पतित' इलोक में करते हैं--

# श्लोक-पतितं तं पदाक्रम्य मृगेन्द्र इव लोलया। दन्तमुत्पाट्य तेनैव हस्तिपांश्वाहनद्वरिः ॥१४॥

श्लोकार्थ-गिरे हुए हस्ती के ऊपर पैर धरकर, जैसे सिंह हस्ती के दाँत को निकालता है, वैसे भ्रापने भी निकाल लिया; किन्तु सिंह को उसमें प्रयत्न करना पड़ता है, भग-वान् ने लीला से बिना परिश्रम ( खेल की तरह ) निकाल दिया और उसी दाँत से उसको तथा महावत को मार डाला ।।१४।।

सुबोधिनी - प्रथमव्यापारेगीव पतितः । ताहशं मस्तके पादं दत्त्वा दन्तमृत्पाट्य तेनैव दन्तेनाहनत् । उत्पाटने प्रकारमाह मृगेन्द्र इति । स हि कुम्भ-स्थलं विदार्यं तत्र दन्तमूलं बन्धनेभ्यः पृथक्कृत्य वकारात् हस्तिनम् । ननु गजः किमिति हतः,

पश्चाइन्तमेवोत्पाटयति । परं महता प्रयासेन । भगवांस्तु लीलयेति विशेषः । ततस्तेनैव दन्तेन सर्वानेव महामात्रान् वैर्यैः प्रेरितः तानहनत्।

ग्रर्द्ध मृत एव त्यक्तुमूचित इति चेत्, तत्राह हरि-रिति । सिंहो हि मारयत्येव । शाश्वतिको विरोध इति । भगवांश्च हरिः सर्वदः खहर्ता, ग्रर्द्धमृतस्य

जीवने महान क्लेश इति । वसुदेवादीनामपि दःखं दरीकर्तव्यमिति ॥१४॥

व्याख्यार्थ-भगवान को पहली कृति से ही गिर पडा। वैसे ही गिरे हए के मस्तक पर पैर रख कर दाँत को उखेड कर उसी ही दाँत से उन सब को मारा। दाँत को उखेडने का। प्रकार बताते हैं कि जैसे पशुग्रों का राजा सिंह हस्ती के दाँत को उखाडता है। सिंह प्रथम हस्ती के गंडस्थल को चीर कर दाँत की जड़ को मांसादि से अलग कर पश्चात उखेड़ के निकालता है,यों करने में सिंह को परिश्रम करना पड़ता है; किन्तु भगवान ने बिना परिश्रम खेल की भाँति निकाल लिया। उस दाँत से उन सब महावतों को जिनने हस्ती को प्रेरणा दी थी मारा और हाथी को भी मारडाला । श्लोक में 'च' का ग्राशय यह है कि यदि कोई शङ्का करे कि हाथी गिरने से ग्रधमरा हो गया फिर उसको वहाँ ही छोड़ देना चाहिए था, उसको पुनः पूर्ण रीति से मारने की क्या स्रावश्य गता थी? इस शङ्का के निवारण के लिए भगवान का नाम 'हरि' दिया है, जिसका भावार्थ है कि हरि अर्थात सिंह ग्रीर हाथी का सहज स्वभाव से विरोध है, इसलिए सिंह हस्ती को पूर्णतया मारकर छोडता है, ग्रधमरा नहीं छोड़ता है। दूसरा 'हरि' शब्द का ग्रर्थ है सर्व दू:ख हर्ता, ग्रतः यदि ग्रधमरा छोडते तो हस्ती को क्लेश भोगते हए जीवन काटना पड़ता, इसलिए वह इस प्रकार दू:ख न भोगे,यह विचार कर उसको भी मार दिया। इसके सिवाय इसको मारने से वसूदेवादिकों की भी चिन्ता दूर करनी थी ।।१४।।

म्राभास--एवं हस्तिनं हत्वा प्रतिबन्धकापगमे तन्निवृत्ति सुचयन मन्तःप्रविष्ट इत्याह मृतकमिति।

श्राभासार्थ--इस प्रकार हस्ती को मार कर रूकावट हटजाने से उसके नाश की सूचना देते हए अन्दर रङ्ग मण्डप में प्रविष्ट हए जिसका वर्णन 'मृतकं' श्लोक से करते हैं--

श्लोक-मृतकं द्विपमुत्सृज्य दन्तपाशाः समाविशत् । श्रंसन्यस्तविषागोऽसङमदबिःद्भिरङ्कितः ॥ विरूढस्वेदकिएकावदनाम्बुरुहो बभौ ॥१४ ॥

इलोकार्थ — हाथी का दाँत जिसके हाथ में है, वैसे भगवान मरे हुए हस्ती को वहाँ ही छोड़ ग्राप जब रङ्ग मण्डप में पधारे, तब उस दाँत को कन्धे पर धारगा कर लिया। उस समय भगवान् का मूखकमल हस्ती के रक्त के बिन्दू तथा पसीने के कर्गों से सूशोभित हो रहा था ॥१५॥

सुबोधिनी-स हि पूर्वमेवासमर्थः ग्रप्रयोजको दन्तपारिएर्भूत्वा सम्यगेवाव्यग्र ग्राविशत् । तदा जीवः यतः पानेप्यभयसापेक्षः ग्रतस्तं विमुज्य प्रविष्टस्य भगवतः स्वरूपं वर्णयति ग्रंसन्यस्तविषा-

#### श्री सुबोधिनी की हिन्दी टीका - राजस 'प्रमेय' अवान्तर प्रकरण - ग्रघ्याय १ 24

रण इति । लोकानां प्रतीत्यर्थं दन्तोऽयं महाभार इति ग्रंसे स्थापितवान् । साप्येका लीला । ततः ग्रमृङ्मदयोः बिन्दुभिरङ्कितो जातः। सर्वाङ्गे समाकर्षरोन दन्तस्य तत्र स्थितः मदः रुधिरं च कगाशो भगवति संबद्धः । यथा पूर्वदिवसे मालया चन्दनैश्च शुशुभे, एविमदानीमपि दन्तेन मदिबन्दु-भिश्च शुशुभे । विषाग्मिति । कदाचिद्वाद्यविषाग्

गोपालाः स्कन्धेऽपि बिभ्रति, नापूर्वमिति ख्याप-यित् कुवलयापीडं च बलीवर्दतुल्यं ज्ञापयितुम्। किञ्च । विरुद्धेति । विशेषेण रूढा याः स्वेदकिण-काः ता वदनाम्बुरुहे यस्य । भक्तार्थं भगवानेवं प्रयासं करोतीति ज्ञापयितुं किंगकोद्भेदः। एता-हशोऽपि बभौ । सर्वोत्कृष्टकान्तियुक्तो जात इत्यर्थः 118411

व्याख्यार्थ - वह प्रथम ही निकम्मा व ग्रसमर्थ जीव था जिससे पाने में भी वह दो की ग्रपेक्षा वाला था, इसलिए उसको वहाँ ही छोड़ हाथ में दाँत लेकर निडर हो भीतर पधारे, भीतर पधारने के समय का भगवान् का शरीर कैसा था, जिसका वर्णन करते हैं। लोकों की प्रतीति के लिए वह दाँत विशेष बोभ वाला है इसलिये उसको कन्धे पर घर लिया था। वास्तव में भगवान् को तो वह पत्ते जैसा लगता था, भगवान् को यह भी एक प्रकार की क्रीड़ा है। भगवान् रक्त तथा मद के बिन्द्ग्रों से सुशोभित हो रहे थे। हस्ती के दाँत को उखाड़ने से हस्ती के ग्रङ्ग में रहा हुग्रा रुधिर तथा मद कर्णों के रूप में भगवान् के मुखारविन्दपर स्राके पड़ा,जिससे जैसे पहले दिन माला तथा चन्दनों से सुशोभित थे, वैसे ग्राज दाँत ग्रौर मद करोों से सुभोभित हुए थे। कभी ग्वाले सींग के बाद्य के लिए कंवे पर धरते है, ग्रतः यह कोई नवीन कार्य नहीं है, यह कुवलयापीड़ हस्ती बैल जैसा है, यों बताने के लिए भी दाँत को सींग के वाद्यसमान कन्धे पर धरा था,भगवान के मुख कमल पर जो पसीने के करण दीख रहे थे जिनसे भगवान् बताते हैं कि मैं ग्रपने भक्तों के हितार्थ इतना परिश्रम करता हूँ, जिससे मेरे मुख पर पसीना ग्रा जाता है, वह पसीना मेरी शोभा में वृद्धि करता है, यह शोभा भगवान को विशेष कान्तिवान् करती हैं ॥१५॥

ग्राभास-एवं भगवन्तं वर्णियत्वा सर्वेषां सुखेन रङ्गप्रवेशमाह वृताविति । म्राभासार्थ--इस प्रकार भगवान् के स्वरूप का वर्णन कर म्रब 'वृतौ गोपैः' श्लोक से वर्णन करते हैं, कि भगवान् ने सर्व सुख देने के लिए रङ्ग मण्डप में प्रवेश किया—

श्लोक - वृतौ गोपै: कतिपयैर्बलदेवजनार्दनौ । रङ्गः विविशतु राजनगजदन्तवरायुषौ ॥१६॥

श्लोकार्थ —हे राजन्! हस्ती के दाँत रूप श्रेष्ठ ग्रायुधवाले कितने ही गोपों से घिरे हुए बलराम ग्रौर श्रीकृष्ण ने रङ्ग मण्डप में प्रवेश किया ॥१६॥

मुबोधिनी - केचन गोपाला इतस्ततः पला-यिताः, केचानान्तःप्रविष्टाः, केचनैव च स्थिताः । म्रतः कतिपयैरेव गोपैवृतौ । बलभद्रेगापि द्वितीयो दन्तो गृहीतः । हस्तिनः सर्वस्वं तदिति, शत्रोर्द्धनं ग्राह्यमिति, ग्रग्ने साधनस्याप्यपेक्षित-त्वात्, तत्र प्रवेशे दैत्यवधार्थं सामध्यं सहजद्वेषं सूचियत्ं बलदेव इत्युक्तवान् । जनार्टनः ग्रविद्या-मपि मारयतीति किं तस्य तद्गृहीतमारगे प्रयास इति ज्ञापयति । रङ्गिमिति । ताहशो रङ्गे रङ्ग-प्रदेशम्, गजदन्तावेव बरे उत्कृष्टे श्रायुधे ययोः ताहशौ इदानीमेव मारियव्याव इति बोधयन्ता-विव विविशतुः । निःशङ्कृतया प्रविष्टौ ॥१६॥

व्याख्यार्थ - कितने ही गोप यहाँ वहाँ भाग गए, कितने ही प्रथम ही ग्रन्दर चले गए, शेष जो बचे थे उन थोड़े से गोपों से भगवान धिरे हुए थे, दूसरा दाँत, बलभद्र न ले लिया। दाँत हो हस्ती का सर्वस्व धन है, भगवान ग्रौर बलरामजी के लिए वह शत्रु का धन था, शास्त्र ग्राज्ञा देता है कि शत्रु का धन ले लेना चाहिए, छोडना नहीं, ग्रतः एक भगवान ने तो पहले ही ले लिया था। ग्रब दूसरा बलरामजी ने ले लिया; क्योंकि आगे के लिए भी लडाई का साधन चाहिए । राम को 'बलदेव' कहने का भावार्थ स्पष्ट करते हैं कि दैत्य वध का सामर्थ्य ग्राप में है ग्रौर राक्षसों से ग्रापका सहज द्वेष है, इन दोनों भावों को बताने के लिए 'बलदेव' नाम कहा है। भगवान् का नाम 'जनार्दन' दिया है; जिसके देने का भावार्थ प्रकट करते हैं कि जो ग्रविद्या को भी नष्ट कर देते हैं, उनको इस हस्ती के पकड़ने तथा मारने में क्या परिश्रम होगा ? कुछ नहीं, इसलिए यहाँ 'जनार्दन' नाम कहा है। दोनों भाई श्रेष्ठ गज दाँत को ग्रायुध रूप में ले के रङ्ग मण्डप में ग्रब ही मार देंगे; यह प्रकट करते हए निर्भीक हो के पधारे ॥१६॥

श्रामास — ताहरावेषेण प्रवेशस्य प्रयोजनं वदन् भगवतः स्वरूपः बलभद्रसहितं सर्वें ष्ट यथाधिकारं नानाभावान् जनयतीत्याह मल्लानामशनिरिति।

म्राभासार्थ - इस प्रकार के वेष घारए करने का प्रयोजन वर्णन करते हुए कहते हैं कि बल-देव के साथ भगवान् का स्वरूप भी सब ने देखा। वह स्वरूप ग्रधिकार ग्रनुसार सब को पृथक्-पृथक रस प्रकट करते हुए भाव स्वरूप का दर्शन दे रहे थे, जिसका वर्णन 'मल्लानाम्' श्लोक से करते हैं-

श्लोक-मल्लानामशनिर्नृ गां नरवरः स्त्रीगां स्मरो मूर्तिमान्, गोपानां स्वजनोऽसतां क्षितिभुजां शास्ता स्विपत्रोः शिशुः। मृत्युर्भोजपतेविराडविदुषां तत्त्वं परं योगिनां, वृष्णीनां परदेवतेति विदितो रङ्गं गतः साग्रजः ।।१७।।

श्लोकार्थ-रंग मण्डप में बड़े भ्राता के साथ पधारे हुए भगवान के दर्शन देखने वालों को जिस प्रकार पृथक भाव में हुए, उसको कहते हैं कि भगवान् ने मल्लों को वंज्य रूप से, साधारण मनुष्यों को मनुष्यों में श्रेष्ठ ग्रर्थात् राजा के रूप से, स्त्रियों को स्वरूपधारी काम रूप से, गोपों को स्वजन (बाँधव) रूप से, दुष्ट राजा श्रों को दण्डदाता शासक रूप से, माता-पिता को बाल रूप से, कंस को काल रूप से, मूर्खों को विराट् रूप से, योगियों को परम तत्त्व रूप से, यादवों को अपने देवता रूप से दर्शन दिए ॥१७॥

कारिका - प्रमेयेगा निरोधोऽत्र कर्तव्यो हरिगा भृशम् । लोकाश्च दशधा भिन्नास्ततो दशविधोऽभवत् ॥१॥ कारिकार्थ—इस प्रकरण में भगवान् को स्वरूप बल से ही भक्तों का निरोध करना है, ग्रतः भगवान् यहाँ दस प्रकार के स्वरूप वाले होकर दर्शन देने लगे हैं, कारण कि लोक दस प्रकार के भिन्न-भिन्न भाव वाले होने से पृथक्-पृथक् ग्रधिकारी हैं ॥१॥

कारिका — यस्य भावो यथा लोके तस्यानुसरएो कृते । निरोधो जायते सम्यक् ग्रन्यथा बन्धनं भवेत् ॥२॥

कारिकार्थ — लोक में जिसका जैसा भाव हो, उसके ग्रनुसार भाव स्वरूप से दर्शन देने से निरोध भली-भाँति हो जाता है, नहीं तो वह भाव लौकिक हो जाने से प्रतिबन्धक होता है।।।।

कारिका—गुणा नवविधाः प्रोक्तास्तदभावस्तथा परः । श्रङ्कारादिरसाश्चैव तेषामेव निरूपकाः ॥३॥

कारिकार्थ —गुगों के नव भेद हैं ग्रौर एक भेद निर्गुण का है, यों मिल कर दस भेद होते हैं, श्रृँगार ग्रादि दस रस भी उनका ही निरूपण करने वाले हैं।।३।।

कारिका—राजसास्त्रिविधाः पूर्वं सात्त्विकाश्च ततः पराः । श्राध्यात्मिकास्तथा पूर्वं दैविकास्तु ततः परम् ।।४।।

कारिकार्थ — प्रथम तोन प्रकार के राजस कहे हैं, ग्राध्यात्मिक सान्तिकों से प्रथम, ग्राधिभौतिक तामस कहे हैं, उसके पश्चात् ग्राध्यात्मिक सान्तिक कहे हैं, ग्रनन्तर ग्राधिदैविक कहे हैं ॥४॥

कारिका — रौद्रोऽद्भु तश्च शृङ्गारो हासो वोरो दया तथा। भयानकोऽपि वोभत्सः शान्तो भक्तिरसस्तथा।।५।।

कारिकार्थ — रौद्र, ग्रद्भुत, श्रुँगार, हास, वीर, दया, भयानक; वीभत्स, शान्त ग्रौर भक्ति रस इस प्रकार रस भी दस कहे हैं ॥ १॥

१-गुणों के भेद से नव प्रकार के ग्रीर एक निर्गुण, २-निरोध से रुकावट करने वाला होता है।

कारिका-एतान् दर्शयित् भावान् हरिरेवं बभौ महान्। श्रतस्तिस्मन् गुला एव सर्वे भावा न चान्यथा ।।६।।

कारिकार्थ-इन भावों (रसों) को दिखाने के लिए ही हिर इस प्रकार महान् सुशोभित हुए, ग्रतः गूरा ही स्वभाव रूप है, ग्रन्य कुछ भी नहीं हैं ॥६॥

स्बोधनी-ग्रादौ मल्लाः प्रतियोगिनमन्वेष-मागाः, भगवान् न प्रतियोगी, किन्तु विसहश इति, सोऽपि सर्वथा मारक एवेति ज्ञातवन्त इत्याह मल्लानामशनिरिति विदितः साग्रजो बलभद्रसहितः रङ्गं गत इति । यत्र हि विद्युत्पतति, वृष्टिश्च, तत्र न समीचीनमिति ज्ञात्वा विद्युतोऽतिवेगात् पलायनेऽप्यशक्ता जाता इत्यर्थः। तेन मह्रस्वभावा निरुद्धाः, ये रौद्रप्रकृतयः । ततोऽन्ये साधारणाः राजसाः भगवन्तमद्भुतं ज्ञातवन्त इत्याह नृ्णां नरवर इति । ग्रद्धतो नरः नरश्रेष्ठ इति भगवन्तं हष्ट्रा ग्रद्भतदर्शनमिति ग्रद्भतरस एवोत्पन्नः। साधारगास्त्वद्भतरसेनैव वशे भवन्ति इति। सर्वत्र 'इति विदितो रङ्गं गत' इति संबध्यते। ताहशावस्थायामपि स्त्रीगां राजससात्त्विकानाम् भगवान् स्वफलस्वरूप एव प्रतिभाति इत्याह खी-सामिति द्रष्ट्रमागतानाम् । ताः कामपृतनाः कदापि स्वस्वोमिनं न हुष्टवत्यः । स्मरो हि स्म-र्तव्यात्मा । स इदानीं मूर्तिमान् चेज्ञातः, तदा सनाथा जाताः। श्रतःपरं सर्वेरवेन्द्रियैः शरोरे-गान्तःकरगोन च सेव्यो जात इति । एवमेकवि-धास्त्रयो निरूपिताः। सर्वाधमा मल्लाः, उत्तमाः स्त्रिय इति पृष्टिमार्गे क्रम उक्तः । ग्राधिभौति-काभिमानिनामेषा रीतिरिति । एवं सामर्थ्यप्रक-टनेऽपि गोपानां राजसतामसानां स्वजनः श्रस्म-दीय एवायं बन्धुः, परमुत्कर्षापन्नः । ग्रतो भगवता यो वेश: कृतो विलक्ष्मगः, स हास्यरसजनको जातः। यथा स्वकीये वेशे कृते ग्राध्यात्मिके। एते देहस्वरूपाः, इन्द्रियरूपास्त्वग्रिमाः, ग्रात्म-रूपास्तत इति । दम्यत्वेन इन्द्रियतुल्यता राज्ञाम् । भगवन्तं हृष्टा तेषां वीररस उत्पन्न इत्याह ग्रसतां क्षितिभूजां शास्तेति । सन्तो ये ते वृष्णित्वेन

वक्तव्याः भक्त्यधिकारिगाः। ये च लौकिकाः ग्रसन्तस्ते पामरा एव बीभत्सरसे वक्तव्याः। ये पूनः राजसराजसाः ते राजसभावसिद्धचर्थं क्षिति-भुज उच्यन्ते । वीररसस्तेषामेव । भगवन्तं हृष्ट्रा युद्धार्थं बुद्धिस्तेषामुत्पन्ना । परमयं शास्तेति तेषां न प्रवृत्तिः । वीररसस्तूत्पद्यत एवेति रसोत्तमत्वा-र्थमेवमुक्तम् । यथा हीनस्यापि पुरुषस्य महाराजा-वरोधे दृष्टं श्रृङ्गाररस उत्पद्यत एव, परं तासां नोत्पद्यते, ग्रधमबुद्धेर्बाधकत्वात् । स्वस्मात्तत्रोत्क-र्षबृद्धिः सर्वत्र रसपोषिका। त्रतिवीराणामसतां विचाररहितानां हप्तानां शास्तृत्वप्रतीतावपि वीर-रसो युक्त एव। यथा स्त्रीगां स्तेहो भगवति, तथैव ततोऽप्यधिको वस्देवदेवक्योः स्नेहः, परं तमः ग्रज्ञानात्मकमिति कामस्तत्र प्रयोजकः । ग्रत्र त् मोह इति । मोहांशे राजसत्वम् । स्नेहांशस्तु सर्वत्र सान्त्विक एव । लौकिकत्वाद्राजसत्वं निषि-द्धत्वात्तामसत्वं विहितत्वात् सात्त्विकत्वं चेति स्नेहे त्रयो भेदाः । तत्तदधिकारिगाां तथैव निरोध उक्तः। स्विपत्रोवंसुदेवदेवक्योः शिशुबलिक एव। करुणापरपर्यायो दयारस उत्पन्न:। स हि स्नेह-स्यान्तरङ्गं भवति । सा दया करुगारूपा । स्नेह-धर्मा बालक एवेति नेषां शिशुरेवेति प्रतिभातः। सात्त्विकान् गरायति । ये हि मुक्त्यधिकारिराः ग्रलौकिकाः, ते भयबीभत्सशान्तरसेष्वधिक्रियन्ते। तत्रानुपदमेव मूक्तिभंविष्यतीति दृष्टकमंकर्तेति कंसः तामससात्त्वकः देहाघिष्ठात्रो देवतेव प्राज्ञ इव निरूप्यते मृत्युर्भोजपतेरिति । मृत्युभयात्मकः। न हि ततोऽधिकं भयमस्ति । लोकन्यायेन नरका-पेक्षयापि मृत्युरेव | महान् । भोजानां पतिरिति महत्त्वं सान्विकत्वार्थमुक्तम् । विराडविदुषामिति । ये हि भगवत्स्वरूपनिष्ठा भक्ताः राजससात्त्विकाः,

तेषां स्नेहवशात् रुघिरमदिबन्दुभिः कृत्वा बीभ-त्सरस उत्पद्यते । यथा स्वपुत्रादौ ग्रसद्द्रव्यसंबन्धे विचिकित्सा भवति। ग्रन्यथा तद्द्रीकरगार्थं प्रवृत्तिर्न स्यात् । निन्दा तु भगवल्लीलापरिज्ञानात् । 'उत्क्रत्योत्कृत्यकृत्ति'मित्यादिकमपि बीभत्सरसजनकम्, न तु प्राकृतानाम्, ग्रन्यथा निरोधे ते न वक्तव्याः स्युः। नह्यतिप्राकृताः 'त्यक्तव्य एव भगवा'निति बुद्धियुक्ताः निरोधाधि-कारिगो भवन्ति । विराट्शब्दः शोभाभाववाचकः विगतराजनरूपः, न तु प्रसिद्धः । ग्रहष्टत्वादसम-तत्वाच्च। न हि तत्स्वरूपज्ञा ग्रविदुषो भवन्ति। परं योगिनो हि सात्त्विकसात्त्विकाः प्रवृत्तिस्व-भावत्वाच्न गुणातीताः। तेषां स्वेष्टसिद्धचर्यमा-त्मत्वेन च स्फुरगात्प्रकारद्वयेन च स्नेहः। स्रतो योगिनां परमेव तत्त्वं पुरुषोत्तमरूपम् । तेषां सर्वं तत्त्वात्मकमित्यात्मापि तत्त्वरूपो भवति । योग-साङ्ख्ययोरेषैव व्यवस्था । परत्वं परमकाष्टापन्न-त्वम् । वृष्णयो हि यादवा भगवदीया गुणातीताः, येषां सात्त्विकान्ते परमो निरोधो वक्तव्यः। 'शय्यासनाटनालापे'ति । तेषां भगवति परत्वं स्वामित्वं देवतात्वं च विदितं जातम्। दासस्य हि स्वामी नियामक:। स लौकिकोऽपि भवतीति तद्वचावृत्त्यर्थं देवतापदम्। स्वस्मिन् ग्रलौकिक-बुद्धौ हीनत्वाभावात् हढा भक्तिर्न भविष्यतीति स्वस्मिन् प्राकृतत्वबुद्धिरेव। ग्रतः परदेवतात्वं भगवति युक्तम् भगवांस्तु यादशस्तादश एव सर्व-विलक्षगाः सर्वरूपश्चेति । श्रत उक्तमिति विदित इति । रङ्गस्थानं गतः यत्र सर्वेषामेव रसः पुष्टो भवति । यद्यपि शान्तरसस्य न विशेषाभिनयः; तथापि तथोपवेशनेन सामान्याभिनयोऽस्त्येव । 'ग्रष्टौ नाट्ये रसा' इति विशेषाभिप्रायम्। भक्तिरसोऽपि रसदृष्टिवत् निपुगौरभिनेय इति । सर्वेषामेवार्थे रङ्गं गतः। साप्रजी बलभद्रसहितः। समानत्या सर्वत्र निरूपयन् प्रत्र गौरात्वार्थं सह-भावमेवोक्तवान् । अन्यथा द्विवचनेनैव वदेत् । वेदसहभावोऽपि भगवति वक्तव्यः, ग्रलौिकक-त्वाय । तत्रापि सर्वरससंबन्धे पित्रोरित्यादि न सामञ्जस्येन युक्तं भवेत्। गोपानामपि लीलाया ग्रकृतत्वात् न हास्यरसत्वम् । तस्मादसर्वत्वात् सहभाव एवोक्तः । रसोत्पत्तौ तत्तर्बुद्धिर्योग्यत्वेन निरूपिता फलोन्म्खत्वाय ॥१७॥

व्याख्यार्थ: - वहां रंगमण्डप में प्रथम मल्ल देखे जो ग्रपने से लड़ने वाले प्रतियोगी को ढूंढ रहे थे, वे भगवान् को वज्र समान देख समभ गए कि ये तो हमारे मारने वाले हैं न कि प्रतिद्वंदी हैं, इसलिए क्लोक में कहा कि 'मल्लानामशिन' मल्लों को वज्र रूप से दर्शन दिए, जहां कड़ाके की बिजली गिर रही हो तथा जोर से वर्षा हो रही हो वहां कुशल नहीं तथा भाग जाना भी वहां से कठिन होता है, इसलिए वे भाग जाने में भी ग्रसमर्थ हो गए। इस प्रकार रुद्र प्रकृति वाले मल्लों के स्वभावों का निरोध कर लिया है। २ - 'नृणां नरवर' कहकर बताया है कि जो साधारण राजस हैं उन्होंने भगवान् को नरश्रेष्ठ ग्रथात् राजा के समान ग्रद्भुत वेशधारी स्वरूप वाला देखा, जिससे भगवान् ने अद्भुत रस प्रकट कर दिखाया, कारण कि साधारण अद्भुत रस से ही वश होता है। ३—'स्त्री गां स्मरो मूर्तिमान्' वहां जो स्त्रियां देखने के लिए ग्राईं थीं, वे राजस सात्विक थीं, ग्रतः उनको तो भगवान् ग्रपने इच्छित फल का रूप ही देखने में ग्राए। वे काम की सेनाएँ हैं, उन्होंने ग्रपने पति के दर्शन कभी भी नहीं किए थे 'स्मर' ही स्मरणात्मा है, वह ग्रात्मा जब स्वाहप भारणा कर ग्रब प्रकट हुई है, तब हम नाथवाली हुई हैं। इस प्रकार मूर्तिमान होने से ग्रब हम सकल इन्द्रियों से, शरीर से तथा भ्रन्तः करण से सेवा कर सकेंगी। वैसे तीनों का एक प्रकार कहा, सबसे भ्रधम मल्ल हैं, क्योंकि तामस तामस हैं। उत्तम स्त्रियां हैं, कारग् कि राजस सात्विक है, यह पृष्टिमार्गीय क्रम है,जो ग्राधिभौतिक ग्रभिमानी है, उनकी रीति यह है कि वे गोप हैं, जो भगवान के इस प्रकार के माहातम्य देखकर भी देह ग्रभिमान के कारण उनको श्रपना स्वजन बन्धु ही समभने लगे, ग्रतः वे तामस राजस हैं।

हमारे बन्धु होते हुए भी इनका परम उत्कर्ष हुम्रा है। ग्रतः भगवान् ने जो विलक्षण वेश धारण किया है, वह हास्य रस को उत्पन्न करने वाला है, इस प्रकार यहां हास्य रस प्रकट किया। भगवान् ने जिस प्रकार ग्रव ग्राध्यात्मिक वे। द्वारा ग्राधिभौतिक द्रष्टाग्रों में रस उत्पन्न किया वैसे ही पश्चात् इन्द्रिय रूप राजाग्रों को उसके बाद श्रात्म रूप भक्तों में रस प्रकट करेंगे, राजा लोग दमन करने योग्य होने से इन्द्रिय रूप हैं। भगवान् को देखते ही उनमें वीर रस प्रकट हुग्रा, जिसका वर्णन 'ग्रनतां क्षिति भुजां शास्ता' नीच राजाग्रों को शिक्षा देने वाले हैं, इस पद से किया है। दुष्ट राजाग्रों को भगवान् को देखने से भाव उत्पन्न हुए कि यह हमारा दमन करेंगे, ग्रतः हम इनसे लड़ेगे, जिससे हमारा दमन न कर सकेंगे, ऐसी बुद्धि नीचता के कारण इनमें हुई, जिससे भगवान् के सत्य रूप को न जान सके। जैसे इन्द्रियां विषयासक्त होने से भगवान् को नहीं देख सकती हैं, ग्रतः इन्द्रियों का दमन जैसे ग्रावश्यक है वैसे ही इनका दमन भी ग्रावश्यक समभा। भगवान् ने इनको वीर रस से दर्शन दिया, किन्तु दर्शकों में जो सन्त थे, वृष्टिण हैं ग्रौर भक्ति के ग्रधिकारी हैं, जो लौकिक ग्रसत् राजा थे वे पामर ही थे। उनको तो 'बीभत्स' रस स्वरूप के दर्शन हुए। जो राजस थे वे राजस भाव की सिद्धि करने के कारण राजा कहे जाते हैं, इस प्रकार क्षितिभुजों को ही वीर रस उत्पन्न हुग्रा था।

भगवान् को देख कर युद्ध करने की बुद्धि उनको उत्पन्न हुई थी; किन्तु उनको यह ज्ञान हो गया कि ये शास्ता हैं, अतः युद्ध में प्रवृत्ति न हुई वीर रस तो उत्पन्न हुआ हो, रसों में वीर रस भी एक प्रकार से उत्तम है, यों दिखाने के लिए उसको प्रकट किया है।

साधारण हीन पुरुष भी यदि राजा की स्त्री को देखे तो उसमें भी काम भावना उत्पन्न होगी ही, किन्तु वैसे पुरुष को देख कर रानी में काम भाव न प्रकटेगा। कारण कि रानी उसको ग्रपने से कम दर्जे का समभती है। ग्रपने से सामने वाला उत्तम है,वैसी बुद्धि रस की पोषक होती है। ग्रतः जो वीर विशेष वीरता वाले हैं; वे ग्रसत् हों ग्रथवा विचार हीन हों, ग्रभिमानी हों तो भी सामने वाले में शास्ता की प्रतीति होने पर भी वीर रस उत्पन्न हो, यह योग्य ही है। भगवान में जैसा स्नेह स्त्रियों का है,वैसा ही ग्रथवा उस से भीविशेष स्नेह वसुदेव देवकी का है,किन्तु स्त्रियों में ग्रजानात्मक तम है, जिसका प्रयोजक काम है, यहां ग्रथीत् वसुदेव देवकी के स्नेह में प्रयोजक मोह है, इसलिए मोहांश के कारण इनमें राजस भाव है, स्नोहांश तो सर्वत्र सत्विक ही होता है।

स्नेह के तीन प्रकार हैं, जब लौकिक भाव वाला स्नेह होता है, तब वह स्नेह राजस कहलाता है। जब शास्त्र निषिद्ध भाव वाला स्नेह होता है, तब वह स्नेह तामस कहा जाता है और जब शास्त्र में जिसकी स्राज्ञा है इस प्रकार का स्नेह हो तो वह सात्विक गिना जाता है, स्रतः जैसा जैसा स्रधि-कारी वैसा वैसा उसका निरोध कहा गया है।

अपने माता पिता, वसुदेव देवकी को बालक रूप से दर्शन दिया, शिशु रूप के दर्शन से उनके हृदय में करूरणा अर्थात् दया रस उत्पन्न हुआ, वह (दया रस) स्नेह का अन्तरङ्ग रूप है, बाल स्वरूप में ही स्नेह धर्म रहता है, अतः उनको भगवान शिशु रूप से प्रतीत होने लगे। सात्विकों को

कहते हैं कि वे मुक्ति के ग्रधिकारी हैं एवं ग्रलौकिक हैं। ये भय, बीभत्स तथा शान्त रस के ही ग्रधि-कारी हैं। उनमें से जिसकी अबही मुक्ति होगी वह दुष्कर्म कर्ता कंस तामस सात्विक है, देह की अधि-ष्ठात्री देवता हो, जैसे प्राज्ञ हो, वैसे उसका निरूपए। करते हैं । 'मृत्युः भोजपते' भोजपति को भगवान् मृत्यु रूप देखने में ग्राया। 'मृत्यु' भयरूप है, जिससे विशेष भयानक ग्रन्य कोई नहीं है। लोक न्याय के श्रनुसार नरक से भी मृत्यु महान् ही है। भोजों का पति कह कर इसका महत्व भी बताया,जिससे यह 'सारिवक' है; यह भी सचित हो गया।

'विराट् ग्रविदूषां' ग्रनपढ़ों को विराट स्वरूप का दर्शन हुग्रा। वे ग्रनपढ़ होते हुए भी भगवान् के स्वरूप में निष्ठावाले भक्त होने से राजस सात्विक भक्त हैं, ग्रतः भगवान् के स्वरूप में रूधिर तथा मद के बिन्द देखकर स्नेह के कारण उनको भय हुन्ना। इस प्रकार यहां बीभत्स रस उत्पन्न किया है। जैसे अपने पुत्र का किसी बुरे पदार्थ से सम्बन्ध हो तो माता पिता को उससे पुत्र के अनिष्ट होने का संदेह तथा भय उत्पन्न होता है, जिससे वे उसकी निवृत्ति के उपाय करते हैं।

यदि इस प्रकार भय या संदेह न हो तो निवारण में प्रवृति न हो, यह सब स्नेह के कारण होता है। दोष तो भगवान्की लीला के कारए। पूरी तरह ज्ञान न होने से होता है। जहां 'उत्कृत्योत्कृत्य कृति' है। अर्थात् जहां विशेष से विशेष कृति है, वहां ही महान् पुरुषों में ही बीभत्स रस उत्पन्न होता है। जो प्राकृत हैं, उनमें बीभत्स रस उत्पन्न नहीं होता है, यदि ऐसों में भी यह रस उत्पन्न होवे तो यह रस निरोध जनक रसों में न गिना जाता। श्रति प्राकृत जिनकी बुद्धि है कि भगवान् त्यागने के योग्य है, वे निरोध के ग्रधिकारी नहीं हो सकते हैं। 'विराट्' शब्द का ग्रर्थ शोभा के ग्रभाव वाला है, ग्रथवा जिससे शोभा का भाव निकल गया है वे तो प्रसिद्ध नहीं हैं, कारएा कि वैसा भाव देखा नहीं है ग्रौर संमत भी नहीं है। उसके स्वरूप को जानने वाले मूर्ख नहीं होते हैं। ग्रर्थात् विद्वान् ही उसके स्वरूप को जानते हैं। जो योगी हैं, वे सात्विक-सात्विकी हैं, किन्तु प्रवृत्ति स्वभाव वाले होने से गुणा-तीत ग्रयात् निर्गु ए। नहीं हैं। उनको ग्रयात् योगियों को भ्रपने इच्छित फल की सिद्धि के लिए भगवान की म्रात्मरूप से स्फूर्ति होती है भीर स्नेह दो प्रकार से होता है, म्रतः योगियों का परम तत्व पूरूषोत्तम स्वरूप है। उनकी हिष्ट में यह सब तत्व रूप है, ग्रतः श्रात्मा भी तत्व रूप है, योग ग्रौर साङ्ख्य का यह ही सिद्धान्त हैं।

'पर' शब्द का तात्पर्य परम काष्ठापन्न स्वरूप ग्रर्थात् जिससे उत्तम ग्रन्य कोई तत्व नहीं है, वृष्णी जो यादव हैं,वे भगवदीय होने से गुणातीत अर्थात् निर्गुण हैं। सात्विकों का निरोध वर्णन कर पश्चात् उनका परम निरोध 'शय्यासनाटनालापे' श्लोक में कहा जाएगा। उन यादवों को भगवान् सबसे उत्कृष्ट अपना स्वामी और देवता समक में आया। दास का स्वामी ही नियामक है, वह म्रर्थात् स्वामी लौकिक भी होता है, यह हमारे स्वामी लौकिक नहीं है; यों बताने के लिए 'देवता' पद दिया है। यदि अपनी बुद्धि अलौकिक है, वैसा ज्ञान हो, तो भगवान में हढ भक्ति नहीं हो सकती है। ग्रतः ग्रपनी हीन प्राकृत बुद्धि रखनी चाहिए;जिससे भगवान् में भक्ति हढ़ होवे। ग्रतः भगवान् को परदेवता समभना योग्य ही है। यों तो भगवान् जिस प्रकार का कहो उस प्रकार का होते हुए भी सबसे विलक्षगा तथा सर्व रूप हैं। ग्रतः कहा है कि 'इति विदितः' जैसा जैसा ग्रधिकारी वैसा वैसा दर्शन देकर तदनुकूल रस प्रकट किया।

'रङमण्डप' में इसलिए ही पधारे थे कि सबका ही रस पूष्ट हो, हालांकि शान्त रस का विशेष ग्रिभनय यहां नहीं किया है, तो भी उस प्रकार बैठने से साधारण ग्रिभनय तो हम्रा ही है। नाट्य में ग्राठ रस हैं, यह विशेष ग्रमिप्राय है। निप्र्णों को भक्ति रस का रस की हष्टि के समान श्रमिनय करना चाहिए। भगवान सर्व के हितार्थ रङ्ग मण्डप में पधारे। बलभद्रजी के साथ भगवान ने सर्वत्र समभाव से निरूपए। किया। बलभद्र को साथ में गौरा भाव दिखाने के लिए लिया है। यदि गौरा भाव प्रकट करना न होता, तो साथ में कहने के लिए द्विवचन कहा जाता. किन्त यहां 'साग्र-जोगतः' इस प्रकार श्लोक में एक वचन ही कहा है। भगवान से वेद का सहभाव है, यों ग्रलीकिकत्व दिखाने के लिए कहना चाहिए।

इस प्रकार जहाँ सर्व रस सम्बन्ध है, वहां 'पित्रोः' यह कहना उपयुक्त नहीं है। गोपों ने भी लीला नहीं की है, उनके लिए हास्य रस कहना ठीक नहीं है। इस कारण से ग्रसवंपन होने से सहभाव से ही कहा है, यों समभना चाहिए। रस को प्रकट करने में वैसी वैसी बुद्धि ही योग्यता से कही है, क्योंकि नहीं तो फल प्राप्ति न होगी; ग्रतः फल की प्राप्ति के लिए वैसी बुद्धि होगी तो रस अवश्य प्रकट होगा ॥२७॥

### श्राभास-प्रधानक्रमेण कंसस्यादौ भयमाह हतं कुवलयापीडमिति ।

श्राभासार्थ - भगवान् को जो कार्य मथुरा में क्रमवार करने थे, उनमें मूख्य कार्य कंस को मारना था। ग्रतः कार्य के क्रम में प्रथम क्रम यह होने से इसको प्रधान क्रम कहा है। जिसके कार्य का प्रारम्भ करते प्रथम वह कार्य करते हैं, जिससे कंस को भय उत्पन्न हो। जिसका वर्णन 'हतं कुवलया-पीडं' श्लोक में करते हैं-

### श्लोक-हतं कुवलयापीडं हृष्टा तावपि दुर्जयौ । कंसो मनस्व्यपि तदा भूशमृद्धिविजे नृप ॥ १८॥

श्लोकार्थ--हे राजन ! जिनने कुवलयापीड को मारा, उन दोनों को देखकर कंस समभ गया कि ये दोनों कठिनाई से जीतने योग्य हैं, ग्रतः मनस्वी होते हए भी बहत व्याकुल हो गया ॥१८॥

सुबोधिनी-स हि ज्ञातवान् वञ्चयित्वा समा-यास्यतीति, तत्र मारयित्वा समागत इति, यद्यपि महाशूरः राजापि, तथापि भृशमृद्धिविजे। यदि गजो हतः ग्रशस्त्रेगा, तह्यं न्यानिप मारियष्यतीति युक्तिः । प्रमागामाह दृष्ट्वा ताविप दुर्जयाविति । मनसा हट्या च एतौ दुर्जयाविति प्रतिभाति, मया

च यत्नः कर्तव्यः, कृतश्च भूयान्, ग्रपकृतश्च पित्रा-दिबन्धनेन; म्रतो मारयिष्यत्येव, नान्यथेति भूश-मुद्धेग:। दु:खेन जयो ययोरिति नात्र योगो वक्त-व्यः, किन्तु अजयावित्येव रूढीर्थः । नृपेति संबो-धन शत्रोस्तथात्वदर्शनात् विश्वासार्थम् ॥१८॥

व्याख्यार्थ:-कंस ने तो यों समभ रखा था कि भगवान छल करके रंग मंडप में ग्राएं गे,

किन्तु वहां तो वे ग्रन्दर न ग्रा सकें, इसलिए जो शूर वीर पहलवानों सिहत हाथी को द्वार पर खड़ा किया था। उसे मार कर चले ग्राए, हालांकि राजा कंस महान् शूरवीर है, तो भी बहुत डर के कारण व्याकुल हो गया। वैसे हस्ती को जब बिना शस्त्र के मारडाला है, तो दूसरों को भी मार डालेंगे, इस युक्ति को कहकर ग्रौर उनको देखकर प्रमाणित करता है कि वे दोनों कठिनाई से जीतने योग्य हैं। कस कहने लगा कि ये मनसे ग्रथवा देखने से दुर्जय मालूम होते हैं। मुफे तो यत्न करना चाहिए, किए भी बहुत हैं ग्रौर इसके पिता ग्रादि को बन्धन में डालकर ग्रपकार भी किए हैं; ग्रतः निश्चय है कि यह मारेंगे ही। मारने के सिवाय ग्रौर कुछ नहीं करेंगे, इन विचारों से बहुत उद्वेग वाला हो गया। यहां 'दुर्जय' शब्द का ग्रर्थ शब्दों के ग्रनुसार यौगिक नहीं लेना है, किन्तु उसका भावार्थ समफता चाहिए कि ये दोनों जीते न जाएंगे। ग्रर्थात् इनको किसी प्रकार में जीत नहीं सकूंगा, 'नृपः' विशेषण इसलिए दिया है कि मैं जो कुछ कह रहा हूं उसमें ग्रापको विश्वास हो कि यह मेरा शत्रु ऐसा ही ग्रजेय है।।१८।।

ग्राभास—एवं प्रधानस्य रसाविर्भावमुक्तवा मल्लानामितकिठिनानां भगवतो गुण-श्रवणमिष ग्रधिकमपेक्ष्यत इति तान् परित्यज्य शिष्टानां रसाविर्भावो जात इत्याह तौ रेजतुः इति ।

श्राभासार्थ—इस प्रकार प्रधान रस का ग्राविर्माव हुग्रा, यह कह कर ग्रब ग्रित कठोर महों को भगवान के गुणों का श्रवण भी विशेष चाहिए, किन्तु उनको छोड़ कर वहाँ रङ्ग मण्डप में जो ग्रन्थ शिष्ट हैं; उनमें रस का ग्राविर्माव हुग्रा; जिसका वर्णन 'तौ रेजतुः' श्लोक में कहते हैं—

## श्लोक—तौ रेजतु रङ्गगतौ महाभुजौ विचित्रवेषाभरगस्त्रगम्बरौ। यथा नटावुत्तमवेषधारिगौ मनः क्षियन्तौ प्रमधा निरीक्षताम् ॥१६॥

श्लोकार्थ — ग्राभूषण, माला ग्रौर वस्त्रों से जिनने विचित्र वेष धारण किए हैं. वैसे महाभुजावाले रंगमण्डप में गए हुए वे दोनों सुशोभित होने लगे । नट की भाँति उत्तम वेषधारी ग्रपनी कान्ति से द्रष्टाग्रों के मन को ग्रपनी तरफ खींचते हुए शोभायमान हुए ।। १६।।

मुबोधनी—तौ निरीक्षतां प्रभया मनः क्षिपन्तौ रेजतु इति । मनो हि प्रतिबन्धकं क्षरोन रसान्तरमप्युत्पादयेत्, ग्रतस्तस्याक्षेपो वक्तव्यः । यथा नोत्पादयेदिति । प्रतिबन्धकनिवृत्त्यर्थं प्रथमतो भगवच्छोभावर्णनम् । शोभायामुभयोस्तुल्यता, यथा नीलमुक्तामग्गी । नटवदेव भगवन्तौ स्पान्तरं गृहीतवन्तौ । तौ चेद्रङ्गगतौ भवतः,वेशः सार्थको भवतीति परमार्थतः । लोकेऽपि रङ्गस्थान एव नटोत्तमता, नान्यत्र । ग्रतो रङ्गगतौ

रेज तुः पूर्वापेक्षयापि । नन्वयं रङ्गः कृतिमः, कथ-मत्र रमग्गमिति चेत्; तत्राह महाभुजाविति । तथापि भुजाभ्यामेव सर्वे निराकर्तव्या इति युक्तै व शोभा । ननु तथापि ये रसानिभज्ञाः प्राकृताः शुद्धस्वाङ्गरसं न जानन्ति, तेषां कथं रसोत्पत्ति-रित्यत स्नाह विचित्रवेषाभरगस्त्रगम्बराविति । विचित्रो वेषो यथा भवति; तथा स्नाभरगानि स्रजः स्नम्बरागि च ययोः । त्रिविधान्यप्याभर-गानि वैचित्रयं जनयन्तीति स्नन्येषामपि रसयो- ग्यता । नन्वेतयोः नटवद्रूपान्तरग्रह्णमिति हि महतां प्रतीतिः, न सर्वेषाम्; तत्कथं नटबुद्धचभा-वात् रसोत्पत्तिरिति चेत्, तत्राह यथा नटाविति । नटवदेव तदानीमभिनयं कुरुतः । ग्रतः सर्वेषामेव नटप्रतीतिः । ननु स्वाभाविकमेव ग्रपूर्वदर्शनात्त-

त्तयोः कथं न भवेदित्याश ङ्कचाह उत्तमवेषधारि-णाविति । उत्तमवेषं धारयत इति नटाभिनयो न स्वाभाविकः । श्रतः सर्वेषामेव स्वप्रभया मनो-हरणं युक्तम् ॥१६॥

च्याख्यार्थ: — वे दोनों ग्रपनी कान्ति से देखने वालों के मन को ग्रपनी तरफ खेंचते हुए शोभायमान हुए। उनका मन ग्रपनी तरफ इसलिए खेंचने लगे कि मन चञ्चल होने से क्षण में रसान्तर को उत्पन्न कर देता है। खेंचा हुग्रा (मन) रसान्तर उत्पन्न नहीं करेगा, मन ही रस को एक रस में रखने के लिए प्रतिबन्धक है। ग्रतः उस प्रतिबन्धक की निवृत्ति के लिए प्रथम भगवान् की शोभा का वर्णन करते हैं। शोभा में दोनों रूपों की समानता है, जैसे नीलम ग्रौर मोती समान हैं। नट की भांति ही दोनों भगवत्स्वरूपों ने रूपान्तर ग्रहण किया है। वे उस रूपान्तर से रङ्ग मण्डप में पधारे तब वेशधारण करना सचमुच सार्थक हो गया। लोक में भी नाटक में ही नटकी उत्तमता देखने में ग्राती है, दूसरे स्थान पर नहीं दिखती है। पहले की उपेक्षा भी जब रङ्ग मण्डप में गए, तब सुशोभित हुए।

यह रङ्ग मण्डप तो बनावटी है, यहां रमण कँसे होगा ? इस शङ्का की निवृत्ति के लिए कहते हैं कि 'महाभुजी' बड़ी भुजा वाले हैं, ग्रतः इन भुजाग्रों से सब कृत्रिमपन मिटा देंगे। इसलिए शोभित हुए यह कहना योग्य ही है, जिससे रमण ग्रर्थात् रस का प्रकट हुग्रा है। यों मान भी लेवें, तो भी जो रस से ग्रनजान हैं; प्राकृत है, शुद्ध स्वाङ्ग के रस को नहीं जानते हैं, उनमें रस की उत्पत्ति कैसे होगी ? उनमें रस की उत्पत्ति के लिए ही इस प्रकार की ग्राभूषण माला ग्रौर वस्त्रों से विचित्र वेप धारण किया है, जिससे उनमें भी रस की उत्पत्ति हो। तीन प्रकार के ग्राभरण की विचित्रता उत्पन्न करते हैं, ग्रतः ग्रन्थों में भी रस की योग्यता होती है। इन दोनों ने जो नट की भांति रूपान्तर ग्रहण किया है, जिसकी प्रतीति महान् पुरुषों को होगी न सर्व को, तब नट के ज्ञान न होने पर रस की उत्पत्ति कैसे होगी ? इसके उत्तर में कहते हैं कि जैसे नट ग्रर्थात् नट को देख कर जैसे सबको रस ग्राता है, वैसे ही वहां भी इन दोनों ने नट की भांति ही खेल किया है। ग्रतः सबको ही नट की प्रतीति होती हैं, उनका ग्रपूर्व दर्शन स्वाभाविक होता है। जिससे क्या रस का प्राकट्य नहीं हो सकता है ? इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि यहां उत्तम वेष धारण किया है, किन्तु यह नट का नाटक स्वाभाविक नहीं है, ग्रतः सर्व के मन का हरण तो ग्रपने वास्तिवक प्रभाव से ही किया है, यह योग्य है ॥१६॥

ग्रामास—ततस्तेषां रस ग्राविर्भूत इति वक्तुं भगवति प्रेमपूर्वकमवलोकनमाह निरीक्ष्येति ।

ग्राभासार्थ-रङ्ग मण्डप में स्थितों को उन स्वरूपों को प्रेमपूर्वक देखने से रस उत्पन्न हुग्रा, जिसका वर्णन 'निरीक्ष्य' श्लोक में करते हैं-

# श्लोक—निरीक्ष्य ताबुत्तमपुरुषौ जना मश्चिस्थिता नागरराष्ट्रका नृप । प्रहर्षवेगोत्किलितेक्षरााननाः पपुर्न तृप्ता नयनैस्तदाननम् ॥२०॥

श्लोकार्थ — साधारण तथा उत्तम पुरुष, जो मश्च पर बैठे थे, एवं जो राष्ट्र के निवासो थे, उन सबको उन दोनों उत्तम पुरुषों को देखकर हर्ष के वेग से नेत्र तथा मुखारविन्द खिल गए, नेत्रों से उनके मुख रस का पान करते हुए वे तृप्त न हुए ।२०।

मुबोधिनो—पुरुषमात्रमिष सुन्दरं दृष्ट्वा प्रमोदो |
भवेत्; एतौ तु पुरुषोत्तमौ, 'उत्तमः पुरुषः परमात्में ति ग्रात्मनोषि नियामकौ । जनाः सर्व एव
प्राण्गिः साधारणाः । ततो विशिष्टाः मञ्चस्थिताः । दर्शनयोग्यत्वाय वा मञ्चस्थितत्वम् ।
नागरराष्ट्रकाः नगरवासिनो देशवासिनश्च । नगरवासिनो रसाभिज्ञाः, देशवासिनो बहुज्ञाः । ग्रत
उभये विशिष्टा गिण्गताः । ततोऽपि नृपास्त्रिविधाः

चतुर्विधा वा । सर्वेषामिष नियन्तारं हष्ट्वा मुदिता जाताः । न केत्रलं हर्षमात्रम्, किन्तु प्रहर्षस्य यो वेगः तेनोत्किलितं विकाशाभिमुखमाननं येषाम् । प्रथमदर्शन एवैतत् । ग्रग्ने वाक्येविकाशं वक्ष्यित । ग्रतस्तदाननं पपुः, तेन मार्गेणान्तः प्रवेशितवन्तः । नयनेरिति । नयनरूपाण्येव तानि । ग्रता मुख-मिष नीतवन्त इति । इयमेव तदासिक्तः, यदन्त-बंहिः स एव हश्यते ॥२०॥

च्याख्यार्थ:—साधारण सुन्दर पुरुष को देख कर भी ग्रानन्द उत्पन्न होता है, ये तो पुरुषों में उत्तम पुरुष हैं। उत्तम पुरुष ग्रथांत् परमात्मा, ग्रतः ये ग्रात्मा के भी नियामक हैं। श्लोक में 'जनाः' पद साधारण सकल प्राणियों के लिए दिया है, उन साधारणों से उत्तम वे थे, जो सभा में मश्च पर बैठे थे। उनको मश्च पर इसलिए बिठाया गया था कि वे देखने के योग्य थे। नगरवासी रस को जानते हैं ग्रौर देश वासी ग्रनुभवी होते है, ग्रतः इनको विरुष्ठ ग्रथांत् उत्तम या विलक्षण कहा है। उनसे भी राजा लोग तीन चार प्रकार के थे वे सब, सबके नियन्ता को देख कर प्रसन्न हुए, वे केवल प्रसन्न ही न हुए, किन्तु प्रसन्नता के वेग से उनके मुख कमल विकसित हो गए। यह पहला ही दर्शन है, ग्रागे शब्दों से खिलना कहेंगे, ग्रतः नेत्रों से उनके मुख कमल का पान कर ग्रन्तःकरण में उनको पन्नराया। नेत्रों को संस्कृत में 'नयन' कहते हैं। ग्रथांत् ले जाने वाले हैं, ग्रतः मुख को भी ग्रन्दर ले गए। यह लेना ही प्रकट करता है कि उनकी इनमें ग्रासक्ति है, जिससे बाहर ग्रौर भीतर वे स्वरूप ही उनको दीख रहे हैं।।२०।।

ग्रामास—न केवलं योगिवदन्तः स्थापियत्वा चरितार्था जाताः, किन्तु भक्ता इव परमाकाङ्क्षायुक्ता इव, क्षुधिता इव, मुग्धा इव, प्रोध्यागता इव, परमित्रग्धा इव जाता इत्याह पिबन्त इवेति ।

श्राभासार्थ—वे योगी की भाँति श्रन्त:करए में पधरा कर कृतार्थ नहीं हो गए, किन्तु भक्तों के, परम श्राकाँक्षावालों के, मुग्धों के, युवावस्थावाली सरल स्वभाववाली नायिका के, विदेश से श्राए हुए प्रीतम के श्रौर परम प्यारे के समान स्थितिवाले हो गए, जिसका वर्णन 'पिबन्त इव' श्लोक में करते हैं।

श्लोक:-पिबन्त इव चक्षुभ्यां लिहन्त इव जिह्नया। जिझन्त इवनासाभ्यां श्रिष्यन्त इव बाहमिः ॥२१॥

श्लोकार्थ: - रङ्क में स्थित नेत्रों से मानो उनका पान कर रहे हैं, जिह्वा से मानो चाट रहे हैं, नासापुटों से मानों सूंघ रहे हैं भ्रौर बाहु भ्रों से मानों भ्रालिङ गन कर रहे हैं ॥२१॥

सुबोधिनी:-चक्षुभर्यां पिबन्त इव जाता:। प्रत्येकं चक्षुर्द्व येनान्तर्द्र :सहतापशान्त्यर्थं ग्रन्ति-वेशितवन्तः । यथा पानसमये जलमन्तर्बहिव्यप्ति तिष्ठति, तथा भगवान् जात इत्यर्थः । यथा गौर्वत्से जाते जिह्नया प्रेमपूर्त्यर्थं लेहनं करोति, तथा ज्ञानानन्तरं भावमाविष्कृतवन्तः। यथा पिता तदर्थमेव संपादितपदार्थः प्रोध्यागतः मूध्नि

जिल्लात जातं वा, तथा भगवति सर्वे जाताः। ज्ञानप्रमानन्तरं बहिरात्मत्वेन व्यवहृतवन्त इत्यर्थः। यथा वा मित्राणि स्त्रियो वा चिरागतं ग्रालि-ङ्गन्ति, तथा भगवति सर्व एव जातभावा जाताः। ज्ञानप्रेमात्मव्यवहारेषु सिद्धेषु सख्यान्तमात्म-समर्पणान्तं वा भक्तिसाधनानि क्रियन्ते, तथा कृतवन्तः ॥२१॥

व्याख्यार्थ - ग्रांखों से मानों भगवान् का पान कर रहे थे, कैसे पान करते थे ? उसकी व्याख्या करते हैं कि प्रत्येक दर्शक ग्रपने भीतर के दु:सह ताप की निवृत्ति करने के लिए भगवान् को नेत्रों द्वारा भीतर पधराते हैं। जैसे पोने के समय जल भीतर तथा बाहर फैला रहता है, वैसे ही भगवान् भीतर तथा बाहर व्याप्त हो रहे हैं। जिस प्रकार गौ, बछड़े से प्रेम की पूर्ति के लिए उसको चाटती रहती है, वैसे ही दर्शक भी भगवान के स्वरूप का ज्ञान होने के बाद ग्रपना भाव प्रदिशत करने के बाद ग्रपना भाव प्रदर्शित करने के लिए मानो जिह्ना से चाट रहे हैं। जैसे पिता विदेश से ग्रागमन के समय पुत्र के लिए र नेक पदार्थ लाता है ग्रौर ग्राते ही उस पुत्र के मस्तक को प्रेम प्रकट करने के लिए अथवा प्रेम पूर्ति के लिए सूंघता है। अथवा पुत्र के जन्म होने पर प्रेम से मस्तक सूंघता है, वैसे सर्व दर्शक भी मानो नासापुट से सूंघ रहे हैं। इस प्रकार ज्ञान तथा प्रेम होने के बाद बाहर भगवान को ग्रपनी ग्रात्मा समभ व्यवहार कर रहे हैं। मित्र तथा स्त्रियां बाहर से बहुत समय से श्राए हुए श्रपने मित्र तथा पतियों का ग्रालिङ्गन करती हैं, वैसे दर्शक भी इस प्रकार के भाव वाले होकर मानो ग्रालिङ्गन कर रहे हैं। जैसे ज्ञान, प्रेम ग्रौर ग्रात्मपन के व्यवहार सिद्ध हो जाने पर सख्य पर्यन्त अथवा आत्मसमर्पण तक भक्ति के साधन किए जाते हैं, वैसे ही ये भी करने लगे ॥२१॥

श्राभासः - एवं ज्ञानिक्रयाशक्तिविनियोगेन अन्तः करणशरीरयोर्भगवित विनिवेशन-मुक्तम्, लेहनाद्रारागम्यामिन्द्रियत्रारायोरपि । एवं चतुर्धा क्रियाज्ञानशक्ती निरूपिते । अनेन तदासक्तिः सिद्धैव, तथापि स्थूगाखननन्यायेन यदि न स्थिरीक्रियते, रसस्तदा हढो न भवतीति भगवति वाचनिकमाह ऊच्ररिति।

श्राभासार्थ--इस प्रकार ज्ञान तथा किया शक्ति के निवेदन से अपने अन्तः करण एवं शरीर का पूर्णरीति से, भगवान् में प्रविष्ट कर दिया तथा चाटने ग्रीर सूंघने से इन्द्रियों एवं प्राणों को भी

भगवान् में जोड़ दिया, वैसे चार प्रकार की ज्ञान शक्ति का निरूपण किया है। हालांकि इससे उनकी भगवान् में ग्रासिक सिद्ध ही हो गई, तो भी स्थूणाखनन न्याय की भांति जो इसको स्थिर न किया जायगा तो रस हढ न होगा, इसलिए वाणी से भगवान् के गुणों का 'ऊचुः परस्पर' श्लोक से वर्णन किया है।

श्लोकः — ऊचुः परस्परं ते वै यथाहब्टं यथाश्रुतम् । तद्रूपगुगामाधुर्यप्रागनभ्यस्मारिता इव ॥२२॥

श्लोकार्थ: — वे दर्शक उनकी रूप गुरा, मधुरता ग्रौर सामर्थ्य जैसी देखी थी ग्रौर सुनी थी उनका मानो याद कर ग्रापस में परस्पर कहने लगे ॥२२॥

मुबोधिनी: — यद्यपि सर्वे जानिन्त, तथापि वक्तारः श्रोतारश्च सर्वे एव जाताः, दाढ्यं करएस्यैव प्रयोजकत्वात्, ग्रतः परस्परमेवोचुः,
यतस्ते प्रसिद्धा निरुद्धाः, सर्व एव तथा जाताः
इति वक्तुं निश्चयमाह । तत्र भगवन्माहात्म्यं
जात्वा वक्तव्यमिति ज्ञानार्थं दर्शनं श्रवएां चाह
यथाहुटं यथाश्चुतमिति । नतु कल्पनया । श्रुतं
कीत्यंत इति सिद्धम्, हृष्ट्रमसंभावनादिनिराकरए।य । ननु कः प्रसङ्गोऽत्र भगवद्गुए।निरूपरो,

तत्राह तद्र्षेति । तस्य रूपं गुणाः माधुर्यं कोमलता च प्रागल्भयं सामर्थ्यं तैर्ह ष्टं श्रुतं स्मारितं
येषु । तेन संस्कारोद्बोधात् संयोगापेक्षया
संस्कारस्य बलवत्त्वात् ऊचुरेव । अन्यथा अप्रत्यक्षविषये परिदृश्यमाने अन्यचित्तता न स्यात् ।
वस्तुतस्तु भगवद्गुणाः स्वरूपं च भगवत्कृपया
तेष्वाविभूतमेव, तथापि स्मृता इव वदन्तीतीवेत्युक्तम् ।।२२॥

द्याख्यार्थ: —हालांकि सब भगवान् के रूप गुएा ग्रादि को जानते हैं. तो भी उनको हद करने के लिए सब ही वक्ता तथा श्रोता बन गए, इसलिए परस्पर ग्रथीत् ग्रापस में कहने लगे। कारएा कि ये प्रसिद्ध निरुद्ध थे, सब ही वैसे ही हो गए हैं, यो निश्चय बताने के लिए कहने लगे।

भगवान् के महात्म्य का वर्णन तब करना चाहिए जब उसका ज्ञान होवे, ग्रतः श्लोक में कहते हैं कि 'यथाहष्टं, यथा श्रुतम्' हम जो वर्णन करते हैं वह कल्पना से नहीं कहते हैं, बल्क जैसा ग्रांखों से प्रत्यक्ष देखा है ग्रीर जैसा सुना है, वह कहते हैं, जो सुना जाता है उसकों ही कहा जाता है। वह स्वयं सिद्ध है ग्रीर फिर वह ग्रांखों से देखा हुग्रा हो, तो उसमें ग्रसंम्भावना नहीं रहती है। यहां गुणों के निरूपण का कोई ग्रवसर नहीं है फिर क्यों कहे जाते हैं? इसके उत्तर में कहते हैं कि उनके रूप, गुण मधुरता ग्रीर सामर्थ्य ऐसे हैं जो स्मरण कराने के लिए विवश कर देते हैं। ग्रतः संस्कारों के जगने से संयोग की ग्रपेक्षा से संस्कार बलवान होते हैं, ग्रतः कहना ही पड़ता है। यदि न कहा जावें तो चित्त के ग्रन्थत्र जाने की संभावना हो सकती है। ग्रतः गुणानुवाद कहने से परोक्ष होते हुए भी प्रत्यक्ष हो जाते हैं, जिससे ग्रन्थत्र चित्त नहीं जाता है। यथार्थ में तो भगवान् के गुण तथा भगवान् का स्वरूप भगवान् की कृपा से उनमें (दर्शकों में) प्रकट ही हैं, तो भी मानो स्मरण हुग्रा है, वसे कहते हैं, ग्रतः श्लोक में 'इव' पद दिया है।।२२।।

म्रमासः - तेषाँ वाक्यान्याह एतावित्यष्टिभः

ग्रभासार्थ: - उनने जो वाक्य कहे हैं वे ''एतौ भगवतः'' श्लोक से ग्राठ श्लोकों में वर्णन करते हैं।

श्लोकः — एतौ भगवतः साक्षाद्धरेर्नाराथणस्य हि । श्रवतीर्णाविहांशेन नसुदेवस्य वेश्मनि ।।२३।।

श्लोकार्थ: —नारायण हरि साक्षात् भगवान् ही राम ग्रौर कृष्ण इन दो स्वरूपों से वसुदेव के गृह में ग्रंश से प्रकट हुए हैं।।२३!।

मुबोधिनी: — ग्रष्टैश्वर्याणि वक्तव्यानीति ।
गुगाः सह भगवान् प्रमाणं चेति वा । जन्मावधि
सर्वमाहुः । तत्रोभयोरुत्पत्तौ तुल्यतामाहुः । एतौ
कृष्णरामौ भगवतः पुरुषोत्तमस्य साक्षात्स्वयमागत्य सर्वदुःखनिवारकस्य । स एव स्वस्मिन्
तानानीय स्वकीयान् देहादीन् तेषु संपाद्योद्धारं
कुर्वन् समागत इत्याह नारायणस्येति । ग्रनेन
मूलमध्यब्रह्माण्डभावा निरूपिताः । तस्यैतावान्
समारम्भः सर्वमुक्त्यर्थः । स भगवदवतः रव्यतिरेकेण न संभवतीति युक्त एव तस्यावतार इति
हि शब्दः । ग्रवतारो हि ये उद्धर्तव्याः, तेषां मध्ये

स्रवतरणम् । कूपे पिततो हि गुणैः स्वयमागत्य वोद्धियते । तत्राज्ञेषु स्वागमनमेवोचितिमिति स्रवतीणौ । इह प्रपञ्चे । यावतांशेन एते उद्धृता भवन्ति, तावन्तमेवांशं व्यापृतवानित्याह स्र शे-नेति । श्रंशत्वं स्वरूपत्वं च सर्वत्र पूर्णगुणके स्रानन्दमात्रकरपादमुखोदरादावनन्तमूतीं पूर्णं न विरुध्येते । सर्वप्रसिद्धमेतादिति वदन् वसुदेवस्य वेश्मनि गृहे भार्यायां चेत्युक्तम् । स्रतो द्वयमिष समिथतं गृहे ह्याविभीव एवति । 'यथाश्रुत'मिति वाक्याद्वा । तावदेव तैः श्रुतमिति ॥२३॥

व्याख्यार्थ:—-ग्राठ ऐश्वर्य कहने चाहिए ग्रथवा छ गुरा, सातवें भगवान् ग्रौर ग्राठवें प्रमारा (बलराम) कहने चाहिए। जन्म काल तक सर्व कहते हैं, उसमें प्रथम दोनों के प्राकट्य में समानता बताते हैं। ये राम ग्रौर कृष्णा सर्व दुःख निवृत्त करने वाले साक्षात् ग्राप प्रकट भगवान् पुरु ोत्तम के स्वरूप हैं। वह ग्रपने में उनको पधराकर ग्रपनी देह ग्रादि का उनमें सम्पादन कर उद्धार करते हुए ग्राए हैं, इसलिए कहते हैं, कि 'नारायरास्य' नारायरा शब्द कह कर बताया है कि सर्व भाव ग्रर्थात् मूल मध्य तथा ब्रह्माण्ड के भाव इनमें हैं। उनका इतना कार्य करना सर्व की मुक्ति के लिए है। श्लोक में ग्राए हुए 'हि' शब्द का भाव प्रकट करते हैं कि सर्व की मुक्ति भगवान् के ग्रवतार के सिवाय नहीं हो सकती है, इसलिए उनका ग्रवतार होना योग्य ही है। इसलिए 'हि' शब्द दिया है, जिनका उद्धार करना है उनके यहां ही प्रकट होना 'ग्रवतार' है। यदि कोई कूप में गिर पड़ा है तो उसको दो प्रकार से निकाला जाता है। एक रस्सी से ग्रौर दूसरे स्वयं कूए में जा कर। यदि कूए में गिरा हुग्रा मूर्ख है, रस्सी पकड़ना नहीं जानता है, तो निकालने वाला दयालु स्वयं कूए में कूदकर उसको निकालता है, रस्सी पकड़ना नहीं जानता है, तो निकालने वाला दयालु स्वयं कूए में कूदकर उसको निकालता है। ग्रज्ञों का भी उद्धार करता है, ग्रतः उनमें प्रकट होना ही योग्य समक ग्राप दो स्वरूपों से

१—ग्रंश से कहने का आशय यह है कि जितने ग्रंश से उनका उद्धार हो, उतने से ही वहां क्यापारवाले हुए हैं। विशेष टीका में - अनुवादक

प्रपंच में प्रकटे हैं। जितने ग्रंश से इनका उद्धार होता है उतना ही ग्रंश फैलाया है। या काम में लिया है। ग्रंशपन ग्रौर स्वरूपपन दोनों का उसमें विरोध नहीं है। जो सर्वत्र पूर्ण गुरा वाले हैं तथा ग्रानन्द मात्र कर पाद, मुख, उदर, ग्रादि वाले भ्रनन्त मूर्ति पूर्ण हैं। यह प्राकट्य सर्व में प्रसिद्ध है। यों कहते हुए कहते हैं कि वसुदेव जी के वेश्म में प्रकट हुए हैं। ग्रतः घर में वा स्त्री में दोनों का समर्थन किया है। 'यथाश्रुत' इस वाक्य से समर्थन किया है कि जैसा कि हमने सूना है, उन्होंने उतना ही सूना है ॥२३॥

ग्रामास-एवमुभयोः सामान्यरूपमुक्तवा भगवति विशेषरूपमाह एष इति ।

श्राभासार्थ: -इस प्रकार दोनों के सामान्य स्वरूपों का वर्णन कर भगवान के स्वरूप की विशेषता 'एषवे' श्लोक से प्रकट करते हैं।

श्लोक-एष वे किल देवक्यां जातो नीतश्च गोकुलम्। कालमेतं वसन्गृढौ ववृधे नन्दवेश्मनि ॥२४॥

श्लोकार्थ - प्रसिद्ध एवं निश्चय है कि यह कृष्ण देवकी के यहां प्रकटे ग्रौर गोकुल पहुँचाए गए। जहां गुप्त रीति से इतने दिन रहे वहाँ ही नन्द के घर में बड़े हए हैं ॥२४॥

सबोधिनी:- एष: कृष्ण:। वै निश्चयेन। किलेति प्रसिद्धौ । देवक्यां जातः गोकूलं च नीतो वसूदेवेन । चकारात् तत्प्रतिनिधित्वेन कन्या-प्यानीता । नारदवाक्यादेषा प्रसिद्धिः । ततः एतावत्कालं एकादशवर्षपर्यन्तं तत्रैव वसन् नन्द- वेश्मनि ववृधे। तर्हि कथं सर्वेर्न व्यवहृत इति चेत्, तत्राह गूढ इति। गूप्त इति। गूप्तत्वार्थं गप्तत्वे वा न व्ययहृत इत्यर्थः । वृद्धिर्जननव-त्प्रातीतिकी ॥२४॥

व्याल्यार्थ: - यह कृष्ण देवकी के यहां प्रकटे, गोकुल में वसुदेव जी ले गए, यह बात निश्चित है ग्रौर प्रसिद्ध है। श्लोक में 'च' दिया है जिसका ग्राशय है कि कृष्ण को वहाँ छोड़ के उसकी प्रति-निधि रूप में कन्या ले ग्राए। इस प्रकार जन्म होना ग्रीर नन्द के यहां जाना यह बात प्रसिद्ध कैसे हुई ? यह समग्र लीला गुप्त ही हुई थी। इस पर ग्राचार्य श्री कहते हैं कि नारद के कहने से यह प्रसिद्ध हुई। वहां जाने के अनन्तर ग्यारह वर्ष नन्द के घर में रह कर आप बढ़े तब सबने क्यों न पहचाना ? इसके लिए श्लोक मे कहा है कि 'गूढ़:' गुप्त होकर वहां रहे थे। ग्रर्थात् किसी को तब तक मालूम न था कि यह वसुदेव के पुत्र हैं। भगवान् कृष्ण का बढ़ना केवल प्रतीति मात्र था। वास्तव में वे तो सदैव एक समरस रूप हैं ।।२४।।

म्राभास-न केवलं तुष्णीं वृद्धि गतः किन्तु चरित्राण्यपि कृतवानित्याह पूतने-त्यादि पश्चिभः।

१-वेश्म शब्द का ग्रर्थ घर तथा स्त्री होता है।

ग्रभासार्थ: - केवल चुप चाप बैठ कर नहीं बढ़े, किन्तु चरित्र भी किए। जिसका वर्णन 'पूतनानेन' श्लोक से लेकर पाँच श्लोकों में करते हैं।

श्लोक-पूतनानेन नीतान्तं चक्रवातश्च दानव । प्रजुं नौ गुह्यकः केशी धेनुकोऽन्ये च तद्विधाः ।।२५॥

श्लोकार्थ—इसने पूतना, बड़े दानव तृगावर्त, यमलार्जुन, केशो, शङ्खचूड़, धेनुक का तथा वैसे अन्यों का भी अन्त किया ॥२४॥

मुबोधिनीः — दुष्टिनिग्रहः शिष्टदुः खदूरीकरणं |
तेम्यः फलदानं चेति । तत्र दुःखं त्रिविधं ग्राधिभौतिकमाध्यात्मिकमाधिदैविकमिति । ततश्चिरत्रं
पञ्चविधम् । तत्र प्रथममाहः ग्रनेन पूतना ग्रन्तं
नीता प्रथमम् । ततश्चक्रवातस्तृणावर्तः ग्रन्तं

नीतः। स च दानवो महान्। ततोऽजुं नौ यमलौ वृक्षौ। ततो घेनुकः। ततः सांप्रतं केशी। गुह्यकः शङ्खचूडः। अन्ये चारिष्टादयः तदिधाः पूर्वोक्त-समानाः।

व्याख्यार्थ:—दुष्टों का निग्रह, श्रेष्ठ पुरुषों का दुःख दूर करना ग्रौर उनको फल देना ये तीन कार्य किए। इनमें दुःख तीन प्रकार के हैं, (१-ग्राधिभौतिक २-ग्राध्यात्मिक ग्रौर ३-ग्राधिदैविक) ग्रौर चित्र पांच प्रकार के हैं, उनमें प्रथम प्रकार कहते हैं। इनने पहले पूतना का अन्त किया प्रथात् पूतना को मारा है। उसके पश्चात् महान् दैत्य तृगावर्तका नाश किया। उसके बाद यमला-र्जुन वृक्षों को गिरा दिया। उसके ग्रनन्तर धेनुक को, पोछे केशी ग्रौर शङ्खचूड़ को मारा ग्रौर जो दूसरे ग्रिष्ट ग्रादि थे, उनका भी नाश किया।।२४।।

कारिकाः—षडेते प्रतिपक्षास्तु इन्द्रियाग्गीव रूपिताः। ग्रातिदिष्टास्तथाचान्ये सर्वतुल्या यतः परे ॥१॥२४॥

कारिकार्थ—ये छः इन्द्रियों के समान प्रतिपक्षी कहे हैं। दूसरे ग्रितिदेश हैं क्योंकि वे सर्व समान हैं।

म्राभास-म्राधिभौतिकोपद्रवपरिहारमाह गावः सपाला इति ।

म्राभासार्थ: - जो म्राधिभौतिक उपद्रव मिटाया, जिसको 'गावः' श्लोक में कहते हैं:

श्लोकः — गावः सपाला एतेन दावाग्नेः परिमोचिताः । कालियो दिमतः सर्प इन्द्रश्च विमदः कृतः ॥२६॥

श्लोकार्थ:-इनने गोपों सहित गायों की दावाग्नि से रक्षा की। कालिय नाग का दमन किया ग्रीर इन्द्र का ग्रहङ्कार नष्ट किया ॥२६॥

सुबोधिनी:-एतेन भगवता सपाला गाव: दावाग्नेः सकाशात् परितो मोचिताः । अचेतन-बाधनिराकरणमुक्तम् । सचेतननिराकरणमाह । कालियः सर्पो दिमतः । ग्राधिदैविकोऽपि भूत- तुल्यो जात इति वक्तुं सहकीर्तनम् । इन्द्रश्च विमदः कृत इति । चकारात् ब्राह्मणाः वह्णा-दयश्च ॥२६॥

व्याख्यार्थः - इन भगवान् ने गोपों सहित गायों का दावाग्नि से रक्षण कर जड़ ग्रग्नि से हुए कष्ट को नष्ट किया। ग्रब चेतन से जो कष्ट हुग्रा उसको मिटाने के लिए कालिय सर्प का दमन किया । इन्द्र का भी ग्रभिमान निवृत्त किया । इन्द्रदेव होने से ग्राधिदैविक हैं, किन्तु इस समय उसने कृत्य से ग्रपने को भूत समान बना दिया है। ग्रतः उनका वर्णन भी यहां किया गया है। 'च' शब्द से ब्राह्मण ग्रौर वरुण ग्रादिका भी मद उतारा है, यह भी बता दिया ॥२६॥

श्राभासः — ग्राधिदैविकोपद्रवनिराकरगामाह सप्ताहमिति ।

श्राभासार्थ: -- ग्राधिदैविक उपद्रवों का निराकरण इस 'सप्ताह' श्लोक से कहते हैं।

श्लोकः -- सप्ताहमेकहस्तेन कृतोऽद्रिप्रवरोऽपुना । वर्षवाताशिनभ्यश्च परित्रातं च गोकुलम् ।।२७॥

श्लोकार्थः - इस बालकृष्ण ने एक हो हाथ से बड़ा गिरिराज सात दिन धारण किया। जिससे वर्षा, वायु और पत्थरों से गोकुल की रक्षा की और उपधर्म से भी बचा लिया ॥२७॥

सुबोधिनी:-एकहस्तेनाद्रिप्रवरो गोवर्धनः कृत घारितः । अनायासार्थमे कहस्तेन कृत इत्यु-क्तम् । सर्वत्राप्रयोजकव्यावृत्त्यर्थमुक्तिविशेषः । यथा कालियः सर्प इति, सर्पो हि दमने दुःसाध्य इति । अमुना भगवतेति बालकत्वं प्रदिशतवन्तः ।

कि घारगोन कृतमित्याशङ्कायामाह वर्षवाता-शनिम्यश्चेति । अशनिप्रायाः पाषागाः । यदि वा क्षगां तिष्ठेयुः, तदाशनयोऽपि पतेयुरिति निर्धारितत्वादुक्तं ग्रशिनम्यश्चेति । चकारात् इन्द्रयागादिप उपधर्मात् परिपालिता इति ॥२७॥

व्याख्यार्थः -एक हाथ से गोवर्धन धारण किया। जिसके धारण करने से इनको किसी प्रकार का भी परिश्रम न हुग्रा। जिससे कहा है कि सात दिन एक हाथ पर घारएा करे रहे थे। एक हाथ से धारण की विशेष उक्ति का स्राशय यह है कि स्रापको सर्वत्र दूसरे की सहायता की स्रावश्यकता नहीं है।

जैसे सूर्य का दमन दु:साध्य है, तो कालिय का दमन करना ग्रतिदु:साध्य था उसमें संशय ही नहीं है। श्लोक में 'ग्रमुना' पदका भावार्थ बताते हैं कि यह इस लीला करने के समय बातक ही थे। धारण कर कौनसा कार्य सिद्ध किया? इसके उत्तर में कहा है कि वर्षा, वायु श्रीर पत्थरों से गोकुल की रक्षा की। श्लोक में ग्राए हुए 'च' ग्रक्षर का भावार्थ है कि गोकुल को न केवल इनसे बचाया किन्तु गोकुलवासी जो 'उपधर्म' गौगाधर्म परदेवाश्रय कर रहे थे, जिससे भी उनको बचा लिया ॥२७॥

श्राभास- ग्राध्यात्मिकपीडापरिहारमाह गोप्य इति ।

श्रभासार्थ - ग्राध्यात्मिक पीडा के परिहार का वर्रान 'गोप्यो' श्लोक में करते हैं।

श्लोकः - गोप्योऽस्य नित्यमुदित हसितप्रेक्षितं मुखम् । पश्यन्त्यो विविधाँस्तापांस्तरन्ति स्माश्रमं मुदा ॥२८॥

श्लोकार्थ:--गोपीजन इनके नित्य ग्रानन्दमय हर्षयुक्त मुखारविन्द को देखती हुई बिनाश्रम तथा म्रानन्द से म्रनेक प्रकार के तापों को पार कर गई ॥२८॥

सबोधिनी:- गोप्यो हि ग्रस्य मुखं पश्यन्त्य विविधांस्तापान् जहुः। नित्यम्दितं च तत् हर्ष-पूर्वकं प्रेक्षितं यत्र ताहशं च। नित्यम्दितत्वेन तत्र न किञ्चित्कर्तव्यम् । दृष्टिश्च स्वतः प्रवृत्ता भवति । विवेकेन ये क्लेशाः, ये वा ग्रज्ञानेन, ते उभये हसितप्रेक्षिताभ्यां निराकृताः। मुखं हि | वोऽस्ति । स्रत्र तु मुदेत्यधिकम् । २८॥

परमानन्दरूपम् । विविधास्तापाः कामादयः ( ग्रज्ञानादयः ) विष्याद्यन्रोधादयश्च । तरगो प्रसिद्धिरेव प्रमागाम् । ग्रथममिति । कर्मज्ञान-भक्तिमागेंषु श्रमोऽप्यस्त्यन्ततः। ग्रत्र तु श्रमा-भावः । किञ्च । नौकया नद्यादितरसे श्रमाभा-

व्याख्यार्थ: - गोपीजन इनके मुख को देखती हुई विविध तापों को पार कर गईं। ग्रथित ताप त्याग दिए। भगवान् के मुख का वर्णन करते हैं कि नित्य ग्रानन्दमय तथा हर्ष पूर्वक जिसका देखना है, वैसे मुख कमल का गोपियों ने दर्शन किया। जिससे उनके ताप नष्ट हो गए। मुख नित्य ग्रानन्दमय है ही, ग्रतः ग्रानन्द उत्पन्न करने के लिए कुछ भी कर्ताच्य करना नहीं पड़ा। ग्रानन्द यूक्त मुख दर्शन के लिए हिंद स्वतः प्रवृत्त होती है। विवेक करने से ग्रथवा ग्रज्ञान से जो क्लेश होते हैं, उन दोनों क्लेशों का नित्य ग्रानन्द रूप ग्रौर हुषं वाले ईक्षण से निराकरण कर दिया। मूख परमा-नन्दरूप है। जिससे ही काम ग्रादि ग्रज्ञान कार्य ग्रीर शास्त्र विधि पूर्वक कर्म करने से रुकावटें नष्ट हो गईं। इसमें इसकी प्रसिद्धि ही प्रमाण है। कर्म, ज्ञान ग्रौर भक्ति मार्ग में ग्रन्त में श्रम भी है, किन्तू ये तो बिनाश्रम 'क्लेशों' को पारकर ग्रानन्दस्वरूप को पा गईं हैं।

हालाँकि नौका में बैठ कर समुद्र पार करते हैं, उसमें श्रम का ग्रभाव है, किन्तू वहां प्रसन्नता नहीं, कुछ भय रहता है। यहां तो बिना श्रम तथा ग्रधिक हर्ष से पार पहुँच गईं। इसलिए 'श्लोक' में 'ग्रश्रम' ग्रौर 'मुदा' दो पद दिए हैं ।।२८।।

श्राभास-एवं दु:खाभावमुक्त्वा सत्स् सर्वस्खप्रदानं भविष्यमाह वदन्त्यनेन वंशोऽयमिति।

स्रभासार्थ: - इस प्रकार दु:खका स्रभाव कहकर सत्पुरूषों को सर्व सुख का दान होगा, जिसका वर्णन 'वद' श्लोक से करते हैं।

श्लोक: - वदन्त्यनेन वंशोऽयं यदोः सुबहुविश्रुतः । श्रियं यशो महत्त्वं च लप्स्यते परिरक्षितः ॥२६॥ इलोकार्थ:—इस भगवान के कारण से यह यदु का वंश ग्रच्छी प्रकार से बहुत विशेष प्रसिद्ध होगा, इसकी रक्षा करने से 'श्री', व 'यश' ग्रौर बड़ाई को प्राप्त करेगा ॥२१॥

सुबोधनी:--ग्रनेन भगवता कृत्वा यदोवंशः विगीतोऽपि सुबहुविश्रुतो भविष्यति । दुष्टो हि न श्रूयते । दोषनिराकरणे तु श्रूयते । ततोऽपि गुणाधने विश्रुतं भवति । ग्रलौकिके तु गुणे बहुविश्रुतं भवति । मोक्षदानार्थं भगवति समागते सुबहुविश्रुतं भवति । किञ्च । श्रियं च लप्स्यते पूर्वस्मादिधकाम् । यशस्च, श्रियो हि सांसिद्धिको

दोषो लोभ इति तिन्नवृत्त्यर्थं यशसो निरूपराम् । बहिः शोभैषा । अन्तःशोभार्थमाह महत्त्वं चेति । महत्त्वेन सत्यादयः सर्वे गुराा उक्ताः । चकारा-न्मोक्षं च प्राप्स्यति । अनेनैव परिरक्षितश्च भविष्यतीति । न तु सन्निपातेन स्रियमाराः यथा गङ्गया मुक्तः कियते । तथा सति न सर्वोत्कर्षो भगवति समायाति ॥२६ ।

व्याख्यार्थ: — इस भगवान् के कारण से निन्दित भी यदु का वंश ग्रच्छी प्रकार से बहुत विशेष प्रसिद्ध होगा, जो दुष्ट निन्दित है उसको कोई सुनना भी नहीं चाहता है। जब उसके दोष मिट जाते हैं, तब सुना जाता है। यदि उसमें गुण प्रकट होवे तो विशेष सुना जाता है। जो वे गुण ग्रलौकिक होवे तो उसको बहुत सुनना चाहते हैं। यदि उम वंश में मोक्ष दान करने के लिए भगवान् प्रधारे हों तो उसको ग्रच्छे प्रकार (बहुत विशेष तरीके) से सब सज्जन सुनना चाहते हैं। न केवल इतना ही. किन्तु पहले से ग्रधिक 'श्री' को प्राप्त करता है। 'श्री' होने से लोभ रूप दोष की सिद्धि होती है। जिसको मिटाने के लिए यश का निरूपण किया है। यह वर्णन बाहर की शोभा का है। ग्रब भीतर की शोभा का वर्णन करते हुए कहते हैं कि उसमें महत्ता भी ग्रा जाती है। जिससे उसमें सत्य ग्रादि सर्वगुण भी प्रकट हो जाते हैं। श्रोक में 'च' का भावार्थ बताते हैं कि इस 'च' कहने से यह प्रकट किया है कि इस वंश को मोक्ष भी प्राप्त होगा। इसे कर के ही यह वंश पूर्ण रीति से रिक्षत होगा। न कि जैने सिन्निपात से भरे हुए की गङ्गा मुक्ति नहीं करती है, वैसे ही इसके निन्दित होने से भगवान् मुक्ति नहीं करेंगे। यों नहीं है, यों होवे तो भगवान् की सबसे उत्कृष्टता चली जाए। ग्रतः वंश मनुष्य का कैसा भी हो, तो भी भगवान् उसको मुक्त कर सकते हैं।।२६॥

ग्राभास—एवं भगवच्चरित्रमुक्तवा प्रमाण्डलमिव निरूपयन् बलभद्रचरित्रमाह ग्रयं चेति ।

ग्राभासार्थः -- इस प्रकार भगवान् का चरित्र कहकर प्रमारा बल की भाँति बलभद्र के चरित्र 'ग्रय' श्लोक से वर्णन करते हैं।

श्लोक: -- ग्रयं चास्याग्रजः श्रीमान्रामः कमललोचनः । प्रलम्बो निहतो येन वत्सको धेनुकादयः ॥३०॥

इलोकार्थ: — ये श्रीमान्, कमल के समान नेत्रवाले राम, इनके बड़े भाई हैं, जिनने प्रलम्ब, वत्सासुर ग्रौर धेनुक ग्रादि दैत्य मारे हैं।।३०॥

सुबोधिनीः —यथा भगवान् षड्गुर्गौरवर्य-संपन्नः, एवमयमपीति चकारादितिदिश्यते । ग्रनेन तुल्यत्विनिरूपगोष्विप उपदेशातिदेशकृतं वैलक्षण्य-मुक्तं भवति । ग्रस्य भगवतः ग्रग्नजो ज्येष्ठ-भ्राता । तस्य ज्येष्ठत्वे च हेतुमाह श्रीमानिति । शोभातिशयवान् ग्रधिकश्च दृश्यते । राम इति प्रसिद्धः ग्रनेन साधनरूपता तस्योक्ता कमललोचन इति । दृष्ट्ये व सर्वतापनाशक इति । ग्रस्य पौरुषं तथा न प्रसिद्धमिति रूपमेव बहुवर्गितं

पौरुषमप्याहुः प्रलम्बो निहतोऽनेनेति वत्सकः लोके । बलभद्रे ए हत इति प्रसिद्धत्वात् गिएातः । धेनुकादय इति । तत्संबिन्धनः तालाश्च परि-गिएाताः भगवतापि धेनुको हत इति प्रसिद्धः । स्रतः पूर्वमुक्तम् । ये बकादय इति वा पाठः । स्रप्रसिद्धत्वात् दर्दु रादयः स्नादिशब्देन ग्राह्माः । एवं सर्वे भगवद्गुरातत्पराः कायवाङ्मनोभिर्भग-वत्प्रपन्ना जाताः ॥३०॥

च्याख्यार्थ: — श्लोक में 'च' ग्रक्षर का भावार्थ बताते हैं कि जैसे भगवान् ऐरवर्य ग्रादि छः गुराों से युक्त हैं वैसे ये भी हैं। इससे बराबरी के ऐसा निरूपण करते हुए भी भगवान् में उपदेश के ग्रति देश से जो विलक्षणता है, उसको निरूपण करते हैं। इनके बड़े भाई हैं, ये बड़े हैं ग्रौर इनमें भगवतत्व भी है, जिसको प्रसिद्ध करने के लिए 'हेतु' देते हैं, कि ये 'श्रीमान्' हैं। ग्रथात् सबसे ग्रधिक शोभा वाले हैं। ये 'राम' नाम से प्रसिद्ध हैं। यो कहने से उनका साधारण रूप बताया। विशेषता बताते हुए कहते हैं कि ये कमल लोचन होने से हिष्ट से ही सबके ताप नाश करते हैं। ग्रथवा सर्व प्रकार के तापों को मिटाते हैं। इतना वर्णन करने से इनका विक्रम प्रकट न हुग्रा, ग्रतः शौर्य का वर्णन करते हैं। इन्होंने प्रलम्ब को मारा। लोक में वत्सक को मारा, यह प्रसिद्ध है, तथा थेनुक ग्रादि भी मारे। उनके सम्बन्धी तालों को भी गिना, यह भी लोक में प्रसिद्ध है कि भगवान् ने थेनुक को मारा। ग्रतः पहले कहा है, ग्रथवा ये 'वकादय' यों पाठ है। प्रसिद्ध न होने से ग्रादि शब्द से दर्दु र ग्रादि ग्रसुर भी मारे, यह समभ लेना चाहिए। इस प्रकार सब भगवान् के गुण वर्णन में तत्पर हो गए, जिससे काया, वाणी ग्रौर मन से भगवान् के शरण हुए।।३०।।

श्राभास--ततो गुए। श्रवसो मल्लानामपि रस ग्राविर्भूत इत्याह जने विवित ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार भगवद्गुणानुवाद श्रवण के ग्रनन्तर मल्लों में भी रस का ग्राविभीव हुग्रा; जिसका वर्णन 'जनेब्वेवं' श्लोक में श्रीशुकदेवजी करते हैं।

श्लोकः—श्रीशुक उवाच-जनेष्वेवं ब्रुवाऐषु तूर्येषु निनदत्सु च।
कृष्णरामौ समाभाष्य चाणूरो वाक्यमब्रवीत् ॥३१॥

श्लोकार्थ: — श्री शुकदेवजी कहने लगे—मनुष्य इस प्रकार गुगानुवाद कर ही रहे थे कि तुरहैयें बजने लगीं। वे बज ही रहीं थीं ग्रौर चागूर ने ग्राकर राम कृष्ण से कुशल प्रश्न किए। जिससे उनको प्रसन्न समभा। फिर चागूर निम्न वाक्य कहने लगा।

सुबोधिनी: - भ्रन्यथा भयात् रौद्ररस उत्प-न्नोऽपि प्रतिबद्धः स्थितः । भीता एव रौद्ररसेन जाताः। गुराश्रवरो तु रौद्रता गतेति इदानीं संभाषगार्थं प्रवृत्ताः । एवं सर्वे ब्वेव जनेषु प्रकर्षेग गृगात्सु सत्सु तूर्वारिंग च निरन्तरं वाद्यमानानि जातानि । चकारात् मल्लविस्फोटनानि । एवं

मङ्गले संपन्ने स्वस्य जयमाशङ्क्य कृष्णरामो समाभाष्य सम्यगाभाषणं कृत्वा कुशलप्रश्नादिकं विधाय ततः प्रसन्नी ज्ञात्वा चाग्रो वाक्यम-ब्रवीत् । मूख्यत्वात्, पदार्थास्तदीया वाधितार्थाः युद्धं कर्तव्यमिति वाक्यार्थः परमबाधितः। स्रतो वाक्यमित्युक्तम् ॥३१॥

व्याख्यार्थ: - मल्लों की प्रवृत्ति में रुद्र रस रहता है। प्रतियोगी को देखकर उनमें रौद्र रस उत्पन्न होता है। यहां उत्पन्न हुम्रा भी, रौद्ररस भगवान् के गुगों के श्रवण से रुक गया। जिससे सम्भाषण करने के लिए प्रवृत्त हुए। इस प्रकार जब सर्व मनुष्य जोर से भगवद्गुणगान कर रहे थे, तब तुरही बाजे निरन्तर बजने लगे। 'च' कहकर यह बताया कि मल्लों का भी शोर होने लगा। इस प्रकार प्रारम्भिक मङ्गल पूर्ण होने पर, हमारी जीत होगी। इसमें शक समभ कर मल्लों में मुख्य चारणूर भगवान् राम कृष्णा से कुशल प्रश्न कहने लगा। स्रर्थात् उनका वारणी से स्वागत किया। जिससे उनकी प्रसन्नता जानकर निम्न वाक्य कहने लगा।

यह मल्लों में मुख्य होने से जो कुछ कहने लगा, उसके पदों का ग्रर्थ तो बाधित है, किन्तू समग्र वाक्य का भावार्थ युद्ध करना चाहिए यह निकलता है। ग्रतः 'वचन' न कहकर मूल रलोक में 'वाक्य' कहा है ॥३१॥

श्राभास-स हि चतुरः गोप्यं गोप्येनैव निरूपयन्नाह हे नन्दसूनो इति ।

म्राभासार्थ-निश्चय से वह चतुर है। म्रतः जो गुप्त कहने योग्य है, उसका गुप्त रीति से निरूपण करता हुम्रा 'हे नन्दसूनो!'यह श्लोक कहता है, जिसमें गोप्य का संकेत कर देता है।

श्लोक: - चासूर उवाच-हे नन्दसूनो हे राम भवन्तौ वोरसंमतौ। नियुद्धकुशलो श्रत्वा राज्ञाहूतो दिदृक्षुगा ॥३२॥

श्लोकार्थ — चारगूर कहने लगा कि हे नन्द पुत्र! हे राम! तुम दोनों की शूरवीरता वीर पुरुष बखानते हैं। ग्राप मल्ल युद्ध कर सकते हैं ग्रौर उसमें दोनों कुशल हैं। यह सुनकर ही भ्रापको चतुराई देखने की इच्छावाले राजा ने भ्रापको बुलाया है ।३२।

सुबोधिनोः - वस्तुतो जानात्येव नायं नन्द-सूनुरिति । तथा सति भ्रातरिमव भागिनेयमपि युद्धेन युञ्ज्यात् कंसः। रामेति वचनं नाममा-त्रे गा संतोषार्थम् । उत्कर्षवाचकत्वात् बलभद्रे ति नोक्तम् । संकर्षगात्वं च गोप्यमेव । नामग्रहगा-नन्तरं तत्स्तुतिमाह भवन्तौ वीर्यसम्मताविति । पराक्रमे विषये सर्वैः स्तुतौ न कोऽपि युवयोः पराक्रमे विप्रतिपद्यत इति । ग्रतः राज्ञा ग्राहृतौ । किञ्च। नियुद्धो कुशली मल्लानामिव बाहुयुद्धे समर्थों। राज्ञा श्रुतं प्रामािशकमेव भवति। ग्रतो दिहक्षुण अर्थात् बाहुयुद्धं राज्ञा आहुतौ ॥३२॥

व्याख्यार्थ: - यह नन्द का पुत्र नहीं है; यह ग्रच्छी तरह से कंस जानता ही है, तो भी, भ्राता की तरह भानजे को भी युद्ध में लगाता है। 'राम' यों कहना तो नाम मात्र संतोष के लिए है। यदि 'बलभद्र' कहे तो उसकी बड़ाई देखने में ग्रावे। राम में जो सङ्कर्षगत्व है, वह गुप्त रखने योग्य ही है। इस प्रकार नाम लेने के अनन्तर उनकी स्तुति करता है कि आप वीरों में माननीय हैं। ग्रतः ग्रापके पराक्रम की सब बखान करते हैं। कोई ऐसा नहीं है कि जो कहे कि ये वीर युद्ध में कुशल नहीं है। ग्रतः राजा ने ग्रापको बुलाया है ग्रौर विशेष ग्राप कुशल लड़ाक्त हैं। मल्लों के समान बाहु के युद्ध में भी शक्तिमान हैं। यह बात जो राजा ने सुनी है, वह प्रमाणित ही है। सुनने से राजा को ग्रापकी कुशलता देखने की इच्छा हुई, इसलिए ग्रापको बाहुयुद्ध करने के लिए बुलाया है ॥३२॥

श्रामास-ननु राज्ञो दर्शने सुखं भवति, ग्रस्माकं कः पुरुषार्थं इति चेत्तत्राह प्रियं राज्ञ इति।

श्राभासार्थ - राजा को तो देखने से ग्रानन्द होगा, हमारा कौन सा प्रयोजन सिद्ध होगा ? यदि राम कृष्एा यों कह दें तो उसके उत्तर में चारगूर 'प्रियं राज्ञः' श्लोक कहता है।

श्लोकः - प्रियं राज्ञः प्रकुर्वत्यः श्रेयो विन्दन्ति वै प्रजाः । मनसा कर्मगा वाचा विपरीतमतोऽन्यथा ॥३३॥

श्लोकार्थ: - जो प्रजा मन, वागी तथा कर्म से राजा का प्रिय करती है, वह सुखी रहती है भौर जो प्रिय नहीं करती है; वह दु:खी होती है।।३३।।

सुबोधिनो:-राज्ञः प्रियं प्रकर्षेगा कुर्वन्त्यः तदधीनाः प्रजा श्रोयः उत्तमफलं धनादिकं विन्दन्ति। परं कापट्ये फलं न भवतीत्यभि-प्रायेगाह मनसा कर्मगा वाचेति । ये हि काय-वाड्मनोभिः प्रियं कुर्वन्ति, ते श्रेयो व निश्चयेन यतः प्रजानां ग्रयं स्वधर्म इति ॥३३॥

विन्दन्ति। न केवलं प्रिये कृते श्रेयः प्राप्यते म्रन्यथा नेत्येतावदेव किन्तु विषरीतम् । यः प्रियं न करोति कायवाङ्मनोभिः सः ग्रतः ग्रस्मा-द्वेतोः ग्रन्यथा ग्रश्रेयो मारएगदिकं च प्राप्नोति

व्याख्यार्थ: - राजा का अच्छी तरह से जो प्रिय करती है, उसके अधीन वह प्रजा धन ग्रादि उत्ताम फल पाती है। वह प्रिय भी कपट से न करे। ग्रर्थात्, शुद्ध मन, कर्म तथा वागा से करेगी तो निश्चय से फल पाएगी। प्रिय करने से तो उत्तम फल प्राप्त करती है, किन्तु जो मन कर्म ग्रौर वागी से भी प्रिय नहीं करती है वह विपरीत फल; ग्रर्थात् सर्व प्रकार की पीड़ा भोगती है। कारएा कि प्रजा का धर्म है राजा का प्रिय करना ॥३३॥

**ब्राभास--**नन्वस्माभिबलिवनस्थै: क्व मल्लयुद्धं शिक्षितमिति चेत्तत्राह नित्यं प्रमुदिता इति।

ग्राभासार्थ: — वन में रहनेवाले हम बालकों ने मल्लयुद्ध की शिक्षा कहां से प्राप्ति की होगी। यदि ये यों कहदें तो उसके उत्तर में 'नित्य प्रमुदिता' श्लोक कहता है।

श्लोकः — नित्यं प्रमुदिता गोवा वत्सपाला यथा स्फुटम् । वनेषु मल्लयुद्धे त कीडन्तश्चारयन्ति गाः ॥३४॥

श्लोकार्थ: — सदा ही ग्रानन्द में रहने वाले ग्वाले बचपन में ही बछड़ों को चराने के लिए जब वन में जाते हैं, तब वहां वनों में मल्लयुद्ध की कीड़ा करते हुए गौवों को चराते हैं, यह सर्वत्र प्रसिद्ध है ॥३४॥

मुबोधिनी: एके हि जीविकार्थ शिक्षन्ति, ग्रन्थे तु बलार्थ (शिक्षन्ति) पुष्टाः सन्तः, शिक्षकाः परम्परया प्राप्ताः, परं ते लौकिका भवन्ति; ग्रतः शास्त्रीयेभ्यः फलतो हीना ग्रपि स्वरूपतः पुष्टा भवन्ति । तदाह नित्यमेव प्रमुदिता गोपाः

बाल्येऽपि वत्सपालाः स्फुटमेव वनेषु मल्लयुद्धे न क्रीडन्तः गाञ्चारयन्ति । गोचारगो हि श्रमे दुग्धपानं स्वतः सिद्धम्, वृषभागां निग्रहश्च बलिष्ठैरेव भवति । ग्रत सर्वथा श्रुत सत्यम् ।३४।

व्याख्यार्थ:—मल्लयुद्ध सीखने के दो हेतु हैं। एक जीविका के लिए सीखना, दूसरे शरीर को पुष्ट बनाने के लिए सीखना। आपके सिखाने वाले वे हैं, जो परम्परा से सीखते व करते आए हैं, वे लौकिक कहे जाते हैं। ग्रतः जो युद्ध शास्त्र की विधि के जानने वाले शिक्षकों से सीखे हैं, उनसे वे फल से हीन हैं, तो भी स्वरूप से पुष्ट होते हैं। वह (चार्गूर) कहता है गोप हमेशा प्रसन्न चित्त वाले होते हैं। बचपन से ही वछड़ों को चराने जाते है। वे वनों में मल्लयुद्ध की कीड़ा करते हुए उनको चराते हैं। गौग्रों को चराने में श्रम होने पर पीने के लिए दूध तो बिना विलम्ब तैयार है। बैलों को पकड़ना बलिष्ठों का काम है। ग्रतः ग्वाले मल्लयुद्ध की कीड़ा करते हुए दूध पीकर पुष्ट होते हैं। ग्रतः जो राजा ने सुना है, वह सर्वथा सत्य है।।३४।।

श्राभात-तस्माद्राज्ञः प्रियं कर्तव्यमित्याह तस्मादिति ।

ग्राभासार्थः — इसलिए हमको राजा का प्रिय करना चाहिए। जिसका वर्णन 'तस्माद्राज्ञः' श्लोक में करता है —

श्लोक: -- तस्माद्राज्ञः प्रियं यूयं वयं च करवामहे । भूतानि नः प्रसीदन्ति सर्वभूतमयो नृपः ॥३५॥

श्लोकार्थ: — इसी कारण से तुमको ग्रौर हमको राजा का प्रिय करना चाहिए, क्योंकि राजा सर्व भूतों का रूप है, जिससे ग्रपने ऊपर भूत प्रसन्न होते हैं ॥३४॥

मुबोधिनी:—राजा हि सर्वाराध्यः, ग्रतो | मन्ये विद्यावन्तोऽपि प्रियं करवामहे । सर्वानेकीपूर्यं लौकिका वयं च शास्त्रीयाः चकारात् एव- | कृत्य वदति, एकमार्गप्रवृत्तानां हि मुख्यानुसरणं

युक्तमिति, ग्रस्माभिश्चेत्कर्तव्यं भविद्भरिप कर्तव्यमेवेति । ततः किमत ग्राह सूतानि नः प्रसीदन्ति इति । सर्वभूतमयः प्राग्गी, ग्रतस्तेषां हितं कर्तव्यम्, ग्रन्थथात्वे शापप्रसादे कृतघनता

भवेत् । फलदानार्थं यतः सर्वाभूतमयो नृपः, भूतान्यत्र देवतारूपाणि तस्य विवक्षितानि। वस्तुतस्तु पाञ्चभैतिक एव।।३४॥

व्याख्यार्थ: —सबको राजा को सेवा करनी चाहिए। ग्रतः तुम जो लौकिक हो ग्रौर हम जो शास्त्रीय हैं ग्रौर 'च' कहने से यह बताया है कि ग्रन्य भी जो इस विद्या को जानने वाले हैं, वे सब मिल कर राजा का प्रिय कार्य करें। एक ही मार्ग पर चलने वालों को मुख्य का ग्रनुसरण करना चाहिए। हम करते हैं तो ग्रापको भी करना चाहिए। इस प्रकार करने से क्या होगा ? भूत हम पर प्रसन्न होंगे, प्राणी सर्वभूतों के रूप हैं। ग्रतः उनका हित करना चाहिए। यदि हित नहीं किया तो श्राप ग्रौर प्रसाद में फलदान के लिए कृतब्नता होगी, क्योंकि राजा सर्व भूतमय है। भूत राजा देवता रूप कहे हैं, वास्तविक तो वह भी भौतिक ही है।।३५॥

ग्राभास—ततो भगवान् युक्तियुक्तं ग्राह्यमिति, लौकिकमपि न बाधनीयमित्यक्कि-ष्टकर्मा उत्तरमाहेत्याह तन्निशम्येति ।

श्राभासार्थ: —पश्चात् ग्रविलष्टकर्मा भगवान् कहने लगे कि जो युक्त से युक्त हो वह ग्रहण् करना चाहिए ग्रौर लौकिक का भी बाध न करना चाहिए। जिसका वर्णन 'तिन्निशम्य' इलोक में करते हैं —

श्लोकः — तम्निशम्याबवीत्कृष्णो देशकालोचितं वचः । नियुद्धमात्मनोऽभोष्टं मन्यनानोऽभिनन्द्य च ॥३६॥

श्लोकार्थ: — चाणूर के ये वचन सुनकर भगवान् कृष्ण उसके वचनों का ग्रिभ-नन्दन कर ग्रपने को भी युद्ध करना ध्रभीष्ट है, यह मानते हुए देश ग्रौर काल के श्रनुरूप योग्य वचन कहने लगे ॥३६॥

सुबोधिनीः — तद्युक्तियुक्तं वचः, कृष्ट्यस्त-दर्थमेवावतीर्गः समागतश्च, तथापि देशकालयोः यदुचितं तदाह। लौकिकत्वात् प्रश्नस्य, शस्त्रादि-युद्धापेक्षया नियुद्ध मात्मनोऽभोष्टम्। क्षत्रियागां

हि शस्त्रग्रहणं षोडशे वर्षे, उपनयनानन्तरं च शिक्षा, ग्रत इदानीं बाहुयुद्धमेवाभीष्टं मन्यमानः देशकालावस्थानामनुगुणत्ववचनात्तं चार्गूरमभि-नन्द्य चकारात् राजानं च उवाच ॥३६॥

व्याख्यार्थ: — युक्ति से युक्त जो वचन हैं, उनको कहने के लिए ही कृष्ण ने अवतार लिया है और यहां आए हैं, तो भी देश तथा काल के योग्य जो वचन हैं, वे कहने लगे। कारण कि यहां प्रश्न लौकिक का है। शास्त्र आदि से युद्ध करने की अपेक्षा मल्लयुद्ध ही अपने को अभीष्ट है। क्षत्रिय १६ वर्ष के जब होते हैं तब शस्त्र ग्रहण करते हैं। उपनयन के अनन्तर ही शिक्षा ली जाती है। अतः बाहुयुद्ध ही अभीष्ट मानते हुए देश काल के योग्य वचन कहने के कारण उस चाणूर का अभिनन्दन कर राजा को कहने लगे।।३६।।

ग्राभास — द्वयमत्र वक्तव्यम्, राज्ञः प्रियं कर्तव्यमेव, परं त्वया सह नियुद्धं न कर्तव्यम्, ग्रतुल्यबलत्वादिति, तदाह द्वयेन प्रजा इति ।

ग्राभासार्थ: — यहां दो बात कहनी हैं। एक राजा का प्रिय कर्तव्य करना ग्रौर दूसरी तेरे साथ लड़ाई नहीं करनी। कारण कि दोनों का बल समान नहीं है। जिसका वर्णन दो क्लोकों से करते हैं। जिनमें प्रथम प्रजा' इस क्लोक से कहते हैं—

श्लोकः -- प्रजा मोजपतेरस्य वयं चापि वनेचराः । करवाम प्रियं नित्यं तन्नः परमनुग्रहः ।।३७॥

श्लोकार्थ: इस भोज पति कंस की हम ग्रीर तुम प्रजा हैं। हम तो वनवासी हैं, तो भी इनका प्रिय करते हैं। वह ग्रापका बड़ा ग्रनुग्रह है।।३७।।

मुबोधिनी: —ग्रस्य भोजपते: कंसस्य, प्रदर्श-नेन तिरस्कृत इव, वयमिति प्रदर्शनेन कथं वा प्रजात्विमित्युपहसित:, वयं चकाराद्य्यं च, वस्तु-तस्तु यूयमेव, चस्त्वर्थे, वयं तु वनेचरा इति, नास्माकं राज्ञा कृत्यम्, तथाणि नित्यं करवाम, फलं तु नापेक्ष्यत इत्याह तन्नः परमनुग्रह इति । मातुलो हि राजा, स चेद्भागिनेयगुणान् पश्येत्, तदा ग्रनुगृह्णीयादेवेति युक्तत्वादभिनन्दनम् । एतावानर्थः साधारणः ॥३७॥

च्याख्यार्थ: —इस भोजपित कंस की हम वनवासी प्रजा हैं। यह उपहास की तरह कहा है, 'च' कहकर बताया है कि सचमुच तो तुम इसकी प्रजा हो। हम तो वन में रहने वाले हैं, ग्रतः हमारा राजा से कोई काम नहीं है, तो भी उनका नित्य प्रिय करते हैं। हम फल की इच्छा नहीं रखते हैं, इसलिए कहते हैं कि इस प्रकार हमको मह्युद्ध करने का ग्रवसर ग्रापने दिया है। यह परम ग्रनुग्रह है। राजा मेरा मामा है, वह यदि भानेजों के गुएगों को देखे तो ग्रनुग्रह करेगा ही, यह योग्य होने से हषं की बात है। इस प्रकार जो कहा हैं, वह साधारएं। है।।३७॥

श्राभास-विशेषमाह बाला वयमिति।

ग्राभासार्थ-साधारण कह कर ग्रब 'बालावयं' श्लोक में विशेष कहते हैं।

श्लोकः — बाला वयं तुल्यबलैः क्रीडिव्यामो यथोचितस् । भवेन्नियुद्धं माऽधर्मः स्पृशेन्मल्लसभासदः ॥ इ८॥

श्लोकार्थ: —हम बालक हैं, ग्रतः समान बलवालों से योग्यता के ग्रनुमार सेलेंगे। कुश्ती भले ही हो, पर इसी प्रकार हो कि जैसे मल्ल श्रीर सभासदों को श्रधर्म स्पर्श न करे। । ३८।।

### 

मुबोधनीः — प्रदर्शनमेव ह्यत्र प्रयोजनम्, नत्वन्यत् चेत्, तदा बाहुयुद्धं शास्त्रनुसारेण् कर्त-व्यमिति तथैव करिष्याम इत्याह बाला वयमिति । नियुद्धशास्त्रे हि समानवयस्कैरेव समानवलदेहैः युद्धं कर्तव्यमिति हि स्थितिः ग्रतः बालः समानवयस्कैस्तुल्यबलैरेतैगोंपैः सह क्रीडिष्यामः, तथासत्युचितं भवति, तदाह यथोचितमिति । नन्वाज्ञा प्रमाण्म्, का ग्रौचितीत्याशङ्क्ष्याह भवेन्नियुद्धमिति । ग्रसमानैः क्रियमाण्मेतद्यु-

द्धमधर्मो मा भवेत्, ततो द्रष्टृगांमल्ल सभासदां दोषोपि न भवेदित्याह मल्लसभासदः मा स्पृशे-दिति । चार्गूरोक्तो हि लौकिको धर्मः, तदिवह्द्धोऽयं शास्त्रीयो धर्म इति युक्तमुक्तं भगवतापि। चार्गूरादयो दैत्या इति छलेनैवोक्तवान् । बल्सविचनो वयं बालाः तुल्यबलाः प्रातीतिकाः सखित्वा रूगोपाः बलभद्रो वा, भवांस्तु न तुल्यबलः, किन्तु हीनबल इति ग्रमिप्रायेगा प्रत्युक्तम् ॥३६॥

व्याख्यार्थ:—इस सभा में अपनी पहलवानी दिखाना ही प्रयोजन है, न कि दूसरा कोई मतलब है? यदि यों है तो मल्लयुद्ध शास्त्रानुसार करना ही चाहिए। इसलिए हम वसा ही करेंगे। जिसका स्पष्टीकरण करते हुए कहते हैं कि हम बालक हैं, युद्ध के प्रारम्भ में कहा है कि समान आयुवाले तथा समान देह और बलवालों में कुश्ती करनी चाहिए, यह मर्यादा है। इसलिए कहने है कि जैसे योग्य हो वैसा करना चाहिए। यदि कहो कि राजा की आजा ही प्रमाण है, योग्यता क्या है? इसके उत्तर में कहते हैं कि कुश्ती भले हो, किन्तु असमानों में कुस्ती करने से यह हस्तयुद्ध अधर्म हौगा, अतः वह नहीं होना चाहिए, जिससे मल्लयुद्ध लड़नेवालों को तथा सभासदों को अधर्म न लगे। चाणूर ने कहा कि वह लोकिक धर्म है और यह युग शास्त्रीय धर्म है, उससे विरुद्ध नहीं है। चाणूर आदि देत्य हैं, इसलिए उन्होंने जो कहा है वह छल से ही कहा है। यहां भगवान ने 'बाला' शब्द अपने लिए कहा है, जिसका गृढ़ आशय आचार्य श्री प्रकट करते हैं कि भगवान के इस शब्द का भावार्थ है हम बालक, सम्बन्धी होने से 'बाल' हैं। अर्थात् आयु करके प्रतीति बाल की होती है, किन्तु हम बलवाले हैं, गोप आदि भी प्रतीति से ही सखा हैं, अथवा बलभ्रद तुम तो हमारे समान बलशाली नहीं हो. किन्तु कम शक्ति वाले हो। इस अभिप्राय से 'बाला' शब्द दिया है।।३६।।

ग्रामास—चाणूरस्तु विपरीतं ज्ञात्वा ग्रानिष्टफलार्थं विपरीतत्वं संपाद्य युद्धार्थं प्रवर्तयते न बाल इति द्वाम्याम् । उपपत्त्या बलं साधयति । न वा त्वं बालः, स्थूला-भिप्रायेग् सूक्ष्मत्वमाशङ्कच दृष्टसिद्धि मत्वा ग्रङ्गोकारे तत्परिहारार्थमाह 'न बालो न किशोर' इति ।

ग्राभासार्थ: — चाराूर तो भगवान् के वचनों को विपरीत समभ कर ग्रनिष्ट फल के लिए विपरीतता सम्पादन कर युद्ध में प्रवृत्त कराने के लिए 'न बालो' ग्रादि दो श्लोकों में कहता है, हेतु देकर सिद्ध करता है कि ग्राप बलवान् हैं, ग्राप बालक नहीं हैं —

चागूर उवाच—न बालो न किशोरस्त्वं बलश्च बलिनां वरः । लीलयेमो हतो येन सहस्रद्विपसत्त्वभृत् ॥३६॥ तस्माद्भवद्भूचां बलिभियोद्धिव्यं नाऽनयोऽत्रवं । मयि विक्रम वार्ष्णय बलेन सह मुष्टिकः ॥४०॥ श्लोकार्थ: — चागूर कहने लगा, कि तूं न बालक है श्रौर न किशोर है श्रौर बलराम बलवानों में श्लेष्ठ है। हजार हस्तियों के समान बलवाले कुवलयापीड़ को जिसने क्रीडा से मार डाला,श्लत: ग्राप दोनों को बलवानों से ही कुश्ती करनी चाहिए, इसमें किसी प्रकार का श्रन्याय नहीं है। हे वृष्णि कुल में उत्पन्न कृष्ण, तूं मेरे साथ मल्लयुद्ध कर श्रौर बलराम मुष्टिक के साथ कुश्ती करे।।४०।।

मुबोधिनी: — वयस्तव बलादिनियामकं न भवतीत्यभिप्रायः। वस्तुतोपि तथा। बलश्चेति चकारात् सोऽपि न बालो न किशोरः, किन्तु बिलनां वरः, सोऽपि भवांश्च, उभयोर्बलमपि प्रतिज्ञाय ग्रन्यतरबलसाधनं दृष्टान्तेनेतरत् साधित्रम्, सहस्रद्विपानां सत्व बिभित्तं इति ताहश्च्यः कुवलयापीडः। द्विपस्य बलं शास्त्रसिद्धं पुरुषाच्छतगुरगं बलमिति, भारं वहति पुरुषशत-भारं वहति गज इति। ताहशोऽपि लीलयैव हतः, नह्यसाधनेन, ससाधन इभः पुरुषेरगं बालेन वा हन्तुं शक्यः, ग्रतोतिपुरुषकारस्त्वियं वर्ततं इति न भवान् पुरुषैस्तुल्यः। एवं बलभद्रोऽपि। तत किमत ग्राह तस्मादिति। भवद्भ्यां सह गजादिप बिल्डियोद्धिव्यम्। एवं युद्धे नानयः। शत्रुभि-

योंद्धव्यमेव, न्यायिवरोधोपि नास्ति। वै निश्चयेन। तिंह गोपालास्तथाविधाः सन्ति, तैः सह
युद्धं कर्तव्यमिति चेत्, तत्राह मियिवक्रमेति।
वार्क्णेयेति संबोधनं छलं दूरीकरोति। कपटं
परित्यज्य स्पष्टं मया सह युद्धं कुरु, त्वं कंसस्य
भागिनेयः, ग्रतः किमिति छलवादः क्रियते, छलं
परित्यज्य मया सह द्वेषिणा स्पष्टं युद्धं कर्तव्यम्,
तदाह विक्रमेति। पराक्रमं कुरु, बलेन सह मुष्टिकः
पराक्रमं करोतु, ग्रनेन मुष्टिको हीनः बलः प्रबलः
ग्रहं महाबलस्त्वत्तोपीति निर्हापतवान्। ग्रत एव
भगवता चःणूरो हतः, ग्रन्यथा ग्रक्तिष्टकर्मा न
हन्यात्। हननस्याप्रतिज्ञातत्वात्। एवं वाग्वव्यावधि सर्वेषां द्रष्टृणां भगवत्यासिक्तिनिर्हपिता ॥४०॥

### इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मराभट्टात्मजश्रीवल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धपूर्वार्धे चत्वारिशाध्यायविवरराम् ।।४०।।

व्याख्यार्थ: —मैं बालक हूँ यह जों तूं कहता है, वह ठीक नहीं है; क्योंकि तुम्हारी आयु बल आदि को नियम में रखनेवाली नहीं है। इस अभिप्राय से कहता है कि 'न बालो न' तू न बालक है और न किशोर है, आचार्य श्री कहते हैं कि वास्तव में यह कहना सत्य है। 'च' का तात्पर्य है कि बलराम भी न बालक है और न किशोर है; बिल्क बलवानों में श्रेष्ठ है, वह और आप दोनों ही बलवान हों, यह प्रतिज्ञा कर उसको सिद्ध करने के लिए हष्टान्त देता है। कुवलयापीड़ हस्ती में हजार हाथियों का बल है, एक साधारण हस्ती में बिलष्ठ मनुष्यों के समान बल रहता है और सौ मनुष्यों के समान बोक्त भी उठाता है, वैसे बिलष्ठ कुवलयापीड को लीला से मार डाला, बिना किसी शस्त्र आदि साधन के कोई बालक या पुरूष साधन वाले हस्ती को नहीं मार सकता है, अतः तूं बहुत वीर है। इससे तूं मनुष्य जंसा नहीं है, इस प्रकार बलभद्र भी मनुष्य के समान नहीं है। यदि यों है, तो क्या? इसके उत्तर में कहते है कि इसी कारण से आपके साथ तो उन योद्धों को लड़ना चाहिए जो कुवलयापीड़ से विशेष बलवान होवें। इस प्रकार इस युद्ध में अन्याय नहीं है, शतुओं से तो युद्ध करना ही चाहिए, जिसमें न्याय से भी विरोध नहीं है, यह निश्चय ही है।

यदि कहो कि गोप वैसे ही हैं, उनसे हम युद्ध करें। उसके उत्तर में चागूर कहता है कि नहीं। हे वार्लीय! तू मुभसे कुश्ती कर, तू युद्ध कला में उत्पन्न हुम्रा है, ग्रतः में गोप हूँ,यह छन छोड़कर खुली तरह से मुभसे लड़ाई कर। तूं कंस के बिहन का पुत्र है, ग्रतः छल से वाद क्यों कर रहा है? छल छोड़कर मुभ शस्त्र से, स्पष्ट लड़ाई कर, इसिलए कहता है कि विक्रम से ग्राज्ञा ग्रथं में लोहा दिया है कि लड़ाई कर,पराक्रम दिखा। बलराम के साथ मुख्टिक पराक्रम दिखावे, यों कहने का चागूर का तात्पर्य है कि मुख्टिक में थोड़ा बल है, मैं तुमसे भी विशेष बलवाला हूँ, इससे ही कहा गया है कि चागूर को भगवान ने मारा, यों नहीं कहते, ग्रर्थात् ग्रहंकार प्रकट न करता, तो ग्रिक्किष्टकमा भगवान उसको नहीं मारते; क्योंकि मारने की प्रतिज्ञा नहीं की थी इस प्रकार वाग्गी के बन्धन तक सब देखने व ालों की भगवान में ग्रासक्ति का निरूपण किया।।४०।।

श्री मद्भागवत महापुराण दशम-स्कंध (पूर्वार्ध) ४३वें ग्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरण द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत-टीका) राजस-प्रमेय ग्रवान्तर प्रकरण प्रथम ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण

### राग टोडी

हँसत हँसत श्याम प्रबल कुवलया संघारघौ।।
तुरत दंत लये उखारि कंधनि पर धारघौ।
निरखित नर नारि मुदित चिकत गज मारयौ।।
ग्राति हि कोमल ग्रजान सुनत नृपित जिय में संकारघौ।
तनु जिन ज्यों भये प्रान मल्लानि प्रेम ग्राये॥
देखत ही संकित गए कालिरिख भाये।
कंस ग्रानि घेरि लियो दोउ मन मुसक्याये॥
ग्रमुर बीर चहुँ पास जिनके मुख ग्रकाश मल्ल करत घास नास ब्रह्म को बिचारै।
सबै कहत मिरहु श्याम सुनत रहत सदा नाम हार जीत घर ही में कौन काहि मारे॥
हँसि बोले श्याम राम कहा सुनत रहे नाम खेलन को हमिह काम बालक संग डोले।
सूर नन्द के कुमार यहै राजसी बिचार कहा कहत बार बार प्रभु ऐसे बोले॥

॥ श्रीकृष्णाय नमः ॥
॥ श्री गोपीजनवज्जभाय नमः ॥
॥ श्री वाक्यति चरणकमलेभ्यो नमः ॥

# • श्रीमद्भागवत महापुराण •

दशम स्कन्ध (पूर्वार्ध)

श्रीमद्वन्न भाचार्य विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ४३वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ४०वाँ ग्रध्याय

## राजस-प्रमेय-अवान्तर प्रकरण

'दितीय अध्याय' 'तथा आध्याय'

बुवलपानी क्रमान पूर्व स्ट्रामान में प्रवेश बाणूर, मुख्टिक मादि पहलवानों का तथा कंस का उद्धार

कारिका—एकचत्वारिशत्तमे वधः कंसस्य रूप्यते ।
तदीयैः सह तस्माद्धि पित्रोरोधश्च दीनयोः ॥१॥

बलक्षयाय लीलापि वाक्यान्यासिक्तबोधने ।
मक्तार्थे मारणं चास्य कंसस्यापि तथैव च ॥२॥

प्रतिबन्धनिवृत्यर्थमेतावद्भगवत्कृतम् ।
निकद्धास्तेपि मुक्ता हि पूर्वस्माच्च विशिष्टता ।।३॥

बोधिता ज्ञानकथनादासिक्तश्च स्थितैव हि ।
जिविधाः सर्व एवैते गुणातीतोपि सात्विकः ॥४॥

स्रथवा ते पुनर्वाच्यास्तत्रैके मोचिताः स्वतः । निरूद्धाः सफलाः प्रोक्ताः पितरौ पूर्वतोधिकौ ॥४॥

कारिकार्थ—इस इकतालीसवें ग्रध्याय में साथियों के साथ कंस के वध का निरूपण किया जाता है, जिससे माता पिता की ग्रासिक भी कही गई है।

उनकीं ग्रासिक्त को जगाने के लिए नगर की स्त्रियों के वाक्य माता पिता को कहे गए हैं। कंस तथा मल्ल ग्रादि का वध भक्तों के लिए ही किया है। यह सब भगवान ने निरोध में जो प्रतिबन्ध थे, उनकी निवृत्ति के लिए किया है ग्रीर जिससे इस ग्रध्याय में शत्रुग्नों की भी मुक्ति हुई है। इस ग्रध्याय में भगवत्व (भगवान पने) के ज्ञान कहने से प्रथम कहे हुए निरोध से यहाँ विशेषता बताई है। ग्रासिक्त भी स्थित है ही उसका यों निरूपण है ग्रीर यहां कोई नवीन ग्रासिक्त नहीं कराई जाती है, इस कारण से भी विशिष्टता है। तामस भाव के समय भगवान्पन से ज्ञान नहीं था। ग्रब भगवत्व का ज्ञान हुग्रा है। ग्रतः ग्रासिक्त न्तन कही जाती है। ये सब तीन प्रकार के हैं। ये कौन ? मल्ल, स्त्रियां ग्रीर माता पिता। ये तीन क्रम से तामसे, राजसे ग्रीर सात्विक हैं। यहां वैकुष्ठ लोक का फल कहा है। वह लोक ज्ञानियों को प्राप्त होता है ग्रीर वह ज्ञान सतोगुण के उदय होने से ही होता है, इस कारण से वसुदेवजी को यहां सात्विक कहा है।

अथवा ये तीन गुण इस अध्याय के अनन्तर के प्रसंग में इस प्रकार समभने चाहिए, वे प्रकार बताते हैं—

१—जो यादव बाहर दुःखी थे, उनको उस दुःख से स्वतः खुड़ाकर यहाँ बुला लिया, यह बुलाना माता पिता के लिए नहीं था ग्रौर सांदिपिनी को भी बुलालिया ये सात्विक हैं। इनकी कथा ग्रागे के ग्रध्यायों में होगी।

२—जिनका पहले निरोध हुम्रा , वे तामस ब्रजस्थ हैं, जिनका वर्णन दो म्रध्यायों में किया है।

१-मल्ल, २-स्त्रियां, ३-माता पिता

३—जिनको फल प्राप्त हुग्रा है वे कुब्जा, ग्रक्र्र ग्रादि राजस; जिनका कि वर्गान पीछे दो ग्रध्यायों में हुग्रा है। इस ग्रध्याय में पूर्व निरोध से भी ग्रधिक गुगा-तीत माता पिता का वर्गान किया है उनके छुड़ाने के लिए अन्यों का वर्गान है।।१॥

श्राभास—पूर्वाध्याये युद्धार्थं चाणूराकारणमुक्तम्, 'ग्राहूतो न निवर्तेते' शास्त्रात् हीनवलेनापि युद्धार्थं प्रवृत्तावित्याह एवमिति ।

ग्राभासार्थ-पूर्व ग्रध्याय में युद्ध के लिए चारगूर ने बुलाया है, शास्त्र की ग्राज्ञा है कि यदि कोई लड़ाई करने के लिए बुलावे तो लड़ाई करनी ही चाहिए। वहां से हटना योग्य नहीं है, चाहे वह लड़ने वाला कम बलवाला हो। अतः युद्ध करने को प्रवृत्त हुए, जिसका वर्णन 'एवं चित' श्लोक में श्री शुकदेवजी कहते हैं-

श्लोक-श्रीशुक उवाच-एवं चित्तसंकल्पो भगवानमधुसूदनः। श्राससादाथ चाणूरं मृष्टिक रोहिगासुत: ॥१॥

श्लोकार्थ-श्लीशुकदेवजी कहते हैं-इस प्रकार जो करना है, उसका विचार करके मधुसूदन भगवान चारगूर के पास जाकर उससे भिड़े श्रौर रोहिंगी के पुत्र मुष्टिक से भिडे ॥१॥

मुबोधिनी - चिंचतो विचारितः संकल्पो येन, यस्य वा। चर्चा हि विचारात्मिका, ग्रविचार्य चेत् दुर्बलेन सह ( महान् ) युद्धं कुर्यात्, तदा दोषो भवेत् । किञ्च । भगवान् तद्धदयमपि जानाति, युद्धाभावे न निवर्तत इति, शङ्का तु नास्तीत्याह मधुसूदन इति । यो मधुमपि हन्ति, तत्रायं को वा वराक इति, ग्रत एव ग्राससाद निकटे संबद्धो जातः । अथिति । प्रथमं चारगूरस्य, पश्चाचागारः सः स्वस्मिन् योजितः, भिन्नपक्षे मारितो दूरीकृतो वा, अथ तदनन्तरं चारगूरमा-ससाद, मृष्टिकं तु रोहिगाीसूत इति, मृष्टिको ह्यप्रयोजकः, बिभेति च स्वतः, स्वयं च नोक्तवान्, तथापि चागूरे संलग्ने तद्वाक्यात् स्वयमपि संलग्नः । तदनुचितमिति रोहिग्गीसृत इत्युक्तम् । 11811

व्याख्यार्थ - भगवान् ने प्रथम इस कुश्ती करने के विषय में चार्गूर से विचार विमर्श किया, ग्रनन्तर तय हुग्रा कि कुश्ती करनी चाहिए, यदि परामशं करने के सिवाय दुवंल के साथ हस्त युद्ध किया जावे तो दोष है। म्रब विचार पूर्वक यह कुश्ती लड़ी जाती है। म्रतः इसमें किसी प्रकार दोष नहीं है। विशेष में भगवान् चारगूर के हृदय की बात भी जानते हैं कि यह युद्ध के सिवाय शान्ति न करेगा। लड़ने में भगवान् को तो कुछ संशय वा डर नहीं है, क्योंकि भगवान् 'मधुसूदन' हैं ग्रर्थात् मधू दैत्य को मारने वाले हैं। जहां मधु दैत्य जैसे प्रबल का कुछ बल नहीं चला, वहां यह बेचारा

क्या है ? अतः इसके निकट जाकर इससे भिड़े, पहले चार्गूर के पास गए, अनन्तर उस चार्गूर को ग्रपने से मिला लिया। ग्रनन्तर दूसरे पक्ष में उसको मारा व दूर फैंक दिया ग्रौर मुख्टिक को रोहिगाी पुत्र ने इस प्रकार नष्ट किया। मुष्टिक तो डरता था, इसलिए स्वयं ने कुछ नहीं कहा। इसलिए उसकी कुश्ती प्रयोजनवाली नहीं थीं। मुब्टिक ने देखा चारगूर भगवान् से कुश्ती वह रहा है, तब ग्राप भी लड़ने लगे; वह ग्रनुचित है, इसलिए बलराम न कहकर 'रोहिग्गी मुत' कहा है ।।१।।

श्राभास-मन्नयुद्धप्रकारेण प्रवृत्ताविति तदाह चतुभिः।

श्राभासार्थ - मल शास्त्र में जिस प्रकार मल से लड़ने के लिए कहा है, वैसे ही लड़ने में प्रवृत्त हुए, जिसका वर्णन ४ श्लोकों में करते हैं -

कारिका-बलं शिक्षा च माया च प्रसादश्च गुरोस्तथा। चत्वारोपि निराकार्यास्ततः श्लोकचतुष्टयम् ॥१॥

कारिकार्थ-४ श्लोक क्यों कहे हैं ? उसका कारण ग्राचार्यश्री इस कारिका में प्रकट करते हैं। ४ श्लोकों में बल, शिक्षा, माया ग्रौर गुरु की कृपा; इन चार बातों को बतानी हैं, ग्रत: ४ श्लोक हैं।।१।

श्लोक - हस्ताभ्यां हस्तयोर्बद्धवा पद्भचामेव च पादयोः । विचकर्षतुरन्योन्यं प्रसह्य विजिगीषया ॥२॥

श्लोकार्थ-हाथों से हाथ मिला कर ग्रीर पैरों से दोनों पैर जोड़ कर, जीतने की इच्छा से बलपूर्वक ग्रापस में खींचने लगे ॥२॥

सुबोधिनी—हस्ताभ्यामिति । हस्ताग्रे हस्ताग्रं | कृतवन्तौ । येनैवाकृष्टो परः ग्राकृष्टो भवति स धृत्वा पादाग्रे च पादाग्रं विचकर्षतुः । प्रथमं सम- पराजितो भवति इति, ग्रङ्गुलीनां बन्धनं पर-त्वायाह ग्रन्योन्यं प्रसह्य विजिगीवया श्राकर्षणं स्परमुभयोः ग्रत्रव । जये महाबलत्वम् ॥२॥

व्याख्यार्थ - हाथों के अग्रभाग को हाथों के अग्रभाग से मिलाकर इस प्रकार पैरों के अग्रभाग को पैरों के अग्रभाग से मिलाकर दोनों एक दूसरे को खींचने लगे। जीत लेने की इच्छा से जबर्दस्ती से खींचने की किया करने लगे। जिसके खींचने से दूसरा घसीटा हुम्रा म्रा जाता है, वह पराजित

१- ग्राधिदैविक, २- चारगूर ग्राधिभौतिक रहा उस पक्ष में,

३- घुटने, सिर ग्रादि मिलाकर सम्मुख हो के लड़ रहे हैं।

गिना जाता है। इस युद्ध में ही दोनों की परस्पर श्रङ्ग ुलियों का बन्धन होता है। जीतने में विशेष बल चाहिए।।२॥

श्राभास - ततः साक्षात्सर्वाङ्गेषु संयोगेन युद्धमाह श्ररत्नी हे इति ।

ग्राभासार्थ —पश्चात् सर्व ग्रङ्गों से सामने परस्पर मिलकर जो युद्ध किया है, उसका वर्णन 'श्चरती द्वे' श्लोक में करते हैं--

श्लीक — ग्ररत्नी द्वे ग्ररत्नीभ्यां जानुभ्यां चैव जानुनी । श्लिरः शीष्णीरसोरस्तावन्योन्यमिजध्नतुः ॥३॥

श्लोकार्थ—दोनों ने भ्रपने हाथ की भ्रँगुलियों को खोल कर परस्पर हाथ मिलाए भ्रौर इस प्रकार घुटनों को घुटनों से, मस्तक को मस्तक से, छाती को छाती से मिला कर लड़ने लगे ।।३।।

सुबोधिनी--हस्तमध्ये उभयत्रापि हस्तसंबन्धः । तुष्टयं बोद्धव्यम् । शिरः शिष्णा उरसा उरः । ग्ररत्नीवाच्यो भवति तथा जानुद्वयमपि ग्रघो- एवं तौ ग्रन्योन्यमाभिमुख्येन जन्नतुः । वलशिक्षे भागसहितजानुद्वयेन संवेष्टितं भवति, क्रमेणैतञ्च- । निरूपिते ॥३॥

द्याख्यार्थ — दोनों तरफ के खुले हुए हाथों के मध्यभाग के सम्बन्ध को 'ग्ररत्नी' कहते हैं। इसी प्रकार दोनों घुटने भी नीचे के भाग सहित मिलाए तथा मस्तक मस्तक से छाती छाती से मिलाकर परस्पर सामना करने लगे। इस प्रकार बल ग्रौर शिक्षा का निरूपण किया।।३॥

ग्राभास - मायया शास्त्रीयप्रकारमाह परिश्रामणेति ।

ग्राभासार्थ-माया से ज्ञास्त्र की परिपाटी 'परिभ्रामगा' श्लोक से कहते हैं-

श्लोक—परिभ्रामग्गविक्षेपपरिरम्भावपातनैः । उत्सर्पग्गापसर्पग्रिश्वान्योन्यं प्रत्यक्त्धताम् ॥४॥

श्लोकार्थ — चारों तरफ घुमाना, दूर फैंकना, जोर से ग्रालिंगन, फिर पृथ्वी पर पटकना, ग्रागे बढ़ना, पीछे हटना; इस प्रकार एक दूसरे के बल को रोकने लगे ॥४॥

मुबोधनी—परितो भ्रामग्रामेकस्यैकेन, ततो दूरे विक्षेपः, ततः पुनरागतयोः परिरम्भः गाढा- लिङ्गनम्, ततो मिलितेनैव भूमाववपातनम्, एवं चत्वारः एकक्रमेग्रा, ततो विश्लिष्टयोः उत्सर्पग्राम् मूर्घ्वप्रक्षेपः, श्रयसर्पणं हत्वा पश्चात्सर्पग्मधः

सर्पणं वा । पतितो मल्लः ऊर्ध्वं सर्पणेनापि उप-रितनं जयित । उपरितनो वा अधस्तनम् । एव-मन्योन्यं प्रत्यरुध्यताम् । अन्योन्यस्य बलं यथा प्रतिरुद्धं भवित ॥४॥

व्याख्यार्थ - प्रथम दोनों परस्पर एक दूसरे को चारों तरफ घुमाते हुए दूर फेंक देते थे, फिर दोनों स्राकर गाढ स्रालिङ्गन करते थे। पश्चात् मिलते ही भूमि पर पटक देते थे। इस प्रकार चारों ही एक क्रम से करते थे। ग्रनन्तर जब दोनों छुट्टे हो जाते थे तब ग्रागे धकेलते, तो वे पीछे पास ग्रा जाते, जो कोई गिरा देता तो वह सरकता हुआ ऊपर आ जाता है। जिससे उसकी जीत हो जाती है। अथवा ऊपर वाला नीचे हो जाय तो फिर वह जीत जाता है; इस प्रकार जैसे एक दूसरे का बल रुक जावे ऐसी क्रिया कर अपना बल दिखाने लगे ॥४॥

श्रामास - ततः प्रसादेनापि प्राप्तैः प्रकारैर्युद्धमाह उत्थापनैरिति ।

म्राभासार्थ--पश्चात् म्रर्थात् बल, शिक्षा ग्रौर माया के प्रकार से युद्ध कर म्रब गुरु कृपा से जो युद्ध करने के तरीकों का ज्ञान हुआ है, उन तरीकों से युद्ध करते हैं, जिसका वर्णन 'उत्थापने' श्लोक से करते हैं---

श्लोक-उत्थापनैचन्नयनैश्वालनैः स्थापनैरपि । परस्परं जिगीबन्ताबुपचक्रतुरात्मनः ॥५॥

श्लोकार्थ-जो घुटने ग्रौर पैरों को समेट कर स्थिर जैसा बैठ जाता है, उसको वहाँ से खड़ा कर देना ग्रौर जो एक स्थान पर सिमिट कर खड़ा रह जाता है, उसको वहाँ से सरकाकर ले जाना, जो स्थिर है, उसको हिला देना, जो हिलता एवं फिर रहा है, उसको एक स्थान पर स्थिर कर देना; इन चार प्रकारों से वे मल्ल ग्रपनी अपनी जीत होने के लिए अपनी देह को दुःख देने लगे ।। १।।

सुबोधिनी - उपविष्टं स्थिरं प्रतिज्ञाय उत्था-पनं करोति स जयति । यस्तूर्वं तिष्ठति तं य उन्नमयति सोऽपि जयति । तथा यः स्थिरो भवति तं च यश्चालयति प्रतिज्ञया सोऽपि तथा, यश्चल-तीतस्ततः तं यः स्थिरीकरोति सोऽपि । एवमेते-

ऽति चत्वारः प्रकाराः, तैः जिगीषन्तौ मल्लौ श्रात्मनः अपक्रमतुः देहस्यापकारं कृतवन्तौ । अत्र संघातः प्रत्यक्षः स्थूलः कार्पास इव चारगूरादेः, सूक्ष्मोऽतिनिष्ठरः वज्रस्येव भगवतः ॥५॥

व्याख्यार्थ - जो प्रतिज्ञा कर, स्थिर होकर बैठे हुए को उठाता है, वह जीतता है। जो सीधा खड़ा हो जाता है; उसको नमाता है वह भी जीतता है। जो स्थिर होकर खड़ा होता है, प्रतिज्ञा के साथ उसको वहां से हिलाता है, वह भी जीतता है। ग्रौर जो इधर उधर घूम रहा हो, उसको एक स्थान पर स्थिर कर देता है. वह भी जीतता है। इस प्रकार ये युद्ध के जो चार प्रकार हैं, उनसे जो युद्ध करते हैं, वे जीतने की इच्छा से अपने शरीर का अपकार करते है। इस प्रकार के युद्ध में अङ्ग को चोट लगना तो प्रत्यक्ष ही है। यद्यपि चारगूर आदि स्थूल हैं, किन्तु वे कपास की भांति हैं और

१- कन्धे (गले) में हाथ डाल कर नमाता है।

भगवान् सूक्ष्म होते हुए भी वज्र के समान ग्रति निष्ठुर है।।१।।

ग्रामास—एवं फलतः भगवज्जयेऽपि प्रतीत्या विपरीत इति ये पूर्वं स्वासक्ताः कृताः तत्रापि स्त्रियो मुग्धाः तास्त्वसहमानाः स्वहृदयस्थं भावं प्रकाशितवत्य इत्याह तदिति एकादशिभः । तत्र सप्तिभिद्दं ष्टवर्णानं भगवचिर्त्रत्वाय, चतुभिः स्विनन्दार्थं गोपिका-स्तोत्रमिति । तत्र प्रथमं युद्धं दृष्ट्वा खिन्नानां ग्राक्रोशार्थं प्रवृत्तिमाह-तद्युद्धं बलाबलवत्, ग्रतः परस्परं योषितः समेताः सानुकम्पाः स्वस्वदेशग्रामभेदेन वरूथशः समेताः वक्ष्यमा-ग्रमचुरिति सम्बन्धः । तत्प्रसिद्धं वा बलाबलवद्युद्धमेवोचुः एतद्बलाबलयुद्धमिति ।

ग्राभासार्थ — यद्यपि इस युद्ध का फल भगवान् की ही जय हुई, तो भी जो भगवान् में प्रेमासक्त थे, उनको विपरीत प्रतीति होने लगी। उनमें भी जो स्त्रियां थीं वे तो भोलीं थीं, जिम्से वे उस प्रतीति को सहन न कर सकीं। ग्रतः ग्रपने हृदय में स्थित भावों को प्रकाशित करने लगीं, जिसका वर्णन 'तद्बलाबल' से ११ थ्रोकों में करती हैं। उनमें सात श्लोकों में प्रत्यक्ष देखा हुग्रा भगवञ्चरित्र वर्णन करती हैं ग्रीर ४ श्लोकों में ग्रपनी निन्दा के लिए गोपियों का स्तोत्र कहा है। जिसमें पहले युद्ध को देखकर जो खेद युक्त हो के चिल्लाने लगे, उनका वर्णन करती हैं। किस प्रकार कहने लगीं वह प्रकार कहते हैं। दया युक्त हृदयवानी सब स्त्रियां ग्रपने ग्रपने देश तथा ग्राम के भेद से रक्षित स्थान पर मिलकर परस्पर जो कहना है वह कहने लगीं। सबल ग्रीर निर्बल का युद्ध जो प्रत्यक्ष देखने में ग्रा रहा था प्रथम उसका वर्णन करने लगीं —

श्लोक—तद्बलाबलवद्युद्धं समेताः सर्वयोषितः । ऊचुः परस्परं राजन् सानुकम्पा वरूथशः ।।६।।

श्लोकार्थ — हे राजन् ! बलवान् ग्रौर निर्वल का वह युद्ध देख, इकट्ठी हुई सब स्त्रियाँ करुगा सहित परस्पर कहने लगीं।।६॥

मुबोधनी—-ततस्तस्य दोषा अप्यग्रे अचुरिति केचित्, तद्युद्धमालक्ष्य वा समेताः बलाबलवतो-युंद्धम्, बलं चाबलं च, मतुबुभयत्र सम्बध्यते तयोर्बलाबलयुक्तं यथा भवति तथा वा युद्धम् । सर्वेषां योषित इति निरोध एव नियामको न संबन्धादिरित्युक्तम् । परस्परमिति समान-शोलव्यसनता सर्वेषामुक्ता । राजिन्निति स्नेहा- त्संबोधनमवधानाय । स्त्रीणां वचनमिति कदा-चिदुपेक्षां कुर्यादिति, स्निग्धे स्नेहस्यायं गुणः यत्समर्थेऽप्यसमर्थंबुद्धिरिति, समूहबाहुल्ये हि सम्यक् श्रवणं भवतीति । दशविधा वा लीलया, सगुणा नवविधा एकविधा निर्गुंग्णा इति । एवं दशप्रकारसमूहाः ।।६।।

व्याख्यार्थ—कोई कहते हैं कि वे उसके दोष भी ग्रागे कहने लगीं। बलवाले ग्रौर निर्वल\*

<sup>\*</sup> श्लोक में 'बलाबलवत्'पद में जो मतुप् प्रत्यय है,वह बल ग्रौर ग्रबल दोनों शब्दों के साथ जोड़ना है।

की लड़ाई देखकर जो समान शील तथा व्यसन वाली थीं, वे परस्पर ग्राके मिलीं। इन सब स्त्रियों के मिलाप का कारण निरोध है, न कि सम्बन्ध कारण है। राजन ! यह सम्बोधन राजा को स्नेह से सावधान करने के लिए दिया है, क्योंकि कदाचित् राजा यों समभ्रे कि स्त्रियों के वचन है वे कैसे होंगे उनको न सुना तो हानि नहीं, यों राजा न समभे, इसलिए इस प्रकार का सावधान करने के लिए संबोधन दिया है। स्नेह में यह गुगा है कि समर्थ की असमर्थ समभा देता है, विशेष समूह में ग्रच्छी तरह सुना जाता है ग्रर्थात् करने वाले बहुत होते हैं तो बड़ी ध्वनि निकलती है, जिससे वह अच्छी तरह सुनने में आती है। लीला से वे दश प्रकार की थीं। सगुण से नव प्रकार की

श्राभास-तत्रैका न्यायाभिनिविष्टाः अन्यायमसहमाना आहुः महानयमिति । स्राभासार्थ - उनमें एक प्रकार का न्याय प्रिय था, वह स्रन्याय का सहन नहीं कर सकता था, वह कहने लगा-

श्लोक—स्त्रिय ऊचु:-महानयं बताधर्म एषां राजसमासदाम् । ये बालंबलवद्यद्धं राज्ञोऽन्विच्छन्ति पश्यतः ॥ ॥।।

श्लोकार्थ--स्त्रियाँ कहने लगीं-खेद है कि राज सभा के ये सभासद् राजा के देखते हुए बालक की बलवान से कुश्ती करा रहे हैं, यह महान् ग्रधर्म है ॥७॥

सबोधिनी-- बतेति खेदे। कथमेवमकस्मात् अनर्थः प्रवृत्त इति, अयं महानेवाधर्मः एषां राज-सभासदां भविष्यति । यद्यपि राजसंबन्ध एवा-धर्मः तत्रापि सभासंबन्धः, तत्राप्यधिकारः, सर्वा-पेक्षया ग्रयं महानेवाधर्मः, तमेवाह, निमित्तं वा । ये बालबलवद्यद्धमिति । एको बालः; अपरो बल-वानिति तयोर्युद्धं शास्त्रविरुद्धमिति, तत्रापि

थीं ग्रौर एक निर्गू एा थी, इस प्रकार दश विध समूह थे।।६॥

राज्ञः पश्यतः । राजा हि धर्ममृतिः, तस्य दर्शने मृतर।मधिकृतैरन्यायो न कर्तव्य इति । अतः राज्ञः पश्यतोऽपि सतः अन्विच्छन्तीति । अनेन राजाप्येवं ज्ञास्यति एते सर्वत्रैवंभूता दृष्टा इति । ततो हष्ट्रापकारोऽपि भविष्यतीति तासामा-शयः ॥७॥

व्याख्यार्थ - खेद है कि यह अचानक अधर्म कैसे हो रहा है ? यह बडा ही अधर्म है, जो राज सभा के सम्यों को लगेना। हालांकि श्रधर्म राजा से सम्बन्ध रखता है, तो भी उसका सभा से भी सम्बन्ध है। उनमें भी जो सभा के ग्रधिकारी हैं ग्रर्थात् सभा के ग्रधिकारियों को वैसी सभा बन्द करने का अधिकार है । सब अधर्मों से यह महान् अधर्म है, जो एक बाल और दूसरा बलवाला अर्थात् पह-लवान, इन दोनों का युद्ध शास्त्र के विरुद्ध है। उस पर भी राजा के देखते हुए युद्ध हो रहा है। राजा धर्म की मूर्ति होता है, उसके सामने ग्रधिकारियों को ग्रन्याय नहीं करना चाहिए। ग्रतः राजा के देखते हुए भी ग्रधिकारी यों करना चाहते हैं, इससे राजा भी यों समभेगा कि ये सब ऐसे दुष्ट हैं, जो श्रधर्म करा रहे हैं। पश्चात् देख कर इसका दण्ड भी होगा, उनके कहने का यह ही स्राशय है।।७॥

म्राभास-ननु भगवानिप सबलो बलिष्ठः, ग्रतो नाधर्मो भविष्यतीति चेत्तत्राहुः क वजसारसर्वाङ्गाविति।

ग्राभासार्थ-भगवान् भी बलवान-बलिष्ठ हैं । ग्रतः कोई ग्रधर्म नहीं होगा । इस पर 'क वज्र सार' श्लोक कहती हैं-

श्लोक—क्व वज्रसारसर्वाङ्गौ मन्नौ शैलेन्द्रसंतिभौ । क्व चातिसुकुमाराङ्गौ किशोरौ नाप्तयौवनौ ॥८॥

श्लोकार्थ--वज्र के समान कठोर ग्रँग वाले तथा पर्वतराज के समान योद्धा कहाँ? ग्रौर ग्रित कोमल ग्रँग वाले, जो ग्रभी युवावस्था को भी प्राप्त नहीं हुए हैं, वैसे किशोर ग्रवस्था वाले बालक कहाँ ? ।। ८।।

मुबोधिनी — न हि बाधितमर्थं वेदोऽपि बोध-यित, भगवतोऽङ्गानि कोमलानीत्यनुभवसिद्धम् । मह्नानामप्यङ्गान्यतिकठिनानीत्यपि लोकप्रसिद्धिः। किञ्च । ताबुञ्जौ, एतौ च सूक्ष्मौ, 'यंत्राकृतिस्तत्र गुणा' इति न्यायिवरोधोऽत्र प्रदिश्वतः। तदाह । बद्ध दिप सारभूतानि सर्वाङ्गानि ययोः सुतरां मह्नौ मह्नविद्यायां निपुणौ, तत्रापि शंलेन्द्रसंनिभौ महामेरुतुल्यो कव, एतौ बालकौ वा स्रतिसुकुमारौ
का। स्रत्यन्तं सुकुमाराण्यङ्गानि ययोः। वयसा
तु किशोरौ, लोके किशोराविष देहवशाद्बीजादिवशाद्वा प्राप्तयौवनाविव भवतः। तदिष नास्तीत्याहुः। न प्राप्तं यौवनं याभ्यामिति। नत्र् समासः
स्पष्टतया प्रदर्शनार्थः। द।।

च्याख्यार्थ - बाधित रर्थ को वेद भी बोध नहीं कराता हैं। भगवान् के स्रङ्ग कोमल हैं, यह स्रनुभव से सिद्ध है। मल्लों के स्रङ्ग बहुत कठोर होते हैं, यह भी प्रसिद्ध है। स्रौर विशेष, वे मल्ल तो लम्बे हैं स्रौर ये बाल छोटे हैं। जंसी स्राकृति वैसे गुएा होते हैं, यों कह कर बताया कि यहां न्याय के विरुद्ध कार्य हो रहा है जिसका वर्णन करती हैं। वज्र से भी मजबूत सर्व सङ्ग वाले, मल्ल विद्या में भी निपुरा तथा महामेरू के तुल्य ये मल्ल कहां ? स्रौर ये स्रित कोमलाङ्ग कुमार कहाँ ? स्रायु से तो स्रभी किशोर ही हैं। कभी किशोर भी देह तथा बीज के कारएा किशोर स्रवस्था में भी जवान जैसे हो जाते हैं, किन्तु ये वैसे भी नहीं हैं, यह स्पष्ट देखने में स्राता है। इसलिए श्लोक में न स्राप्तयोवनं याभ्यां तौ (नाप्तयोवनौ) यह नञ् समास से दिया है।।।।

श्राभास—एवमधर्मे हेतुभूतं न्यायिवरोधं निरूष्य न केवलमधर्मः एषां भविष्यित, किन्तु यस्य धर्मस्य प्रभावेन ऐश्वर्यादिकं भुञ्जते, तस्याप्यतिक्रमो भविष्यतीत्याहुः धर्म व्यतिक्रम इति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार ग्रधर्म करने में जो हेतु रूप न्याय का विरोध है, वह कहकर विशेष कहती हैं कि न केवल इनको ग्रधर्म लगेगा, किन्तु जिस धर्म के प्रभाव से ऐश्वर्य ग्रादि भोगते हैं उस धर्म का भी उल्लङ्घन होगा, जिसका वर्णन 'धर्मव्यितक्रमों' स्लोक में करते हैं—

श्लोक — धर्मव्यतिक्रमो ह्यस्य समाजस्य ध्रुवं भवेत् । यत्राधर्मः समुत्तिष्ठे न्न स्थेयं तत्र कहिचित् ॥ १॥ श्लोकार्थ--इस सभा में धर्म का उल्लङ्घन ग्रवश्य होगा, जहाँ ग्रधर्म होवे, वहाँ कभी बैठना नहीं चाहिए।।६।

सुबोधिनो — ग्रस्य समाजस्य ध्रुवं व्यतिक्रमो भवेत्, शुभफलं धर्मादेवेति तदितिक्रमे नाश एव, ततः पूर्वं विषमिनयोगेनाधर्मः । ग्रन्येऽपि सहजा ग्रध्माः सन्त्येव, वस्तुतोऽपि धर्मस्य प्रभुरच्युत इति प्रभोरन्यथा विनियोगे लीलादर्शने वा धर्मस्य क्रमेन्सेवकत्वेन सेवकसेवकानां भवत्येवातिक्रमः, सोऽप्य-

धमंः धमं नातिकमेदिति निषेधात् । एवमधमंः श्रिस्मिन् समाजे सर्वत एवोद्गतः, श्रतो यत्र सम्य-गधर्म उत्तिष्ठेत्, तत्र दुःखस्यावश्यंभावात् कदा-चिदपि न स्थेयम् । यद्यपि दुःखसंभावना नास्ति, तथापि कारगोत्पत्ते विद्यमानत्वात् सर्पनिकटश-यनवत् न स्थेयमेव ॥ है।।

व्याख्यार्थ — इस समाज का निश्चय उलटा भाग्य होगा। कारण कि ग्रुभ फल धर्म से ही होता है। उसके उल्लङ्घन से नाश ही होता है। प्रथम छाटे को बड़े से युद्ध कराके ग्रधमं किया है। दूसरे भी सहज ग्रधम हुए हैं। वास्तव में धर्म का स्वामी ग्रच्युत है। उसका ग्रन्य प्रकार विनियोग होने पर वा लीला दर्शन में ग्रथवा धर्म सेवकपन से सेवक सेवकों का ग्रितिकम होता ही है। वह भी ग्रधमं है। शास्त्र में ग्राज्ञा है कि धर्म का उल्लङ्गन न करे। इस प्रकार इस में चारों तरफ ग्रधमं प्रकट हो गहा है। इससे जहां सर्व प्रकार ग्रधमं देखने में ग्रावे वहाँ दुःख (नाश) ग्रवश्य होगा। ग्रतः वहां कभी भी नहीं ठहरना चाहिए, जो कि यहां दुःख की संभावना प्रकट नहीं है, तो भी कारण की उत्पत्ति तो मौजूद है। इसलिए जैसे सर्प पड़ा हो वहां उसके निकट सोना नहीं चाहिए, क्योंकि नाश का कारण सर्प मौजूद है। इसी प्रकार यहां भी दुःख का कारण मौजूद है।।हा।

श्राभास—नन्वेवं सित सर्वेषामेवाधमः, को विशेषः समाजस्येति चेत्तत्राहुः न सभां प्रविशेदिति ।

ग्राभासार्थ — यदि यों है तो सर्व को ग्रधर्म लगेगा, सभा की विशेषता क्या है ? जो उस को ही ग्रधर्म लगे इस पर 'न सभां प्रविशेत्' श्लोक कह कर इसका समाधान करती हैं—

श्लोक—ग्रपरा ऊचुः-न सभा प्रविशेत्प्राज्ञः सभ्यदोषाननुस्मरन् । श्रब्रुवन्विब्रुवन्नज्ञो नरः किल्बिषमश्नुते ॥१०॥

इलोकार्थ — दूसरी कहती है-सभासदों के दोष जानने वाले बुद्धिमान् पुरुष को सभा में नहीं जाना चाहिए; क्योंकि वैसी सभा में जाकर न कहे, ग्रथवा विरुद्ध कहे, ग्रथवा कहे कि मैं नहीं जोनता, तो वे तीन ही पाप के भागी होते हैं।।१०।।

१- उसके साथ

सुबोधिनी--ग्रथवा किमित्यूच्यते, निर्गन्तव्यं वा, तृष्णीं वा स्थातव्यमित्याशङ्कृय स्वार्थमप्याहः न सभामिति । सभास्थैरवश्यं वक्तव्यम् ग्रथा-सामध्यं चेत्, प्रथमत एव प्राज्ञ: ग्रग्निमार्थं सवं जानन् सभामेव न प्रविशेत्। 'सभायां न प्रवेष्टव्यं वक्तव्यं वा समञ्जसम् । अज्ञवन् विज्ञवन् वापि नरो भवति किल्बियो'ति मनुवाक्यात् । एते हि सम्यदोषा इत्याहः श्रबुविन्निति । सभायां उपवि- ष्टेनावश्यं वक्तव्यम्, पृष्टः ग्रपृष्टो वा यथोचितं न वदेत्, तथापि नरकभागी स्यात्, यदि वा विरुद्धं वदेत्, अन्यायपृष्टः अपृष्टो वा, पृष्टश्चे ज्ञानन्नपि नाहं जाने इति वदेत, सोऽज्ञ इत्यूच्यते । एवं त्रिविधा ग्रप्येते नरकभाजो भवन्ति । सभायां प्रविशन् सभास्मर्गे तद्गतगृगादोषागामिप स्म-रएामावश्यकमिति तथोक्तम् । किल्बिषमावश्यकं नरकम् ॥१०॥

व्याख्यार्थ - ग्रथवा क्या करना चाहिए ? सभा छोड़ कर बाहर ग्रा जाना चाहिए वा चुप हो के बैठना चाहिए ? इस पर जो करना चाहिए वह 'न सभां' इस रलोक में बताती है-जो सभा में बैठे हों उनको अवश्य कहना चाहिए, यदि कहने की शक्ति न हो, तो बुद्धिमान् को सभा में क्या होगा, इसको पहले ही समभ, सभा में ही न जाना चाहिए, मनु ने भी कहा है कि सभा में जाना हो नहीं चाहिए यदि जाए तो जो योग्य हो वह कहना चाहिए यदि न कहता है तो वह मन्ष्य पापी होता है। ये सभासदों के दोष हैं - नहीं कहना, सभा में बैठे हुए को पूछने ग्रथवा न पूछने पर भी योग्य (उचित बात) नहीं कहे, तो वह नरक भागी होता है, अथवा विरुद्ध कहे तो भी नरक भागी होता है। ग्रन्याय से पूछने पर, वा न पूछने पर या पूछने पर भी यदि कोई कह देवे कि मैं नहीं जानता हूं तो वह मूर्ख कहा जाता है। इस प्रकार के तीन ही सभा में बैठे हुए नरक भागी होते हैं। सभा में जाते समय सभा का स्मरण करते हुए उसके गूगा तथा दोषों को भी स्मरण करना चाहिए, 'किल्बिष' शब्द का अर्थ यहां अवश्य नरक की प्राप्ति है ॥१०॥

श्राभास-ननु भगवतोपि बलमवश्यमस्ति 'कुवलयापोडवधात्तत्राहु: वल्गतः शत्रुम-भित' इति ।

श्राभासार्थ - यदि कोई कहे कि भगवान् भी निश्चय बलवान् है जिसका प्रमाण कुवलयापीड़ हस्ती का वध है इसके उत्तर में 'बल्गतः शत्रु' श्लोक कहती हैं -

श्लोक - वल्गतः शत्रुमितः कृष्णस्य वदनाम्बुजम् । वोक्षतां श्रमवार्यप्रं पद्मकोशसिवास्बुमिः ॥११॥

इलोकार्थ - ग्ररी ! शत्रु के चारों तरफ मल्ल के शब्द कहते फिरते हुए कुष्ण के मुख कमल को देखों तो कैंसा परिश्रम से उत्पन्न जल से अर्थात् पसीने से गीला हो रहा है ? यों दिखाई देता है, जैसा जल से व्याप्त कमल ॥११॥

मल्लशब्दान्कुर्वतः कृष्णस्य सदानन्दस्य ग्रस्माकं सर्वस्वस्य वा वदनाम्बुजं प्रस्वेदजलैर्व्याप्तं पश्यत । । लोकप्रसिद्धः । श्रमवारिभिर्व्याप्तं न तु कणैः,

सुबोधिनी--शत्रुं चारगूरमभितः वल्गतः । यद्यधिकबलः समबलो वा स्यात्, तदा शत्रोरिवा-स्यापि श्रमो न स्यात्, 'शब्दश्चासमर्थस्यैवे'ति यनेनान्तःश्रमाधिक्यं द्योतितम् । ननु भवत्येव कर्मणा श्रमः, को दोष इति चेत्तत्राहुः पद्मकोश-मिवाम्बुभिरिति । पद्मकोशो हि जलादुद्गतो भवति, न कदाचिज्जलं स्पृश्चिति, यथा जलं वर्धते तथा तन्नालमेपि वर्धत इति तस्य जलव्याप्तिरसं-

भाविता । तथा भगवतोऽपि श्रमजलसंबन्धोऽसं-भावित इत्यर्थः । तासामासक्तिसिद्धचर्थं भगवता तथा प्रदिशतं ग्रन्थासक्ता मा भवेयुरिति, कंसा-दीनां च प्रथमतः सुख र्थम् ॥११॥

व्याख्यार्थ – शत्रु (चागूर) के चारों तरफ, मल्लों के समान शब्द करते हुए, हमारे सबस्व सदानन्द कृष्ण के पसीने के जल से व्याप्त मुखकमल को तो देखो, यदि शत्रु से प्रधिक बल वाले प्रथवा समान बल वाले होते तो शत्रु की तरह इनको भी श्रम न होता, शब्द तो ग्रसमर्थ ही करते हैं, यह लोक में प्रसिद्ध ही है। श्रम से उत्पन्न जल से मुख कमल भरा पड़ा है, नहीं कि बूं दों से। इससे मालूम होता है कि भीतरी श्रम की ग्रधिकता है। कर्म करने से श्रम होता \* ही है, इससे कौनसा दोष है ? इसके समाधान में कहती है कि जसे पद्मकोश जल से उत्पन्न होता है, किन्तु उसको जल स्पर्श नहीं करता है। ज्यों जल बढ़ता है त्यों उसका नाला भी बढ़ता है, जिससे उसकी जल से ग्राई ता ग्रसंभव है। वैसे ही भगवान को भी श्रम जल का स्पर्श हो नहीं सकता है। तब शङ्का होती है कि स्त्रियों जो कह रही हैं वह ग्रसत्य है क्या ? जिसका समाधान ग्राचार्य श्री करते हैं कि ये स्त्रियां ग्रन्थ में ग्रासक्त न होवे, उनकी ग्रामित्त मुक्त में ही सिद्ध हो तदर्थ भगवान ने उनको वैसी प्रतीति कराई है ग्रीर यों करने से कंसादिक को भी प्रथम प्रसन्न किया है।।११॥

श्राभास—एतत्सर्वेषां न प्रकटमिति वक्तुरिप कदाचिद्र्शनाभावात् बलभद्रे सर्वज-नीनं तदिति सापेक्षमाहुः किं न पश्यतेति ।

श्राभासार्थ - यह भगवान के मुखारिवन्द पर श्रम जल का दर्शन सब को न भी हुआ हो। कदाचित् कहने वाली को भी न हुआ हो। बलभद्र में जो दीख रहा है वह तो सब देख रहे हैं। ग्रतः अपेक्षा से कि न पश्यत' रलोक में उसका वर्णन करती है—

श्लोक— किं न पश्यत रामस्य मुखमातास्त्रलोचनम् । मुब्टिकं प्रति सामर्षं हाससंरम्भक्तोभितम् ॥१२॥

इलोकार्थ — ग्ररी ! राम का लाल शुर्ख नेत्रवाला मुख नहीं देखती हो क्या ? जो मुष्टिक के प्रति क्रोधपूर्ण है। इतना होते हुए भी वह हास के ग्रावेश से सुशोभित है। १२॥

<sup>\*</sup> टीका में 'भवत्येव' है, नीचे नोट में 'भवतु' पाठ दिया है। यदि वह हो, तो उसका ग्रर्थ इस प्रकार होगा, कर्म से श्रम होने दो क्या दोष है ?

सबोधिनी--रामस्य मुखमासमन्ताम् ताम्र-लोचनं कि न पश्यत । भ्राता ज्येष्ठोऽयम् । अस्य श्रमः सर्वजनीतः, ग्रन्यथा क्रोधाविभविं न कूर्यात्। ग्रशक्तस्यैव तथा करणात् । नन् स्वभावतोऽपि ताम्री भवेदित्याशङ्क्याह मुष्ट्रिकं प्रति सामर्ष-मिति। मृष्टिको मारगीय इति क्रोधमाविर्भाव-यति । स्वतो ह्यसमर्थानां कामादयः प्रवर्तका भवन्ति । नन्वेतदि सहजमिति चेत्रताह हास- संरम्भशोभितमिति । हासेन यः क्रोधसंरम्भः तेन शोभितम् । ग्रथवा पूर्वं हाससंरम्भेगा हासपूर्वक-कामलीलया शोभितम्, पूर्ववचने ग्रस्मान्खिन्ना-न्वा दृष्टा हाससंरम्भाभ्यां शोभितम्। एता ग्रस्मान् न जानन्तीति हास्यम्, दुःखं प्राप्नुवन्तीति शीघं मारगाय इति संरम्भमपि करोति । उभाम्यां वातिशोभितम्, ग्रतो न सहजं किमपीत्यर्थः।१२।

व्याख्याथं ताम्र जैसे सम्पूर्ण लाल नेत्र वाला राम का मुख क्या नहीं देखती हो ? यह बड़ा भाई है: इसका श्रम सार्वजनिक है, नहीं होता तो क्रोध को प्रकट न करते, ग्रवक्त ही यों करता है, लाल नेत्र स्वभाव से भी होते हैं, इस पर कहती हैं कि ये नेत्र स्वभाव से लाल नहीं हैं, किन्तु इस मुष्टिक को मारना हो है, इसलिए क्रोध का ग्राविभवि होने से ये नेत्र लाल हुए हैं। जो स्वयं ग्रसमर्थ हैं, उनकी प्रवृत्ति कामादिक कराते हैं। यदि कहो कि यह भी सहज है तो इस पर कहती हैं कि हास से जो क्रोध उत्पन्न किया उससे सुशोभित मुख है। जिससे ये नेत्र क्रोध के कारण ही लाल हुए हैं प्रथवा प्रथम हास पूर्वक की हुई कामलीला से यह मुख सुशोभित है। अथवा आगे कहे हुए वचन में हमको खिन्न (सखेद) देखकर हास ग्रीर क्रोध से शोभित यह मुख है। ये स्त्रियाँ हमको नहीं जानती हैं, इस कारएा हास्य किया है ग्रौर ये दुख पारही हैं। इसलिए उसको (मुष्टिक करों) शोध्र मारना चाहिए, ग्रतः क्रोध भी करते हैं। दोनों (हास एवं क्रोध) से विशेष शोभित है, ग्रत: कहने का यह तात्पर्य है कि कुछ भी सहज नहीं है ॥१२॥

श्रामास - एवं स्नोहवशादश्रान्तेपि भगवति श्रमं मत्मा ग्रनवसरे भगवानस्माभि-र्देष्ट इति स्वभारयं विगर्हयन्त्यः गोकुलवासिनां भाग्यमभिनन्दन्ति पुण्या बत इति चत्भिः।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार ग्रश्नान्त भी भगवान् को प्रेम से श्रमित समभकर कहने लगी कि हमने भगवान् के दर्शन अवसर पर नहीं किए। इससे अपने भाग्य को धिक्कारती हुई गोकुल वासियों के भाग्य की पुण्या बतं। श्लोक से लेकर ४ श्लोको में सराहना करती हैं—

श्लोक—पुण्या बतं व्रजभुवो यदयं नृलिङ्गगूढः पुरागापुरुषो वनचित्रमाल्यः। गाः पालयन्सहबलः क्रण्यंश्च वेण् विक्रीडयाञ्चिति गिरित्ररमाचिताङ्घिः ।१३।

श्लोकार्थ-ग्रहो ! व्रज की भूमि धन्य है । जहाँ मनुष्य शरीर से गुप्त साक्षात् पूराण पुरुष परमात्मा बन के विचित्र पुरुप माला धारण कर, बलदेवजी के साथ गौश्रों को चराते, बंसी बजाते क्रीड़ा करते वहाँ बिराजते हैं, इस लीला समय में भी महा-देवजी तथा लक्ष्मीजी इनके चरगों की सेवा करती है ॥१३॥

महोशिनो गाने भूगिमभूत्र ।

सुबोधनी-ग्रादौ भूमिमभिनन्दन्ति, पश्चात् स्त्रियः, ग्रादौ व्रजभुव एव धन्याः,यदयं नृलिङ्कोन कपटमानुषवेषेगा गृढः सन् स्वयं पूरागापुरुषोपि वनचित्रमालायुक्तश्च तत्रत्या गाः पालयन् ससहा-योपि तत्परः बलभद्रसहितः विक्रीडयैव विशेषेगा क्रीडार्थमेव अस्त्रति व्रजभुवम्, गच्छति वा. स्वयं तू गिरित्रेगा रमया च ग्राचितौ ग्रङ्घी यस्य। भूमि: स्वभावतः पुण्या भवति, यद्यपि मथुरापि तथा गिएता, तथापि मथुरामण्डले व्रजभुव एव पुण्याः, पुण्यं हि सूखफलं भवति, निरन्तरं तत्र-त्यानां सुखानुभवात्, अत्र त तद्विपरीता इति। बतेति हर्षे, एता इशमपि लोके स्थानं भवतीति। गोप्यस्य हि क्रीडा सुखदायिनी । ग्रतो भगवतोपि गुप्तकीडासाधनत्वात् सुखदा भूमि:। पुरारापुरुष इति तासां स्वरूपज्ञानं हढिमिति ज्ञापितम्। तथापि श्रमाविर्भावात् स्थलान्तरप्रशंसैव । गुप्तश्च सर्वैर्व्यवहतु शक्यते । तथात्वे नियामकमप्याह । वनस्थानामपि चित्रमाल्यानां धारक इति । गाः पालयन्निति । सुतरां गौगाभावाश्रयगात् स्वच्छ-न्दलीला संपद्यते । बाधकनिराकरगार्थं ससहा-योपि । रसोद्बोधनार्थं रक्षकदेवोद्बोधनार्थं वा

दिनेपि परमानन्दानुभवार्थं च वेगाुक्वगानम्। चकारात् नानाविधां च लीलां कुर्वन् । भूमे: पूजने तत्रत्यानिप पूजयतीति स्वच्छन्दलीलाया-मतिकामेपि नापराधो भवति । ग्रन्यत्र गृप्तत्वा-भावे स्वस्य नेष्टम्, गुप्तत्वे तु चारणूरादीनामतिक्रम इति उभयथाप्यत्र दु:खम्। न च गोकूले स्वरूप-प्रच्यूत एव तिष्ठतीति शङ्कनीयम्। यतस्तत्र स्थितमपि महादेवो लक्ष्मीश्च पूजयति। स हि पशुपति:, तदीयानां पशुनां पालोनां भगवान रक्षक इति स्वयमपराधी च पूजनया स्वापराधं दूरीकरोति, महांश्रोतस्वकार्यं करोति, तदा हीनो लज्जते, ग्रतः पूजयति । ग्रन्यथा गोवर्धनोद्धररो इन्द्रस्यापकारं कूर्यात्, गोवर्धनं वा विशकलितम्, स हि यथास्थितान् पर्वतान् पालयति, सूदर्शन-स्यापि मोक्षं नाङ्गीकूर्यात्, ग्रतः सेवकत्वेनैव तस्य व्यवहारो हइयते। लक्ष्मीः पूनः सर्वश्वीमूलप्रकृतिः, तद्वैभवरूपा गोप्यः, तासामपि कृपां करोतीति। ग्रथवा। महादेवो भगवति पशुपालने क्रियमारो तस्य पालनं गमिष्यतीति, रमा च गोपिकासू स्थितास् ग्रादरो गमिष्यतीति ॥१३॥

व्याख्यार्थ — प्रथम वर्ज की भूमि की सराहना करती हैं, पीछे स्त्रियों की पहले तो वर्ज की भूमियां धन्य हैं, कारण कि यह स्वयं पुराण पुरुष, कपट से मानुष रूप धारण कर, विचित्र वन की मालाधों को पहन कर, वहाँ की गायों को पालते हुए, सहायक बलभद्र के साथ विशेष कीड़ा करने के लिए बर्ज भूमि को पूजते हैं ग्रथवा वहां जाते हैं, ग्रापके चरण तो महादेव ग्रौर लक्ष्मी पूज रहे हैं, भूमि यद्यपि स्वभाव से पुण्य वाली होती है, हालांकि मथुरा भी वैसी गिनी गई है तो भी मथुरा मण्डल में वर्ज की भूमियाँ ही पुण्य रूप हैं, पुण्य का फल सुख है, जिसका प्रमाण यह है कि व्यवसी निरन्तर सुख का ग्रनुभव कर रहे हैं, यहा तो उससे विपरीत दुःख का ग्रनुभव हो रहा है, श्लोक में (बत) शब्द से हर्ष प्रकट किया है कि लोक में ऐसा भी स्थान है, जो गोप्य है। उसकी ही कोड़ा सुख देने वाली होती है। ग्रतः यह भूमि गुप्त कीड़ा का साधन होने से भागवान को भी सुख देने वाली है। (पुराण पुरुष) कहकर यह बताया है कि इनको हद स्वरूप ज्ञान है, तो भी श्रम के ग्राविभाव से दूसरे स्थल की प्रशंसा ही की है। सब कार्य गुप्त रूप से सब कर सकते है। इस प्रकार से हैं तो भी नियामक को भी कहती है, वन में स्थितों का भी नियामक, विचित्र वनमालाग्रों को धारण करने वाले हैं, (गायों का पालन करते हुए) यों कहने का ग्राशय है कि बहुत ही गौण भाव के ग्राश्रय से स्वच्छन्द लीला हो सकती है, ग्रर्थात् पुराण पुरुषोत्तम होकर भी कपट मनुष्य बन गायों को चराना यह गौण भाव का ग्राश्रय लेना है। वैसा करने से ही गोप ग्रादि से स्वच्छन्द लीला हो स्वता है। वैसा करने से ही गोप ग्रादि से स्वच्छन्द लीला हो

सको है। उस लीला में कोई भी बाधक न हो तदर्थ अपने साथ सहायक (बलरामजी) भी लिया है । रस को जगाने के लिए, रक्षक देव को भी प्रबुद्ध करने के लिए प्रथवा दिन के समय में भी परमानन्द को ग्रनुभव कराने के लिए, भगवान् वेरापू बजाते हैं, ग्रौर श्लोक में जो (च) शब्द दिया है जिसका ग्राशय प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री कहते हैं कि केवल यह लोला नहीं करते थे, किन्तू अन्य भी अनेक प्रकार की लीलाओं को करते थे। भूमि का पूजन करते हुए वहाँवालों का भी समादर करते थे, यों कहने से यदि स्वच्छन्द लीला का उल्लङ्घन भी हो जाए तो कोई अपराध नहीं। अन्यत्र गुप्तत्व का यदि अभाव हो तो वह आपको प्रिय नहीं है, गुप्त होने पर चारगूर आदि का अति-क्रम होता है। इस प्रकार दोनों बातों में दुःख है। यह भी शङ्का न करनी कि ये गोकूल में अपने निज स्वरूप से च्युत हो गए हैं, जो कि वहां स्थित स्वरूप को भी महादेवजी तथा लक्ष्मीजी पूज रही हैं। महादेवजी इसलिए भी पूजा करते हैं कि स्वयं (पशुपितः) पशुग्रों के स्वामी हैं। ग्रौर यहां भगवान् उन पशुस्रों के रक्षक एवं पालक हैं स्रीर विशेष कारण बताते है कि एक तो वे पूजन करते हैं, जो ग्रपराधी होता है पूजा से ग्रपराध को दूर करता है ग्रीर देखता है कि इनने यह महान् होकर मेरा कार्य कर रहे हैं.मैं नहीं करता हूं,तब उसको लज्जा आती है, जिससे वह पूजा करता है, अन्यथा गोवर्द्ध न के उद्धरण के समय उन्द्र का अपकार (बुरा) करे अथवा गोवर्द्ध न दूक कर दे, वह तो यथा स्थित पर्वतों की पालना करते हैं। सुदर्शन का मोक्ष भी अङ्गीकार न करे,अत: देखा जाता है कि उनका व्यवहार सेवक की भांति ही है। लक्ष्मीजी सकल स्त्रियों की मूल प्रकृति हैं। उनके वैभव का रूप गोपियां हैं। उन पर भी कृपा करते हैं। अथवा महादेवजी यों समभ पूजन करते हैं कि यदि इस प्रकार भगवान पशु पालन करेंगे तो मेरा (पशुपालन) कर्म चला जाएगा और लक्ष्मी समभेगी कि इस प्रकार गोपियां सदैव भगवान् के पास रहेंगी तो मेरा आदर मिट जाएगा। अतः पुजाकर भगवान को प्रसन्न करूं;तो मेरा म्रादर बना रहे ।।१३।।

ग्राभास—एवं भूमिमिभनन्द्य गोपिकाभिनन्दनमाह त्रिभिः । 'गोप्यस्तपः किमच-रिन्न'ति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार भूमि का ग्रभिनन्दन कर तीन श्लोकों में गोपियों का ग्रभिनन्दन करती हैं 'गोप्यस्तपः किमचरित्र'ति —

श्लोक — गोप्यस्तपः किमचरन्यदमुष्य रूपं लावण्यसारमसमोध्वंमनन्यसिद्धम् । हिन्सः पिबन्त्यनुमवाभिनवं दुराप-मेकान्तधाम यशसः श्रिय ऐश्वरस्य ॥१४॥

श्लोकार्थ—ग्रहो ! गोपियों ने ऐसा कौनसा तप किया है, जो श्रीकृष्णचन्द्र का रूप जो कि लावण्य से श्रेष्ठ, नित्य प्रति नया, दुर्लभ, यश, लक्ष्मी ग्रौर ऐश्वर्य का ग्रविचल धाम तथा स्वतः सिद्ध ग्रौर जगत् में उनके बराबर या उत्तम ग्रन्य कोई नहीं है, वैसे को नेत्रों से देखतो हैं, मानो पी रहीं हैं।।१४।।

सुबोधिनी-भगवतो रूपं याहशं ध्येयं ताहशं यतः पश्यन्ति, भगवन्तमेव च गायन्ति, तदासक्ताश्च नित्यं तिष्ठन्तीति, न ह्यो तत्त्रयं स्वल्पतपसा प्रसि-द्धतपसा वा भवति, ग्रन्यथा ग्रन्येषामपि स्यात्, ग्रतो न ज्ञायते, कि वा तपस्ताभिः कृतमिति। यद्यप्यस्माभिरपि भगवद्रपं दृश्यते, तथापि ग्रम्-ष्यैतद्र पं लावण्यमेव सारभूतं यत्र, केवलं लाव-ण्यमेव तत्र प्रकाशते, लावण्यस्यापि वा सारम्। इदानीं तु क्रोधस्याविभीवात् ग्रवस्थया तिरोहि-तमिव प्रतिभाति । किञ्च । ग्रसमोध्वं न सम-मूध्वं च यस्मात्। तासां हि हृष्टी भगवानेक एवेति प्रतिभाति । अत्र तु दुष्टः संबन्धी चारगूरा-दिरपि दृश्यते, ऊर्ध्वता च कंसादे: मञ्जस्थितत्वात प्रतीयते । किञ्च । ग्रनन्यसिद्धम्, स लावण्यरसः केवलं भगवत्येव सिद्धः, ग्रन्यथा भुव्यन्येपि भाग्य-युक्ता भवेयु:। अतस्ताहशामृतपानं तपसा विना न भवतीति ग्रवश्यं तपस्तास् सिद्धम् । किञ्च।

हिन्सः पिबन्ति, दूरादिप पातुं शक्यते हशा, तत्रापि नानाविधैः कटाक्षैः ग्रलसवलितादिभिः पानम्, ग्रनेन सर्वोपि रमगप्रकारस्तासां सूचितः। चर्वितचर्वग्वयावृत्त्यर्थमाहः अनुसवाभिनविमिति। अनुसवं प्रतिक्षणं नूतनमेव भवति पूर्वानुभृतरसा-दुत्कृष्टम्, नापि तत्सर्वस्लभमित्याहः दूरापिनिति । सर्वेषामेव दु:खेनापि प्राप्तुमशक्यं तासां त्वयतन-सिद्धं जातिमिति । नन् केवलं भोग एव भगवता सिद्ध इति कथं सर्वोत्कृष्टता. यद्धि सर्वमेव फलं साधयति, तत्सर्वोत्तममिति चेत्तत्राह एकान्तधा-मेति । भोगस्त्वैहिकपारलौकिकसर्वोत्कृष्ट इति वीर्यस्य न पृथगुपयोग , ज्ञानवैराग्ययोश्च । ग्रत-स्त्रयमेवावशिष्यते यशः श्रीः ऐश्वर्यं चेति । तेषा-मेकान्ततः भगवल्लावण्यामृतमेव धाम, तस्मिन् प्राप्ते ऐश्वर्यादिकं सर्वं सिध्यतीति न भोगमात्र-परत्वम् ऐश्वरमितिभावे धत् । चकारादपेक्षिता-नामि ज्ञानवैराग्यादीनां ग्रहणम् ॥१४॥

व्याख्यार्थ — ये गोपियों भगवान के उस रूप को देख रही हैं जिसका भक्त ध्यान करते हैं. श्रीर गान भी भगवान् का ही गाती है, तथा नित्य उनमें ही ग्रामक रहती हैं। ये तीन ही ग्रल्प तपस्या ग्रथवा प्रसिद्ध विशेष तपस्या से भी जब नहीं प्राप्त होते हैं, तब इन्होंने न जाने कौनसी तपस्या की है, जिससे इनको ये तीन हो प्राप्त हुए हैं। यदि बिना तपस्या के होते हैं तो ग्रन्य को भी प्राप्त होने चाहिए, किन्तू होते नहीं।

हालांकि हम भी भगवान के रूप का दर्शन कर रही हैं, तो भी इनको जिस रूप का दर्शन होता है वह तो सारभूत लावण्य हो है, अर्थात् उस रूप में केवल लावण्य ही प्रकाशित है ग्रथवा सीन्दर्य का भी सार है, इस समय तो क्रोध के प्रकट होने से अवस्था बदलने से वह लावण्य तिरोहित सा हो गया है श्रौर विशेष में कहती हैं कि उनके समान ग्रथवा उत्तम कोई नहीं है। उनकी दृष्टि में केवल भगवान ही दीख रहे हैं। यहां तो हम लोगों को दृष्ट ग्रौर सम्बन्धी वारगूर भी दीख रहा है। कंस ग्रादि उच्च ग्रासन पर बैठे होने से उनकी उच्चता प्रतीत हो रही है। वह सौन्दर्य रस तो केवल भगवान में हि सिद्ध है। यतः वैसे ग्रम्त का पान तपस्या के सिवाय नहीं होता है। जिससे निश्चय है कि उनकी पूर्ण तपस्पा फली भूत है। यदि यों न हो तो पृथ्वी पर ग्रन्य भी इसका पान कर भाग्य वाले हो सकें, जो नहीं होता है, ग्रौर विशेषता यह है कि नेत्रों से पान कर रही हैं। नेत्रों से दूर होते हुए भी पान हो सकता है। उसमें भी कटाक्षों के भ्रनेक प्रकारों से पान कर रही हैं। यों कहने से गोपियों के रमगा के सर्व प्रकार बताए हैं। यदि

१- विशेष सौन्दर्य, खूबसूरती,

२- भगवान् से कुश्ती करने से सम्बन्धी, मंद्री है, वंस की नेतरे हैं हैंतरों है, मानी पा छ

३- सदा निश्चय से रहा हुआ है।

कोई कहे कि ये चवाये हुए को फिर चबाने के समान किया हुई। उसके उत्तर में कहती हैं कि नहीं, यह तो प्रतिक्षण नूतन ही नूतन बना रहता है। एक बार देखकर जो रस प्राप्त हुम्रा पुनः दूसरी बार देखने पर उससे भी उत्कृष्ट रस प्राप्त होता है। यह रस सर्व को सुलभ भी नहीं है। सब को ही दु:ख से ग्रर्थात् परिश्रम से भी मुश्किल से प्राप्त करने जैसा है, किन्तु इनको तो बिना यत्न प्राप्त हो गया है। यदि कही कि इनको तो भगवान से केवल भीग ही सिद्ध हुआ है, जिससे सर्व से उत्कृष्टता कैसे हुई ? जब कि सर्व प्रकार के फल की सिद्धि होवे तब सर्वोत्तमता मानी जाए । इसके उत्तर में कहती हैं कि (एकान्त धाम) भगवान् सब के धाम हैं, ग्रर्थात् भगवान् के रूप के लावण्य सार के पान से उनको न केवल भोग की प्राप्ति हुई है किन्तु ऐश्वर्य, यश, श्री की भी प्राप्ति हुई है। श्लोक में (च) शब्द से यह भी बता दिया कि ज्ञान, वैराग्य ग्रादि भी प्राप्त हो गए हैं ।।१४।।

श्रामास-ननु सर्वोत्तमा भगवद्भक्तिः, तासां तु कामः प्रधानमिति का स्तुतिरिति चेत् तत्राहु: 'या दोहन' इति।

ग्राभासार्थ - सब से उत्तम भगवान् की भिक्त है । इतमें तो काम की प्रधानता है, उनकी स्तुति कसे करती हां ? जिसका उत्तर 'या दोहनेऽवहनने' श्लोक में देती हैं -

श्लोक—या दोहनेऽवहनने मथनोपलेप-प्रेह्म ह्मनाभंरुदितोक्षरामार्जनादौ । गायन्ति चैनमनुरक्तियोऽश्रकण्ठ्यो धन्या वजस्त्रिय उरुक्रमचिन्तयानाः ॥१५॥

श्लोकार्थ — यहो ! ये व्रजाँगनाएँ धन्य हैं; क्योंकि जो दुहती, चावल ग्रादि कूटती, दही बिलोती, लीपती, भूलती, सींचती; रोते हुए बालकों को भूले में भुलाती श्रौर रमाती इत्यादि काम करती हुईं भी भगवान में अनुरक्त चित्त होने से उस समय भी भगवान् का ही चिन्तन करती हुईं उनके गुगों को गाती थीं, जिससे प्रेम का उद्बोध हो गला भर जाता है ॥१४॥

मुबोधिनी-दोहनं सायं ग्रतिप्रभाते वा, ततः ग्रवहननम्, ततो मथनं दध्नः, प्रातरेव लेपनं च, एतचतुष्टयं गृहकार्यं व्रजस्त्रीगां सहजं सर्वासाम्, ततः प्रेह्ने ह्वन दोलयांदोलनम्, विद्यमानवालका-नामभंकरुदितं बालकरोदनम्, उक्षग् सेचनं वृक्षा-दिषु, सूक्ष्मेषु तुलस्यादिषु वा, मार्जनं प्राङ्गगादे:, एतेषु एतं भगवन्तं गायन्ति, चकारात् स्मरन्ति भावयन्ति, तदर्थमेव च कुर्वन्ति । धर्मपरा अपि तत् कुर्वन्ति इति तद्वचावृत्त्यर्थमाह अनुरक्तिधय इति । अनुरक्ता धीर्यासाम्, अनुरागमात्रेण न भक्तिभवति उत्कटभावाभावात्, लौकिकप्रेमवतां धर्मनार्गेषि तथात्वादिन्यत ग्राह ग्रश्नुकण्ड्य इति। अश्रुणि नेत्रयोः, गद्गदकण्ठता च, तदुभयं निर्दि-ष्टम् । श्रथवा नेत्रयोः स्मर्गाभावात् अन्तर्दं ष्टी-नामश्रूिण कण्ठ एव समागतानीति तथोक्तवत्यः। ग्रतः सर्वभावेन प्रपन्नाः फलं च प्राप्नुवन्तीति विज्ञा विज्ञा । उरुक्रमचिन्तयानाः । | देति वक्तुं सर्वदैवोरुक्रमं चिन्तयानाः उरुक्रमं न केवलं कदाचिदेव तासामेवंभावः, किन्तु सर्व- | चिन्तयन्ति ॥१४॥

व्याख्यार्थ-व्रज की स्त्रियों के गृह के चार कार्य स्वाभाविक ही हैं-१-प्रात: ग्रौर सायं गायों का दोहना, २-चावल ग्रादि कूटना, ३-दही बिलोना, ४-घर में लेपन करना । उसके ग्रनन्तर बालकों का रोना होता है तब उनको भूले में भुलाना, वृक्ष भ्रादि में पानी देना तथा छोटे पेड़ तुलसी म्रादि में सींचना, श्राङ्गन को बुहारी से भाड़ना, इन कामों को करती हुई इस भगवान के गुगों को गाती हैं। 'च'देकर यह बताया है कि न केवल गाती ही है, किन्तु स्मरण करती हैं तथा उनकी हृदय में भावना भी करती हैं, जो कुछ करती हैं वह उनके लिए ही करती हैं। धर्म (घर के काम काज) के परायगा हो वे कर्म करती होंगी ? इस पर कहती हैं कि (ग्रनुरक्त धियः) हालांकि गृह के परायगा हो कर कर्म करती हैं, किन्तु उनकी बुद्धि भगवान् में अनुरागवाली है। अतः वे कर्म अनासक्ति से कर रहीं हैं। यदि कहो कि केवल अनुराग से भक्ति नहीं होती है, क्योंकि केवल अनुराग में उत्कट भाव अभाव है, लौकिक प्रेम वालों के धर्म मार्ग में भी यों है। इस पर कहती है कि 'ग्रश्नुकण्ड्यः' इनकी श्रांखों के म्रांसू कण्ठ में म्रा गए हैं जिससे कण्ठ गद् गद् हो गया है, म्रथवा श्रवएा वा स्मरएा के न होने के कारण अर्न्तहिष्ट होने से उनके आंसू कण्ठ में आ जाते हैं, इस प्रकार की अवस्था होने से निश्चय है कि ये सर्व भाव से भगवान् के शरए।।गत हुई हैं। जिससे फल पा रही हैं, स्रतः ये व्रज सीमन्तिनियें धन्य हैं, प्रथित् भाग्यवाली हैं। विशेष में कहती हैं कि इनको यह भाव केवल कभी कभी नहीं होता है, किन्तु सर्वदा भगवान् का ही चिन्तन करती रहती हैं। जिससे इस प्रकार का भाव भी सर्व काल में बना ही रहता है ॥१५॥

श्रामास—किश्च । एताहरयोपि न केवलं योगिवत् साक्षात्काररहिताः, किन्तु तप-स्विन इव वरदानार्थमागतं भगवन्तं सर्वदैव पश्यन्तीत्याह प्रातर्वजाद्वजत'इति ।

श्राभासार्थ—वैसी होते हुए भी योगी के समान केवल साक्षात्कार से भी रहित नहीं है, किन्तु जैसे तपस्विश्रों को वरदान देने के लिए प्रकट होकर दर्शन देते हैं वैसे ये भी प्रकट भगवान का सर्वदा दर्शन करतीं रहतीं हैं, जिसका वर्णन 'प्रातर्व जाद्वजत' श्लोक में करती हैं—

श्लोक—प्रातर्व जाद्वजत श्राविशतश्च सायं गोभिः समं क्वणयतोऽस्य निशम्य वेगाुम् । निर्गम्य तूर्णमबलाः पथि भूरिपुण्याः पश्यन्ति सस्मितमुखं सदयावलोकम् ॥१६॥

श्लोकार्थ — प्रातः काल जब भगवान गायों को लेकर वर्ज में से वन में जाते ग्रौर साँभ समय, जब बंशी बजाते हुए गायों के साथ लौटते हैं, तब ये ग्रबलाएँ जल्दी घर से निकल बहुत पुण्यवाली होने से मार्ग में इन भगवान के दया दृष्टि सहित मन्द हास्य युक्त मुखारविन्द का दर्शन करतीं हैं।।१६॥

मुबोधिनी — गूढास्तु लीलाः ताभिनं ज्ञायन्त इति भगवद्द्यंनं सायं प्रातरेवेत्याहुः । प्रातःकाले गाः नीत्वा व्रजाद्वजतः, सायंकाले च व्रजमाबि-गतः, चकारादन्यदापि यहच्छ्या ग्रागच्छतः ग्रन्याश्च दर्शनावस्थाः सर्वा एव संगृहीताः । गोभिः सममिति पाल्यमानानामानयनमावद्यक-मिति निर्भयार्थं च । न हि वेदबोधिते पदार्थे कस्यचिदपि शङ्का भवति । किञ्च । वेगु करणयत् इति । यथा चित्तमपहृतं भवति, तथा वेगुनादं करोति । तेन तद्भावाः सर्वे भगवद्विषयका भ्रावि-भवन्ति ग्रन्ये तु तिरोभवन्ति । ग्रतस्तस्य वेगु-नादं निशम्य तूर्गं गृहान्निर्गताः पथि मार्ग एव भगवन्तं पश्यन्ति । योगिनो हि समागते भगवति पश्यन्ति, एतास्तु ग्रथंसमागत एवेति विशेषः । ग्रतो भूरिपुण्याः ग्रबला इति । तासां दोषाभावो भूरिपुण्यत्वे हेत् तः । किञ्च । सिम्मतं मुखं पश्यन्ति । ग्रन्तरानन्दमाविभीवयत् । तेन यथा भक्तिप्रतिबन्धकमुरपन्नमिष ज्ञानं निवृत्तं भवति, तादृशं प्रेमानन्दं एव प्रयच्छतीति मोक्षादप्यधिकफलत्व-मृक्तम् । किञ्च । सदयावलोकमिति । दयापूर्वकम्वलोकनं यस्मिन् । न च वक्तव्यं संसारो न निवन्तिष्यत इति, यतो भगवान् दयया पश्यति,कृतार्था एताः कर्तव्या इति दयया दोषनिवृत्तः । ग्रवलोकनेन सवंस्वदानमिति द्वयमुक्तम् ॥१६॥

व्याख्यार्थ: — गूढ लीलाग्नों की तो इनको पहचान नहीं है, इसलिए सायं प्रातः जो भगवद्द्यंन होता है. उसका वर्णन करती हैं। प्रातः काल गायों को लेकर जाते हुए ग्रौर सायं काल वज में ग्राते ग्रौर 'च' शब्द से यह बताया है कि इसके सिवाय यदि कभी भी इच्छानुसार कहीं जाते तो दर्शन करती रहतीं थीं। इस प्रकार कहने से ग्रन्य सर्व दर्शन की ग्रवस्थाएँ बताई, गायों के साथ कहने का ग्राशय है कि सायं काल उनको साथ लौटा कर लाना ग्रावश्यक है तथा निभंयता बताने के लिए कहा है। वेद ने जिस पदार्थ का बोध कराया है, उसमें किसी को भी शङ्का नहीं होती है ग्रौर विशेष में कहती हैं कि भगवान् लौटते समय वेगु बजाते इसलिए पधारते हैं कि उनका चित्त मुक्त में ग्राक्षित होवे। जिससे उनके ग्रन्त:करण के ग्रन्य सर्व भाव तिरोहित हो जावें ग्रौर मेरे सम्बन्धों सर्व भाव ग्राविभू त हो जावें। ग्रतः उनके वेगुनाद को सुनते ही घर से निकल खड़ी २ रास्ते में ही भगवान् के दर्शन करती हैं। योगी लोग तो भगवान् ग्रावे तब दर्शन करते हैं, ये तो ग्राधे में ग्राए हुए का दर्शन कर लेती हैं। योगियों से भी इनमें यह विशेषता है, ग्रतः ये ग्रवलाएँ बहुत पुण्यात्माएँ हैं। पुण्यात्मा कहने का ग्राश्य यह है कि इनमें दोषों का ग्रभाव है। स्वल्प हँसने से विकसित भगवान् का मुखारविन्द देखने से इनके ग्रन्तः करगा में ग्रानन्द का ग्राविभाव होता है, जिससे स्नेहात्मक भित्त में प्रतिबन्धक ज्ञान उत्पन्न होकर भी निवृत्त हो जाता है।

इस प्रकार के प्रेमानन्द को भगवान् इनको देते हैं, जो मोक्ष से भी ग्रधिक फल वाला है। यों भी न कहना चाहिए कि इनका संसार निवृत्त न होगा, क्योंकि भगवान् इनको दया पूर्वक हिष्ट से देखते है, जिससे दया के कारण दोष निवृत्ति हो जाती है तथा ग्रवलोकन से भगवान् इनको सर्वस्व दान करते हैं।।१६।।

ग्राभास—ग्रतः स्त्रीणां ताहशभगवल्लीलायां महानेव प्रयास उक्तः, ततो भगवांस्त-दसहमानः यत्कृतवांस्तदाह 'एवं संभाषमाणास्वि'ति ।

म्राभासार्थ-मथुरा नगर की स्त्रियों ने इस भगवल्लीला में भगवान् को बहुत परिश्रम हुम्रा

है, यों कहा, भगवान उनके वचनों को सहन नहीं कर सके, ग्रतः उसके बाद जो किया वह एवं संभाषमाणासुं श्लोक में शुकदेवजी कहते हैं—

श्लोक — श्लीशुक उवाच - एवं संभाषणागासु स्त्रीषु योगेश्वरो हरिः । शत्रुं हन्तुं मनश्रके भगवान्मरतर्षम ॥१७॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहते हैं –हे भरतर्षभ ! स्त्रियों के ऐसे वचन सुनकर योगेश्वर भगवान हिर ने शत्रु को मारने का विचार किया॥१७॥

सुबोधिनी—स्त्रीष्वेवं सम्यग्भाषमाणासु, ग्रन्थेन ह्यासक्तोषि सर्वात्मत्वात् श्रुणोत्येव,योगे-श्वरत्वादिष दूरश्रवणदर्शनादेस्तद्धमंत्वात् दूरा-देव श्रुत्वा हरिस्तासां दुःखहर्ता शत्रुं कंसमेव हन्तुं चाणूरं तासां विषादं वा मनश्चक्रे। स ह्यविलष्टकर्मा न मारयेत्, सन्ध्यापर्यन्तं युद्धं च

कुर्यात्, ततः सम्यक् ताडिताः न प्रातरागच्छेयुः, तथापि मारगार्थमेव नूतनं मनः कृतवान् । ननु कथमेवं नूतनं पूर्वसिद्धादधिकं करोतीति चेत्, तत्राह भगवानिति । विश्वासार्थं भरतर्धमिति संबोधनम् ॥१७॥

व्याख्यार्थ — भगवान् अन्य कार्य में आसक्त थे तो भी सर्व की आत्मा होने तथा योगेश्वर हैं, इससे भी दूर से श्रवण दर्शन आदि उनके धर्म हैं। जिससे उन स्त्रियों ने जो मनोहर अच्छी तरह कहा वह दूर से ही सुन कर हिर होने से उनके दुःख हर्ता हैं। ग्रतः शत्रु कंस को ही मारने के लिए तथा चाणूर को नष्ट करने के लिए अथवा यों करने से उनके (स्त्रियों के) विषाद को नाश करने के लिए विचार किया। वह तो अक्लिप्ट कर्मा हैं, ग्रतः मारने की क्रिया कैंसे करेंगे ? सन्ध्या पर्यन्त युद्ध ही करते रहे। युद्ध से अच्छी तरह पीटे हुए वे फिर दूसरे दिन आने की हिम्मत न करें, यों है तो भी मारने के लिए भगवान् ने दूसरा मन बना लिया। यदि पूर्व सिद्ध मन जो कार्य नहीं करता है तो नवीन मन उससे अधिक कैसे करेगा ? इसके उत्तर में शुकदेवजी कहते हैं कि 'भगवान्' ये भगवान् हैं, इनमें सर्व गुण हैं। अतः सब कुछ कर सकते हैं। इस पर विश्वास करने के लिए राजा को 'भरतर्षभ' कहा है।।१७॥

ग्राभास — ननु तथापि स्त्रीगां वाक्यात् सर्वात्मा कथं तान् मारियतुं प्रवृत्त इति चेत्, तत्राह 'उपश्रुत्ये'ति ।

श्राभासार्थ —भगवान सर्व समर्थ हैं, तो भी स्त्रियों के वाक्य सुनकर उनको मारने के लिए कैसे प्रवृत्त हुए ? भगवान (सर्वात्मा) होने से उनकी भी श्रात्मा है, श्रतः उनको मारना नहीं चाहिए, इस शङ्का का समाधान 'उपश्रुत्य' श्लोक में करते हैं—

श्लोक—उपश्रुत्य गिरस्तासां पुत्रस्नेहशुचातुरौ । पितरावन्वतप्येतां पुत्रयोरबुधौ बलम् ॥१८॥ श्लोकार्थ — उनकी वाणी सुनकर पुत्र के स्नेह के कारण शोक से श्रातुर माता तथा पिता संताप करने लगे; क्योंकि वे पुत्र के बल को नहीं जानते थे ॥१८॥

मुबोधिनी—तासां वाक्यात् देवकीवसुदेवयो-मंहानेव क्लेशो जातः, यदि शीघ्रं भगवात्र मार-येत् तयोरिप क्लेशः ग्रधिकः ग्रनुवर्तेत । ग्रतः पित्रोरप्यर्थे हन्तुं मनश्चक्र इति । स्त्रीगां गिर उपश्चत्य । ताविप तत्र समानीताविति निकटे च गिरो जाता इति ग्रन्वतप्येताम् । तासां वचने भगवतः ग्रसामर्थ्यमिव प्रतिभातम् । ग्रतः पूर्वं सामर्थ्यं जानतोरिष वाक्यश्रवरामनु तापो जातः । ननु माहात्म्यज्ञानस्य जातत्वात् कथं ताप इति चेत् तत्राह पुत्रयोरबुधौ बलिमिति । माहात्म्यं तु जानीतः, परं व बलम्, ततः क्लेशं प्राप्नोतीति तयोरनुतापः ॥१८॥

व्याख्यार्थ - उनके (स्त्रियों के) वाक्य से देवकी ग्रीर वसुदेव को बहुत ही क्लोश हुग्रा, जो भगवान् शत्रु को शीघ्र न मारे, तो माता पिता को इससे विशेष क्लोश होता। माता पिता को विशेष दुःख न हो इसलिए भी मारने का विचार किया। माता पिता भी वहाँ ग्रा गए थे, इससे उनके निकट ही स्त्रियाँ बोल रही थी। वह सुन कर वे माता पिता बहुत शोकातुर हुए। स्त्रियाँ इस प्रकार बोल रही थी कि भगवान् मानो निवंल हैं। ग्रतः भगवान् के सामर्थ्य को पहले जानते थे तो भी इनके वचन सुनने से क्लोश उत्पन्न हो गया। जब भगवान् के माहात्म्य को जानते थे, तब क्लोश क्यों करने लगे? इस पर कहते हैं कि 'पुत्रयोर बुधौ बल' पुत्र के माहात्म्य को तो जानते थे, किन्तु बल को नहीं जानते थे, जिससे क्लोश को प्र हुए ग्रीर दुःखी होने लगे।।१६।।

श्राभास—एवं प्रासिङ्ग मुक्तवा प्रस्तुतं वदन् यत्पूर्वं कृष्णचारापूरयोः प्रकारचतुष्टयं निरूपितम्, तद्राममुष्टिकयोरप्यतिदिशति तैस्तैरिति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार प्रासङ्गिक विषय कह कर, प्रस्तुत विषय जो प्रथम कृष्ण ग्रौर चागूर का युद्ध चार प्रकार का कहा है वैसे ग्रब राम ग्रौर मुष्टिक का 'तंस्तैनियुद्ध' श्लोक में कहते हैं—

श्लोक—तैस्तैनियुद्धविधिमिविविधैरच्युतेतरौ । युयुधाते यथान्योन्यं तथैव बलमुष्टिकौ ॥१६॥

श्लोकार्थ—उन अनेक प्रकार के मह्ल युद्ध के प्रकारों से, जैसे श्लीकृष्ण और चाणूर कुश्ती करते हैं, वैसे और अन्य भी अनेक प्रकारों से बल और मुष्टिक परस्पर दृंद्ध युद्ध करने लगे ।।१६॥

मुबोधिनी—नियुद्धविधिभिः बाहुयुद्धप्रकारै-स्तैस्तैः प्रसिद्धैः पूर्वोक्तै वर्ग ततोपि विविधैरनेक-प्रकारैः यथाच्युतेतरौ स्रन्योन्यं युयुधाते, तथैव बलमुष्टिकाविप तेनैव प्रकारेगा युयुधाते । ग्रन्थो-न्यमिति दन्द्रयुद्धता अनुपदेशश्चोक्तः ॥१६॥

व्याख्यार्थ: - बाहु युद्ध के उन उन प्रसिद्ध प्रकारों से अथवा पहले कहे हुए प्रकारों से उससे भी ग्रन्य ग्रनेक भांति से जैसे कृष्ण चारपूर लड़ रहे हैं वैसे ही बल मूष्टिक भी उसी भांति ही लड़ते हैं, श्लोक में 'ग्रन्योऽन्यं' पद से द्वन्द्व युद्ध करने का कहा है ॥१६॥

श्रामास - ग्रग्ने चारगूरमारगां वक्तुं पूर्वकृतयुद्धस्य वैयर्थ्ये उत्तरत्रापि तथैव भवि-ष्यतीति पूर्वकृतस्य फलमाह 'भगवद्गात्रे'ति ।

श्राभासार्थ - पहले की हुई युद्ध की व्यर्थता होने से दूसरी भी वैसी ही ग्रयीत् व्यर्थ होगी ? इस शङ्का को मिटाने के लिए पहले की हुई लड़ाई का फल चारगूर का वध है। जिसका वर्णन 'भगवद्रात्र' श्लोक में करते हैं।

श्लोक-भगवद्गात्रनिष्पातैर्वज्यनिष्पेषि हु रैः। चाणुरो भज्यमानाङ्गो महग्लीनिमवाप ह ॥२०॥

श्लोकार्थ - भगवान् के वज्र समान ग्रवयवों के साथ बार बार रगड़ होने से ग्रीर कठोर प्रहारों से चारगूर के सब ग्रङ्ग टूट गए, जिससे वह बारम्बार ग्लानि पाने लगा ॥२०॥

निपातैः ( निष्पातैः ) उपरिपातैः वज्रनिष्पेषात् वज्रेगा पेषगाादपि पुनः पुनर्घर्षगाादपि निष्ठ रैः म्रतिदःसहै: चारणुरो भज्यमानाङ्गः मृहवरिवारं वापेति ॥२०॥

सबोधनी--भगवतो गात्राण्यवयवाः तेषां | ग्लानिमवाप । हेत्याश्चर्यम् । स हि पूर्वमिन्द्रे ग सह युद्धे वज्ये प्रक्षिप्ते वक्षःस्पर्शेनैव तं वज्यं दूरीकृतवान् । ताहशो हि चारगुरः कथं मूच्छान-

व्याख्यार्थ - वज्र सम ग्रवयवों के साथ वार बार रगड़ने से जो कठोरता हाती है, जिससे भी कठोर भगवान् के अवयवों के प्रहारों से जिसके ग्रंग टूट गए हैं; वैसा चारणूर बार बार ग्लानि को प्राप्त हुमा । श्लोक में म्राया हुमा (ह) म्राश्चर्य वाचक है । म्राश्चर्य वाचक (ह) का स्पष्टी करण करते हैं कि चारगूर का पहले जब इन्द्र से युद्ध हुआ था, जब इन्द्र ने जो वज्र फेंका था तो उस वज्र को छाती से स्पर्श होते ही चाणूर ने फेंक दिया था, वैसा चाणूर अब कैसे मूर्छित हो गया ? यह ग्राश्चर्य है।।२०।।

श्राभास-ततो मारणं वक्तं भगवान क्रिष्टकर्मे ति प्रथमं तस्यापराधमाह . 'स इयेन-वेग' इति।

म्राभासार्थ - म्रिक्षिष्ट कर्मा भगवान् चारगूर को मारेंगे, क्योंकि प्रथम चारगूर का ही दोष है, जिसका वर्णन 'स स्येनवेग' स्लोक में करते हैं।

श्लोक-स व्येनवेग उत्पत्य मुष्टिकृत्य करावुभौ। भगवन्तं वासुदेवं कृद्धो वक्षस्यबाधत ।।२१॥ इलोकार्थ — उसने (चाणूर ने) बाज वे वेग के समान उछल कर, दोनों हाथों की मुट्ठी बाँघ, क्रोध कर वासुदेव भगवान् के वक्षःस्थल में प्रहार किया ॥२१॥

स्बोधिनी - इयेनवेग इति इयेनादप्यधिको वेगो यस्य । इयेनो हि भ्रातृत्यं निपात्याधत्ते, इयेनात्सर्वे सपक्षा विभ्यति, स्रतस्तत उत्पत्य उभाविप करौ मुष्टिकृत्य गदावदेकीकृत्य पृथावा मुष्टिद्वयं संयोज्य सर्वेश्वरमगरायन्तं बासुदेव मोक्ष-दातारम् । स्नन्यथा भुजाधिष्ठातेन्द्रो न प्रवर्तयेत् । मोक्षं दास्यतीति भगवदिच्छया ग्रन्यथा कर्तु म-शक्ताः कालादयस्तूष्णीं स्थिताः । नन्वन्तर्यामी कथमेवं प्ररितवांस्तवाह कृद्ध इति । कोधेन व्याप्तस्तथा कृतवान्, न बुद्धिपूर्वकं प्रेरितो वा । राज्याद्यथें लक्ष्मीनिवासभूतिमिति संतुष्टात्कंसा-छक्ष्मीं प्राप्स्यामीति वक्षःस्पर्शमात्रं कृतवान् ॥२१॥

व्याख्यार्थ - वह बाज से भी अधिक वेगवाला है। बाज आतृव्य (शत्रु) को गिराकर ले जाता है। बाज से सब पक्षी डरते हैं। अतः वहां से छलांग मार दोनों हाथों को मुट्ठी बांध कर गदा को भांति एक कर अथवा अलग अलग एक एक हाथ की मुट्ठी बांध के, मोक्षदाता सर्वेश्वर भगवान का भी आदर न कर बाज की भांति उनकी छाती पर अपटा यदि यों न होता तो भुजाओं का अधिएठाता इन्द्र नभी इस काय में प्रवृत्ति न करता। काल आदि देव भी चुप कर के स्थिन हो गए, वयों कि भगवान मोक्ष दगे, इस भगवान की इच्छा से अन्यथा करने में असक्त हो गए।

भगवान् ने श्रन्तर्थामी होकर ऐसी प्रेरणा कैसे की ? जिसके उत्तर में कहा है कि 'कुद्धः' चाणूर ने क्रीध होने से यों किया है,न कि वृद्धि से श्रीर न प्रेरणा से कार्य किया है,तो किसलिए किया है ? राजा ग्रादि के लिए ग्रर्थात् यों करने से कंस प्रसन्न होकर लक्ष्मी देगा; ग्रतः लक्ष्मी के निवास स्थान भगवान् की छाती का ही स्पर्श किया ॥२१॥

श्राभास—सोपि स्पर्शस्तस्य द्वचर्थो जात इत्याह 'नाचलिद'ति ।

ग्राभासार्थ — उसका वह स्पर्श दो ग्रर्थ वाला हुग्रा, जिसका वर्ग्यन 'नाचलत्' दो श्लोकों में करते हैं।

श्लोक—नाचलत्ततप्रहारेगा मालाहत इव द्विपः । बाह्वोनिगृह्य चाणूरं बहुशोस्रामयद्वरिः ॥२२॥

भूपृष्ठे पोथयामास तरसा क्षीगाजीवितम् । विस्तृस्ताकत्पकेशस्त्रिगिन्द्रध्वज इवापतत् ॥२३॥

भूति श्रं नजैसे माला के प्रहार से हाथी डिगता नहीं, वैसे ही भगवान इसके प्रहार से नहीं डिगे, किन्तु भगवान चागूर की दोनों भुजाओं को साथ में पकड़ कर खूब घुमाने लगे, घुमाते हुए पृथ्वी पर पछाड़ दिया, तब उसी वक्त उसके प्राण निकल गए और

गहने वेश तथा माला आदि बिखर गए, पड़ते समय ऐसा मालूम हुआ कि इन्द्रध्वज गिरा ॥२२-२३॥

सुबोधिनो - तस्य प्रहारेगा ईषदपि चलनं स्पन्दनमपि न प्राप्तवान् । दूरे स्पन्दनं ज्ञातवानपि नेति वक्तुं हष्टान्तमाह मालाहत इवेति । हस्ती हि ग्रङ्क राप्रहारमपि न मन्यते का वार्ता माला-प्रहारस्य, ततो भगवांस्तं मारितवानित्याह बाह्वोनिगृह्येति । यौ बाहू मुप्टीकृत्य भगवति प्रक्षिप्तवान् तावेकहस्तेन गृहीत्वा यथा न मोचयति तथा निगृह्य बहुशो बहुवारमभ्रामयत् भ्रामित-वान् । यथा क्षेपग्गीरज्जुः बहुधा भ्राम्यते ।।२२॥

ततः भूपृष्ठे वोथयामास पाषागो वस्त्रमिव पातितवान् । तस्य पुनरुत्थानाभावायाह तरसा क्षीराजीवितमिति । शीघ्रमेव भ्रामरासमय एव क्षीएां जीवितं यस्य । भगवान् हि दूरादेव प्रक्षिप्त-वान् नत्वेकं भागं घृत्वा भूमौ ताडितवान्, ग्रत-

स्तस्य भगवद्धस्ताद्विमुक्तस्य भूमौ पतने प्रकारमाह विखस्ताकल्पकेशखगिति । विखस्ताः इतस्ततः प्रक्षिप्ता ग्राकल्पाः ग्राभरगानि केशाः खजो मालाश्च यस्य ताहशो भूत्वा, लक्ष्मीस्थानप्रहारेगा लक्ष्मीस्तस्य विमुखेति तत्सम्बन्धिनः पदार्था विशे-षेण स्नस्ताः । ततः इन्द्रध्वज इव । पूर्वमिन्द्रगर्व-नाशो भगवता कृत इति तद्वदस्यापि जातमिति ज्ञापियतुम् । पूर्वदेशे प्रसिद्धः इन्द्रध्वज उच्च स्तम्भः परितो रज्जूनामाकर्षिगेनोत्थापितः यथा रज्जूनां शैथिल्ये गलितवस्त्राद्याभरगाः पतित,तथा काला-हष्टकमादीनां विशकलितत्वेन रक्षकाभावात शरीर स्तम्भयितुमशक्तः भूमावपतत् । महा हि पतन्तोपि स्वशरीरं धारगावशाद्धारयन्ति, तदत्र नाभूदिति ज्ञापयितुं हष्टान्तकथनम् ॥२३॥

व्याल्यार्थ - उसके प्रहार से भगवान् थोड़े भी न हिले ग्रौर न चलायमान हुए। केवल हिलना भी समभ में न स्राया। इसमें हष्टान्त देते हैं कि जो हस्ती स्रङ्कृश के प्रहार को भी नहीं गिनता है वहां माला के प्रहार की क्या बात है ? ग्रर्थात् जिन भगवान् ने हाथियों के देवता इन्द्र का भी गर्व भजन कर दिया, वह भी कुछ न कर सका तो चारगूर के ये हाथ क्या कर सकेंगे ? कुछ नहीं ? अनन्तर भगवान् ने चारगूर की वे दो भुजाएँ जिनकी मुट्ठी बांधकर भगवान् पर प्रहार किया था, उनको एक हस्त से इस प्रकार पकड़ लिया जैसे छुड़ा न सके। बाद में बहुत वार उसको ऐसे घुमाने लगे जैसे क्षेपगाी रज्जु से बहुत बार घुमाई जाती है।।२२॥

पश्चात् पत्थर की शिला पर जैसे वस्त्रों को पटकते हैं वैसे ही पृथ्वी पर पटका। पटका तो क्या हुम्रा फिर खड़ा हो जाएगा? इसके उत्तर में कहते हैं 'तरसा क्षीरण जीवितम्'। घुमाते समय ही जिसका जीवन क्षीरा हो गया था, जिससे उठने की शक्ति ही न रही थी, भगवान ने उसको दूर से ही फेंक दिया था न कि एक भाग को पकड़ कर भूमि पर मारा था। ग्रतः भगवान के हाथ से छूटकर पृथ्वी पर गिरने का प्रकार कहते हैं कि 'विस्त्रस्ताकल्प केशस्रग्' जहाँ तहां जिसके श्राभूषरा, केश श्रौर मालाएँ बिखर गई हैं, यों क्यों हुआ ? जिसका कारएा कहते हैं कि इसने लक्ष्मी के निवास स्थान पर प्रहार किया। जिससे लक्ष्मी इससे अप्रसन्न हो गई है, ग्रतः लक्ष्मी सम्बन्ध वाले सब पदार्थ जहां तहां फैल गए। चारगूर कैसे पड़ा ? उसको हष्टान्त देकर समभाते हैं। 'इन्द्रध्वज इव' पहले जैसे भगवान् ने इन्द्र के गर्व का नाश किया था, वैसे ही इसका भी मद्तोड़ा है। यों बताने के लिए 'इन्द्रध्वज इव' कहा है,। पूर्व देश में प्रसिद्ध उच्च स्तम्भ है जिसको रस्सों से खींचकर खड़ा किया गया है। वह जैसे रस्सों के ढीले हो जाने पर वस्त्र ग्राभरणादिकों के गल जाने से गिर पड़ता है, वैसे ही यह भी काल, कर्म ग्रीर ग्रहष्ट के नष्ट होने से तथा रक्षक के ग्रभाव से पृथ्वी पर गिर गया। मल्ल लोग गिरते हुए भी घारणा के वश शरीर को घारण कर लेते हैं। ग्रर्थात् खड़े कर सकते हैं, किन्तु यहां वह भी न हो सका। इसलिए 'इन्द्रध्वज' का दृष्टान्त देकर समभाया है।।२३।।

भ्राभासा — यथैतस्य भगवता मारणं कृतम् एवं मुष्टिकस्यापि बलभद्रेण कृतिमिति वक्तुमाह तथैवेति ।

ग्राभासार्थ — जैसे भगवान् ने इसको मारा, वैसे ही बलरामजी ने मुष्टिक को मारा । जिसका वर्णन 'तथैव' क्लोक में करते है ।

श्लोक—तथैव मुण्टिक: पूर्वं स्वमुष्टचाभिहतेन वै। बलभद्रेगा बलिना तलेनाभिहतो भृशम्।।२४॥

श्लोकार्थ—उसी प्रकार जिस मुब्टिक ने प्रथम बलदेव जी पर अपनी मुब्टिक का प्रहार किया था। जिससे बलशालो बलदेव जी ने भी उसको तल प्रहार से मार डाला ॥२४॥

सुबोधिनी — बलभद्रस्याप्यक्तिष्टकर्मत्वं बोध-यितुं पूर्वं मुष्टिकस्यातिक्रम उच्यते । तथेत्यनेन स्त्रीणां वचनानन्तरं तद्दुःखदूरीकरणाय शत्रुहन-नेच्छा तथैव गात्रस्पर्शैः शत्रोः सर्वाङ्गव्यथा । ततो मारणमिति सर्वमितिदिष्टम् । मारणे प्रकारं वक्तुं पुनिक्ष्पणमाह स्वमुख्टचा अभिहतेन बलेन तलेन चपेटेनाभिहतः मृशम् । प्रवेपित इति । मुखाद्रुधिरमुद्दमन् अत्यन्तमितिः व्यमुः सन् पपात । असावधानत्वाय दृष्टान्तः वाताहत इवेति । चपेटताडनेनैव क्रियाशक्तिस्तस्यापगता बलवता

सजातीयेनोपहतेति । स्वमुब्टचे ति । मुब्टिकनाम्ना तस्य मुब्टिरेव प्रसिद्धा, ग्रत एव तेनाभितो हतः ग्राभिमुख्येन वा । प्रथमपक्षे मुब्टिभिःसवाँ ज्ञेषु हननं, द्वितीये तु मुखे वक्षसि वा सकृदेव हनन-मिति । ननु चपेटमात्रेण कथं हननमित्याश- इत्याह बिलिनेति । ग्रनेन कर्णप्रान्ते मर्मस्थान-मिति दैवगत्या हत इति पक्षो व्यावर्तितः । ग्रिभतो हत इत्यनेनापि यतो बलमस्य भद्रमेव उपकार्येवेति ॥ २४॥

व्याख्यार्थ — बलभद्र भी म्रिक्लिप्ट कर्मा हैं; यह जताने के लिए कहते हैं कि यहां भी प्रथम मुध्यिक ने ही म्रितिकमण् किया है। उसी प्रकार स्त्रियों के वाक्य सुनने के बाद उनके दुःखों को दूर करने के लिए बलभद्र ने भी शत्रु के मारने की इच्छा की। वैसे ही गात्र स्पर्श से शत्रु के सब म्रङ्गों में व्यथा पैदा कर दी, म्रनन्तर उसको मार डाला। यह सब समय तथा भाग्य की बात है। म्रब्स मारने के प्रकार का फिर वर्णन करते हैं। मुध्यिक ने जब प्रथम म्रपने घूँसे से बलरामजी पर प्रहार किया, तब बलरामजी ने जोर से थप्पड़ मारो। जिससे वह काँपने लग गया म्रौर मुख से रुधिर बहाता हुमा दुःख से प्राण् हीन हो, जैसे वायु के भटके से पेड़ गिरता है वैसे ही गिर पड़ा। थप्पड़

लगनें से ही उसकी किया शक्ति नष्ट हो गई, कारण कि सजातीय बलवान मह की वह अपड़ थी और उससे वह मारा गया।

मुख्टिक के नाम से उसकी मुख्टि ही प्रसिद्ध थी । इस कारण से ही चारों तरफ अथवा सामने बल को मारा । जिसके दो पहलू हैं, एक घूँ सों से सर्व अङ्गों पर प्रहार, दूसरा मुख पर वा छाती पर एक ही बार प्रहार । बल ने केवल थप्पड़ से कैसे मार डाला ? जिसके उत्तर में 'बिलना' विशेषण दिया है । अर्थात् बलरामजी प्रसिद्ध बलशाली हैं । अतः एक ही थप्पड़ से मारडाला । इस विशेषण से थप्पड़ कर्ण के पास मर्म स्थान पर लगने से मरा अथवा प्रारब्ध वैसा ही थी इसिलए मरा । इन दोनों पक्षों का निराकरण किया है, वैसे ही 'अभिहतो' कहकर भी इन पक्षों का निराकरण किया है, कारण कि बलरामजी का नाम 'बलभद्र' इसिलए है कि इनका बल कल्याण करने वाला है । अर्थात् सब का हित ही करने वाला है, इससे थप्पड़ से मुख्टिक का हित ही किया है ॥२४॥

श्रामास—ग्राहननमात्रे ए। कथं प्रार्गोद्रम इति ग्राशङ्कृच प्रकारमाह 'प्रवेषित' इति ।

श्राभासार्थ — केवल थप्पड़ लगने से कैसे प्राग्ण निकल गए, इस शङ्का को मिटाने के लिए 'प्रवेपितः' श्लोक कहा है।

श्लोक—प्रवेषितः स रुधिरमुद्धमन्मुखनोऽदितः । व्यमुः पपातोर्व्यूपस्थे वाताहत इवाङ्ब्रिपः ।।२४॥

श्लोकार्थ-उसके मुँह से रुघिर बहने लगा ग्रीर वह काँपने लगा तथा दुःखी हुग्रा, प्राग्ग निकल जाने से यों पृथ्वी पर गिर पड़ा, जैसे वायु के वेग से पेड़ गिरता है ॥२५॥

सुबोधिनी — प्रवेषित इति । प्रकर्षेणवेषित इति मूच्छंया परितः कम्पितो जातः, ततोन्तः क्षोभात् स्राघातेन सर्वाङ्गे रुधिरमेकीभूतं मुखा-न्निर्गतम्, ततः पीडितो जातः यथा प्रासापगमो मवति, ततः स्तंभकस्याभावात् पतितः । बल-क्रियापतनपर्यन्तमिष व्यापृतेति ज्ञापयितुं दृष्टान्त उक्तः, नावयवियोगेन कारणनाशात् पतितः किन्तु बलमूलकारणवायोरेव सामर्थ्यादिति ।२५।

व्याख्यार्थ — थप्पड़ लगने से ऐसा कम्पन हुम्रा जो मूर्छा म्रा गई। जिससे म्रन्तः करण में क्षोभ हुम्रा। थप्पड़ की चोट से सकल म्रङ्ग में रुधिर एक स्थान पर इकट्ठा होकर मुख से बाहर

१- मुक्की या घू सा

निकलने लगा। जिससे ऐसो पोड़ा होने लगो जो प्राग्ग निकल गए। रोकने वाला कोई न होने से गिर पड़ा। इसके गिरने तक बलरामजी को क्रिया इसके साथ लगी रही। जैसे वायु का वेग पेड़ के गिरने तक वहीं छोड़ता है, वैसे ही बल को क्रियाशक्ति ने इसको गिरने तक नहीं छोड़ा।।२५।।

श्लोक—ततः कूटमनुबाप्तं रामः प्रहरतां वरः । श्रवधोद्वीलया राजन्सावज्ञं वाममुब्टिता ॥२६॥

श्लोकार्थ —हे राजन् ! प्रहार करने वालों में श्रेष्ठ राम ने समीप ग्राए हुए कूट नाम वाले मल्ल को ग्रपमान के साथ बाएँ हाथ की मुक्की से मार डाला ॥२६॥

सुबोधिनी—तस्मिन् हते कूटो नाम बहु-कपटाभिज्ञः युद्धे कूटवत् स्थितोपि बलभद्रं ताडितवान् । ततो बलेन लीलयेव हत इत्याह । स्रत्र न बलव्यापारः किन्तु मल्लरसम्योद्गमनार्थं रमगात्मक इति रसोद्गमार्थमेव, प्रहरतां वर इति लोलप्रेति च पुरुषकारोपि निरूपितः। राज-त्रिति विश्वासायं सम्बोधनमलोकिकत्वात् । क्रियाशक्तिप्रधानः राम इति बलनामवत् रामना-म्नोपि सामर्थ्यप्रतिपादकत्वं वक्तुमिदमुक्तम् । ॥२६॥

व्याख्यार्थ — मृष्टिक के मरजाने के ग्रनन्तर बहुत कपट जानने वाला कूट नाम धारी मल्ल कूट की तरह खड़ा हुग्रा भी बलभद्र पर प्रहार करने लगा । तब बलरामजी ने लीला से ही उसको भी मार डाला । इसे मारने में बलरामजी का कोई व्यापार विहें है, किन्तु मल्ल रस को उत्पन्न भी मार डाला । इसे मारने में बलरामजी का कोई व्यापार विहें है, किन्तु मल्ल रस को उत्पन्न भी मार डाला । इसे मारने में बलरामजी का कोई व्यापार विहें है, किन्तु मल्ल रस को उत्पन्न भी मार डाला । इसे मारने में बलराम की है । 'प्रहरतां वरः' कह कर यह बताया है कि जो कुछ कार्य है, करने के लिए लोला है तथा पुरुषाथ भो निरूपण किया है । हे राजन् ! यह सम्बोधन विश्वास के वह इसके लिए लोला है तथा पुरुषाथ भो निरूपण किया है । हे राजन् ! यह सम्बोधन विश्वास के वह नाम बल नाम की भांति क्रियाशक्ति की प्रधानता वाला है । यह 'राम' नाम सामर्थ्य को प्रति— पादन करने के लिए दिया है ॥२६॥

म्राभास—एवमुभयोर्वधो बलान्निरूपितः ग्रवशिष्टयोर्वधं भगवतः सकाशादाह 'तह्ये वे'ति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार दो का वध बलराम ने किया। शेष जो बचे उनका वध भगवान् ने किया। जिसका वर्णन 'तह्य व' श्लोक में करते हैं —

श्लोक—तह्य व हि शलः कृष्णपादापहतशोषंकः । द्विधा विदीर्णस्तोशलक उभावति निपेततुः ॥२७॥

१- मुद्गर,पर्वत की चोटी, २- मेहनत,श्रम।

श्लोकार्थ - उसी क्षण शल नामक मल्ल श्लीकृष्ण के चरण प्रहार से भग्न शिर हो गया। जिससे तोशलक मल्ल के भी दो दुकड़े हो गए। इस भाँति ये दोनों ही गिर गए।।२७॥

सुबोधिनी - न तु बलभद्रव्यापारानन्तरं शल-तोशलो हतौ किन्तु यदैव कुटो हतः तह्य व शलोपि चतुर्थः कृष्रापादापहतशीर्षको जातः। स हि पादं धर्तुं मागतः क्षिपता पादेन हतः । तस्मिन्ने व समये तोशलकोपि समागतः। स तू द्विधा विदीर्णः पदैव । उभयोरपि पदव्यापारः, साक्षाद्भगवता हताविति वक्तुं एवं वचनमुचितम्। ग्रत्र प्रका-

रान्तरादिष सम्भवति कृष्णपादापहतं दूरं प्रक्षिप्तं शिरो यस्य ताहशः शलो जातः । तेन द्विधा विदोर्णः । तस्य शिरसा तोशलको हतः । द्विधा विदीणीः प्रदरवत्, न तु भगवत्पदा हत इति । म्रर्थद्वयेपि उभावपि निपेततुः सकृदेव, एको विदीर्णः, एकस्तियंक् द्विधा जात इति विशेषः । 112911

व्याख्यार्थ - बलभद्र के कार्य करने के अनन्तर शत और तोशत न मरे किन्तु जब हो कुट मरा तब ही चौथे शलका भी कृष्ण के चरणारिवन्द के प्रहार से मस्तक गिरा। वह ग्राया तो था भगवान् के पैरों को पकड़ने के लिए, किन्तु पैर पकड़ते ही जो भगवान् ने पैर को उछाला तो उससे उसका शिर गिर गया। उसी समय तोशलक भी आ गया, वह तो भगवान् के पैर से दो टुकड़े में हो गया। दोनों के मरने में पाद का ही कार्य हुआ। ये वचन इसलिए कहे हैं कि इनकी मृत्यू साक्षात् भगवान् के द्वारा ही हुई है। इसका अर्थ दूसरे प्रकार से करते है कि भगवान् के चरगा-रविन्द के उछालने से शल का शिर दूर जाके गिरा । उसके शिर से तोशलक के प्रदर की भांति दो दकडे कर दिये, तोशलक भगवान के चरण से नहीं मरा। दोनों प्रकार के ग्रर्थ का तात्पर्य यह है कि दोनों एकबार ही गिरे, एक चिर गया और एक टेडे बाँके दो दुकड़े होके गिरा। उनके गिरने में यह विशेषता थी।।२७।।

म्राभास-एवं भगवतोक्लिष्टकर्मत्वं निरूपितम् । 'चाणुर' इति ।

म्राभासार्थ-इस प्रकार भगवान् का म्रक्लिष्ट कर्मपन बताया है-

श्लोक-चाणूरे मुध्टिके कूटे शले तोशलके हते। शेषाः प्रदृद्रवुर्मल्लाः सर्वे प्रारापरीप्सवः ॥२८॥

श्लोकार्थ — चारगूर, मृष्टिक, कूट, शल ग्रौर तोशलक के मर जाने पर शेष रहे सब मल्ल प्रागा बचाने की इच्छा से भाग गए।

पञ्चानां मध्ये एकस्मिन्नपि प्रागो स्थिते यथा देहो | प्रकर्षेण दुद्र वु: । अयुद्धे कंसाद्भयम्, युद्धे तु नापगच्छति, तथा शिष्टा मल्ला नापगच्छन्तीति । । भगवत इति पलायनमेव शरए।म् । ग्रन्येषां वीरा-

सूबोधिनी-गराना हतानामभिज्ञानार्था । | ततः सर्वे स्वप्रारारक्षकाः धनप्राप्त्याशां दूरीकृत्य

गामपि पलायनं मा भवत्विति मल्लग्रहगाम्। सावशेषे शिष्टानां युद्धं कर्तव्यमिति सर्वग्रहराम्। नन सर्वेरेव स्वपौरुषं प्रदर्शनीयम्, कथमतिक्रम इति चेत्, तत्राह हतेषु प्राग्परीप्सव इति । यदि चारगुरादीन्न हन्यात्, तदा अन्येपि युद्धचे रन् । न हि वीरा इव मलाः प्राग्निरपेक्षं यतन्ते । परि-पालियत्मीप्सवः परीप्सवः ॥२८॥

व्याख्यार्थ - कितने वा कौन २ मरे यह जताने के लिए श्लोक में नाम देकर गएाना की गई है। जो पांच मरे हैं, उनमें से यदि एक में इवास होता तो जैसे इवास रहने पर देह नहीं जाती है वैसे बचे मल्ल भी नहीं भागते । एक भी नहीं बचा. इस कारण से सब अपने प्राणों के रक्षक थे । अतः धन प्राप्ति की ग्राशा छोड़ जोर से भाग गए। उन्होंने समभा कि लड़ेंगे नहीं तो कंस कोध करेगा ग्रौर लडाई करेंगे तो (भगवान का भय) ग्रथित भगवान मार डालेंगे। ग्रतः भागजाना ही रक्षा का मार्ग है। श्लोक में मल शब्द इसलिए दिया है कि केवल मल्ल भाग गया ग्रन्य दूसरे वीर नहीं भागे। यदि थोड़े मल्ल भागते, कुछ नहीं भी भागते तो बचे हुए मल्लों को भगवान् से युद्ध करना पड़ता; इसलिए कहा है कि सब मल्ल भाग गए। यदि यों कही कि भागे क्यों ? सब को ग्रपनी २ शूरवीरता दिखानी चाहिए थी, इस कर्त्त व्य का उल्लङ्घन क्यों किया ? इस शङ्का के निवारण के लिए कहते हैं कि उन्होंने देखा कि ये मारे गए हैं ग्रीर यदि हम ठहरेंगे तो हम भी मरेंगे, इसलिए प्राग्ग बचाने की इच्छा से शेष रहे हुए सब भाग गये। जो चारगूर ग्रादि न मरे होते तो ग्रन्य भी लड़ते। वीर प्राणों की परवाह नहीं करते हैं, किन्तू मल्ल वैसे नहीं हैं, मल्ल तो प्राणों की रक्षा के इच्छुक होते हैं, प्रमा बचाना चाहते हैं; ग्रतः भाग गए ॥२ ॥

श्राभास — ततो भगवांस्तृल्यबलैः क्रीडिष्याम इति पूर्वमेव प्रतिज्ञानात् तेषु गतेष्वपि राजप्रीतेश्चिकीषितत्वात् गोपैः सह मल्लयुद्धं कृतवानित्याह 'गोपान्वयस्यानि'ति ।

श्राभासार्थ - पश्चात् भगवान् ने, समान बलवालों से खेलूंगा, पहले ही यों कहा था। श्रतः शेष मल्लों के भाग जाने पर गोपों के साथ कुश्तो करने लगे, क्योंकि भगवार् को राजा का प्रसन्न करने की इच्छा थी। जिसका वर्णन 'गोपान्वयस्यानाकृष्य' क्लोक में करते हैं-

श्लोक - गोपान्वयस्यानाकृष्य तेः संसृज्य विजल्लतः । वाद्यमानेषु तूर्येषु वलगन्तौ रुतनूपुरौ ॥२६॥

श्लोकार्थ-तब ग्रपने मित्र गोपों को खींच उनसे मिलकर खेलने लगे, उस समय बाजे बाजते थे ग्रौर ग्रापके कूदने से नूपर भनभनाहट करते थे। २६॥

सुबोधिनी-वयस्याः समानवयसा प्रीत्या कालकृतत्त्यबलाः तेपि किञ्चिद्भीता इत्यालक्ष्य ग्राकृष्य स्वयं हस्ते धृत्वा समाकृष्य विजल्लुः। नन् भगवान् न विहर्गार्थं प्रवृत्तः, नापि कंसस्यै-

तदभिष्रेतमिति किमिति विजल्लतः, प्रतिज्ञात् पूर्व तै: सह युद्धनिषेधार्था, न तु बालै: सह युद्धा-र्थापि. उभयत्र तात्पर्ये वाक्यभेदप्रसङ्गात् प्रकरणं नियामकमिति इतरनिषेधो वक्तव्य एवेति चेत्, तत्राह वाद्यमानेषु तूर्ये विवित । तेषु हते विष मह्रानां रसजनकानि तूर्याणि वाद्यमानान्येव जातानीति निमित्तस्य विद्यमानत्वात् लोकप्रती-त्यर्थं लीलया कस्यापि संतोषो न जात इति

लोकानां प्रीत्यर्थं तथा कृतवन्तौ । किञ्च । वला-न्तौ शब्दं कुरुतः मल्लानां जयख्यापकम् । किञ्च । रुतनूपुरौ च जातौ । नूपुरयोरिप जयख्यापकत्वं लोकसिद्धम् ॥२६॥

व्याख्यार्थ — समान ग्रायु से एवं प्रीति से नित्र काल ने जिनमें समान बल किया है, वैसे गोपों ने उनको ग्रपने हाथ से खींचा, क्योंकि वे भी कुछ डरे हुए थे। खींच ग्राने के बाद दोनों खेलने लगे। भगवान खेलने के लिए यहां नहीं ग्राए थे ग्रीर कस को भी यह ग्रभिप्रेत नहीं था, तो फिर क्यों खेलने लगे? पहले उनके साथ न लड़ने के लिए प्रएा किया था न कि बालकों के साथ युद्ध के लिए भी, वाक्य के भेद के प्रसङ्ग से दोनों तरफ तात्पर्य होता है। यदि कहो कि प्रकरण ही नियामक है, इससे दूसरे का निषेध कहना ही चाहिए, जिसका उत्तर देते हैं कि उन मल्लों के मरजाने पर भी, मल्लों को रस उत्पन्न करने वाले बाजे बाजते हो रहे। यह फिर कुश्ती करने का निमित्त कारए। लोगों के प्रतीति के लिए मौजूद ही था। ग्रब तक जो कुश्ती का खेल हुग्ना, उससे किसी को भी सन्तोष न हुग्ना। ग्रत: लोगों को प्रसन्न करने के लिए मल्लों के जीत के शब्द करते हुए खेलने लगे। भगवान के नूपरों की फनफनाहट भी जय को बताने वाली ध्वनि थो, यह लोक में प्रसिद्ध ही है।।२६॥

श्रामास-एतद्यदर्थं कृतं तज्जातिमत्याह।

श्राभासार्थ – यह कार्य जिसलिए किया वह हुग्रा, जिसका वर्णन 'जनाः प्रजहृषुः' श्लोक में करते हैं —

श्लोक-जनाः प्रजहृषुः सर्वे कर्मगा रामकृष्णयोः । ऋते कंसं विप्रमुख्याः साधवः साधुवाध्विति ।।३०॥

श्लोकार्थ — राम कृष्ण का चरित्र देख कंस के सिवाय सब लोग प्रसन्न हुए। मुख्य विप्र तथा साधु लोग धन्य-धन्य शब्द कहने लगे।।३०॥

सुबोधिनो - जना प्रजहृषुरिति । जनाः प्रक-षेंग जहृषुः हर्ष प्राप्ताः । सर्व इति । श्रष्टिवधाः मह्नकंसव्यतिरिक्ताः । रूपेग तथा जाता भविष्य-न्तीत्याशङ्कचाह कर्मगोति । रामकृष्गयोहभयो-रिप मह्नवधलक्षगोनालौकिकेन कर्मगा । सांप्रतं बालैः सह मह्मगुद्धलक्षगोन वा । पूर्वकर्म तूद्देजक-मिति न रसोत्पादकम् । कंसस्यापि सुखमाशङ्क- चाह ऋते कंसमिति तत्रापि ये विष्रमुख्याः, ये वा साधवः भगवत्पराः साधुसाध्वित वदन्तो जहुषुः। कायिकव्यापारो दर्शनमेव, हर्षो मानसः, वाचनिकी प्रशंसीत सर्वथा तेषां हर्षो निरूपितः। होनानां प्रशंसाकरणमयुक्तमिति विष्रश्रेष्ठाः साधवश्र गिणाताः।।३०।।

**ब्याख्यार्थ** — जनता भ्रत्यन्त प्रसन्न हुई। वहाँ ग्राठ प्रकार की जनता थी। कंस के सिवाय वह समग्र प्रसन्न हुई। भगवान् के रूप को देखकर जनता प्रसन्न हुई होगी, यों कोई समभै तो उस भ्रम को मिटाने के लिए कहते हैं कि रूप से नहीं, किन्तु उन दोनों के मल्ल वध रूप अलौकिक कर्म से जनता प्रसन्न हुई, वा बालकों से युद्ध क्रीड़ा करते समय मल्ल-युद्ध के दाव पेच देखकर प्रसन्न हुई। चारगूर ग्रादि से लड़ना तो मन को दुःखी करनेवाला था, जो रस को पैदा करने वाला नहीं था। कंस तो प्रसन्न हुम्रा होगा, ऐसी शङ्का किसी को हुई हो तो उसकी मिटाने के लिए श्लोक में स्पष्ट कहा गया है कि 'ऋते कंसः' कंस के सिवाय अन्य सर्व प्रसन्न हुए। उनमें भी मुख्य ब्राह्मण और साधु ग्रर्थात् भगवत्परायण जो थे, वे धन्य हो, घन्य हो, यो कहते हुए ग्रपनी प्रसन्नता प्रकट करने लगे। शरीर का व्यापार दर्शन ही है, मन का व्यापार हर्ष है, वाग्गी का व्यापार प्रशंसा है; यों कहकर यह बताया कि इनको सर्व प्रकार हर्ष प्राप्त हुआ । यदि कोई साधारण हीन प्रशंसा करे तो वह योग्य नहीं । ग्रर्थात् उस प्रशंसा का कुछ ग्रादर नहीं । ग्रतः कहा है कि श्रेष्ठ ब्राह्मण ग्रौर साधुर्यो ने प्रशंसा की है, जिससे उसकी योग्यता तथा महत्ता लोक में प्रसिद्ध हुई ॥३०॥

श्रामास—मध्ये कियत्कालं यावता गोपैः सह युद्धम्, तावचिन्ताकुलो विचारमूढः स्थितः, पश्चात्पुनर्देंत्यावेशेन बहिर्मुखो जात इति निवारणादिकं कृतवानित्याह 'हते दिव'ति ।

ग्राभासार्थ — बीच में कितने ही समय तक जब कि गोपों से कुश्ती हो रही थी, तब तक कंस चिन्ताकुल तथा विचार मूढ हुग्रा बैठा था, पीछे फिर दैत्य के ग्रावेश से बहिर्मु ख हुग्रा, जिससे बाजे बजाना ग्रादि सब बंद करा दिए, जिसका वर्गान 'हतेषु मल्लवर्येषु' क्लोक में करते हैं —

श्लोक — हतेषु मल्लवयेषु विद्रुतेषु च मोजराट। निवारयत्स्वतूर्यारिए वाक्यं चेदमुवाच ह ॥३१॥

श्लोकार्थ - कितने ही मल्ल मर गए ग्रौर कितने ही भाग गए, तब कंस ने ग्रपने बजते हुए बाजों को बन्द करा दिया ग्रीर यह वाक्य कहने लगा ॥३१॥

मुबोधिनी-केचन हताः, केचन विद्रुताः, तथापि प्रसिद्धतयैव अपकारः कर्तव्य इति विचा-रितवान् । यतो भोजराट् । ग्रादौ निमित्तं दूरी-कृतवानित्याह निवारयत्स्वतूर्यागोति । न्यवार-यदिति वा। इदमग्रे वक्ष्यमाणं बाक्यं चोवाच। चकाराद्युद्धार्थं सावधानोपि जातः। कपटलीला स्वेनेव निराकृता, ईश्वरत्वं चाविष्कृतवान् । तथा सित यदि तयोर्वरं दद्यात्, तूष्णीं वा ग्रन्त-र्गच्छेत्, तदा न काचिच्चिन्ता स्यात् । ग्रक्लिष्टकर्मा हि भगवान्, वसुदेवं मोचियत्वा नयेत्, स्थाप-येद्वा। 'भक्तद्रोहे वधः स्मृत' इति भगवत्प्रतिज्ञेति ग्रक्लिष्टतासिद्धचर्थं वक्ष्यमागामुक्तवान् । हेत्या-श्चर्ये । एतावदिप हष्ट्वा पुनिनर्लं ज श्राज्ञापयतीति ।

व्याख्यार्थ - कितने ही मरे ग्रीर कितने ही भाग गए, यों देख कर भी कंस ने विचार किया कि ग्रब तक तो कपट से ग्रपकार कराया, किन्तू ग्रब प्रसिद्ध रीति से इनका ग्रपकार कराना चाहिए, क्यों कि यह भोजराज है। प्रसिद्ध ग्रपकार में प्रथम जो बाजे बज रहे थे वे बंद करवाए तथा ग्रामे के वचन कहने लगा। 'च' शब्द का ग्राशय है कि युद्ध के लिए भी सावधान हो गया। कपट लीला श्रापने ही खतम कर दी श्रीर ग्रपना ईश्वरत्व प्रकट कर दिखा दिया। वैसा होने पर यदि दोनों को प्यार करे, श्रथवा चुपचाप भीतर चलाजावे, तब तो कोई चिन्ता नहीं थी। कारएा कि भगवान तो ग्रलिकष्टिकर्मा हैं; वसुदेव को ले जावे ग्रथवा वहां ही ठहरावे। भगवान् की प्रतिज्ञा है कि जो भक्त का द्रोह करे, उसका वध होना चाहिए। यह भगवान की इच्छा विना क्लिब्ट कम करने से ही सिद्ध हो जावे, श्रतः कंस स्वयं निम्न वचन कहने लगा । इसलिए 'ह' शब्द ग्राश्चर्य ग्रथं में दिया है। ग्रथात् कंस स्वयं ग्रपने वध के लिए ऐसे शब्द कहता है। जिससे उसका वध निश्चित होता है, ग्रतः ग्राश्चर्य है। इतना दोनों भ्राताश्चों का पराक्रम देखकर भी निर्लज्ज होकर फिर भी ग्राज्ञा देता है।।३१॥

श्राभास-तस्यायुक्तवचनान्याह 'नि: मारयते'ति द्वाभ्याम् ।

श्राभासार्थ - उसने (कंस ने) जो ग्रयोग्य वचन कहे, उनका 'नि:सारयत' से दो इलोको में वर्गान करते हैं -

श्लोक - कंस उवाच-नि:सारयत दुर्वृत्तौ वसुदेवात्मजौ पुरात्। धनं हरत गोपानां नन्दं बध्नीत दुर्मतिम् ॥३२॥

श्लोकार्थ कंस ने कहा-वसुदेव के इन दुराचारी पुत्रों को नगर से बाहर निकाल दो, गोपों का धन लूट लो, दुर्बु द्धि नन्द को कैद करो ॥३२॥

सुबोधिनी-भगवति तत्संबन्धे च लोके दोष-प्रतीतिन्यावृत्त्यर्थं कपटेन वदति, यतो दुर्वृत्तौ बालौ च । न हि मारणं उचितम्, युद्धदर्शनार्थमेव परमाकारितौ । वसुदेवस्यैवैतौ । श्रतो भागिने-याविति निःसारगामेव कुर्वन्तु । गोपानां च धन हरत । धनेन तैः पोषिताविति । नन्दः ग्रह्मदी-योपि भिन्नपक्षो जात इति बध्नीत । ननु कोप-

राधो नन्दस्य, स हि स्वपूत्रत्वेन जानाति, नत्व-न्यथेति चेत्, तत्राह दुर्मतिमिति । दुर्बु द्धिरयम् । विलक्षणं पुत्रं हृष्ट्रा स्वस्माज्ञातः कथमेवं भवि-ष्यतीत्याशङ्कायां राज्ञे खलु निवेदनीयम्, विचा-रकारगां चतुरारगामेषा रीतिरिति, तदकरगात् द्रमंति: । ग्रतस्तस्य बन्धनमेव दण्डः ॥३२॥

व्याख्यार्थ - भगवान् तथा उनके सम्बन्धी लोक में जो दोष की प्रतीति हो रही है, उसको निकालने के लिए छल से कंस कहने लगा कि इन दोनों वसुदेव के पुत्रों की निकालदो, क्योंकि ये दुराचारी हैं। इनको मारना उचित नहीं है, कारए। कि मैंने युद्ध देखने के लिए बुलाए हैं और वसुदेव के पुत्र होने से मेरे भगिनि के पुत्र हैं। इसलिए इनको नगर से निकालना ही योग्य है। गोपों का घन छीन लो, उनके धन से ही ये दोनों पोषित हुए हैं। हालांकि नन्द अपना ही है; तो भी अन्य पक्ष में चले जाने के कारएा इसको भी बाँध लो । यदि कहो कि नन्द ने कौनसा अपराध किया है ? वह

तो इनको अपना पुत्र जानता है, न कि पराया जानता है। उसके उत्तर में कहता है कि यह 'दुर्मति' है। इसकी बुद्धि श्रव्ठ नहीं है; बल्कि दुष्ट है; क्योंकि जब नन्द ने देखा कि यह विलक्षण पुत्र हैं, मेरे जैसे लक्षगों वाला नहीं है, तो यह मुक्त से पैदा हुग्रा पुत्र वैसा कैसे होगा ? ऐसा विचार कर राजा को कहना था कि देखों यह विलक्षण बालक कैसे उत्पन्न हुम्रा है ? जो विचार करने वाले हैं ग्रौर जो चतुर पुरुष हैं, उनकी यह रीति है। यों न करने के कारण समभा जाता है कि यह दुष्ट बुद्धि वाला है, अतः इसको कैद करना ही दण्ड है ॥३२॥

श्रामास-वसुदेवस्तु मुख्योऽपराधी, ग्रतोऽस्माद्विशेषमाह 'वसुदेव' इति ।

आभासार्थ - वसुदेव तो मुख्य भ्रपराधी है, ग्रतः इससे विशेष 'वसुदेव' श्लोक में कहते है-

श्लोक-वमुदेवस्तु दुर्मेधा हन्यतामाश्वसत्तमः । उग्रसेनः पिता चापि सानुगः परपक्षगः ।।३३।।

श्लोकार्थ - ग्रति नीच दुर्बु द्वि वसुदेव को शोघ्र मार डालो ग्रौर ग्रनुचरों सहित पिता उग्रसेन को भी मार डालो; क्योंकि यह भी शत्रु के पक्ष में हो गया है ॥३३॥

मुबोधिनी - तुशब्देन बन्धनपक्षं व्यावर्तयति दुर्मेधा इति । स्वयमष्टमो मया ग्रानेय इति प्रति-ज्ञायापि नानीतवान् कंस एव मारगाीय इति च कपटं कृत्वान्यत्र स्थापितवान् । ग्रतो हन्यतामा-श्वित्यविचारेगा । सतां बन्धूनां हननं निषिद्धमिति चेत् तत्राह स्रसत्तम इति । सर्वोपास्यराजहननार्थं कृतप्रयत्न इति । नन्वेवं सति यादवाः सर्वे त्वां मारयेयुरिति चेत्. तत्राह उग्रसेन इति । यद्यपि पिता तथाप्युग्रसेनो हन्तव्यः, सानुगो देवकसहितः, स एव परपक्षग इति । भ्रन्ये ग्रराजकभयात्साधा-रगात्वाद्वा नापकरिष्यन्तीति भावः ॥३३॥

ब्याख्यार्थ — 'तु' शब्द कह कर बन्धन का तरीका बतलाता है। यह वसुदेव दृष्ट बुद्धिवाला है; क्योंकि ग्राठवाँ बालक मैं स्वयं ले ग्राऊँगा, ऐसी प्रतिज्ञा कर के भी उसको नहीं लाया, उस (बालक) से कंस को ही मरवाना योग्य है; इस विचार से कपटकर बालक को दूसरे स्थान पर स्थापित कर दिया। ग्रतः शीघ्र हो बिना कुछ विचार करने के, इसको मार डालो। सत्पुरुष बान्धवों को मारने की शास्त्र में ग्राज्ञा नहीं है, बल्कि निषेध है। ग्रतः इसको नहीं मारना चाहिए। यदि कोई यों कह दे उसका उत्तर स्वयं देता है कि 'ग्रसत्तम' बहुत ही नीच हैं। जिसमें हेतु यह है कि जिस 'राजा' को समग्र प्रजा पूज्य मानती है, उस राजा को मरवाने के लिए उसने यह प्रयत्न किया है। यदि तुम यों करोगे तो सर्व यादव मिल कर तुभी मारेंगे। इस पर कहता है कि उग्रसेन, जो कि पिता है, तो भी उसको देवक सहित मार डालो, वह भी शत्रु पक्ष में है। यों करने से दूसरे ग्रराजक होने से डर ज एँगे तथा दूसरे साधारण हैं, कोई ग्रपकार न कर सकेंगे, कहने का यह तात्पर्य है ॥३३॥

ग्राभास-स्वाग्रे स्वाधिकबलानां हननं हष्ट्वापि दुर्बुद्धिः ग्रनुनयं परित्यज्य विपरीतं वदति, स्रतो मारगाय इति तस्य दोषं त्याजियतुं मारगार्थं प्रवृत्त इत्याह । एवं विक-त्थमान इति ।

ग्राभासार्थ - ग्रपनी ग्राँखों के सामने ग्रपने से भी ग्रधिक बलवालों का मरना देखकर भी दृष्ट बद्धिवाला कंस विनय त्याग कर विपरीत कहने लगा, श्रतः यह मारने योग्य है। यो समभ भगवान इसके दोष छुड़ाने के लिए इसके मारने में प्रवृत्त हुए, जिसका वर्णन 'एवं विकत्थमान' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-एवं विकत्थमाने वे कंसे प्रकृपितोऽव्यय: । लिघम्नोत्पत्य तरसा मञ्जमुत्तुङ्गमारुहत् ।।३४।।

श्लोकार्थ-इस प्रकार कंस के प्रलाप (ग्रण्ड-बण्ड बकने) करने पर भगवान कोप कर, फूर्ती से कूद, जल्दी ऊँचे मश्च पर चढ गए।।३४।।

न कमपीति । एवं वदतीति अधिक्षेपविषयत्वात्, ग्रव्ययः स्वतो भयाभावात्, प्रकृपितः भक्तानाम-पकारश्रवणात्, लिघमा मह्नविद्यायामिवोत्पतन-

स्बोधिनी-रजकतुल्योयं कंसः। कं प्रति सः, | प्रकारेण उत्तुङ्गः स्थूलं मञ्चमारुहत्। यत्र कंस-स्तिष्ठति । ग्रयं हि ततोधः पातनीयः, उच्चस्थानो-पवेशनाद्यतों वलगति ॥३४॥

व्याख्यार्थ — यह कंस रजक के समान है। ग्रतः ग्रपशब्द किसके प्रति बोलता है ग्रीर किसके प्रति नहीं बोलता है ? इस प्रकार रजक के समान तिरस्कार के वचन कहते हुए कंस को देख, निर्भीक तथा भक्तों के अपकार श्रवण से कुपित अविकारी भगवान, जैसे मह विद्या में कूदना कहा है, वैसे कूद कर भारी मख्न पर चढ़ गए, जहाँ कंस स्थित था, वहाँ कूद कर भगवान् इसलिए गए कि यह उच्च स्थान पर बौठा हैं, इसलिए यह बक-बक कर रहा है, ग्रतः इसको नीचे पटकना चाहिए।

श्राभास--ततो यञ्जातं तदाह 'तमापतन्ति।

ग्राभासार्थ-उसके ग्रनन्तर जो कुछ हुग्रा, उसका वर्णन 'तमापतन्तमालोक्य' ध्रोक में कहते हैं-

श्लोक — तमापतन्तमालोक्य मृत्युमात्मन ग्रासनात्। मनस्वी सहसोत्थाय जगृहे सोऽसिचर्मग्री !।३४।।

श्लोकार्थ--उसने ग्रपनी मृत्यु को पास ग्राते देख भट ग्रासन से उठ वीर कंस ने ढाल ग्रौर तलवार हाथ में ले ली ॥३४॥

## भी सुबोधिनी की िन्दी टोका - राजस 'प्रमेय' भ्रवान्तर प्रकरण - भ्रव्याय २

मुबोधिनी-उपर्यागत्य पतन्तम्, तदानीमपि यदि प्रपन्नो भवेत् तदापि न मारयेदिति सूचियतुं तत्रापि तस्यातिकम उच्यते । स हि पूर्वमेव तमा-त्मनो मृत्युत्वेन श्रुतवान्, तथापि मनस्वी शूरः। शूराएगामन्तकाले शौर्यमाविभवतीति,

श्रासनात्सहसोत्थाय श्रासने उपवेशनमयुक्तमित्या-शङ्क्रच स्वधर्मविष्यर्थं युद्धे च मरणं क्षत्रियस्यो-क्तामित । स्वधर्मीमव खड्गचर्मग्गी जगृहे निकटे तयोरेवोपयोगात् ॥३५॥

व्याख्यार्थ - कंस ने देखा कि कृष्ण मुभे मारने के लिए यहां मेरे निकट आगया है, तो भी भगवान् की शरण नहीं ली। यदि तब शरण में चलाजाता तो न मारते, इससे यह सूचित होता है कि वहां उस समय भी कस अतिक्रमण करने लगा। कंस ने पहले ही सुन लिया था कि यह मेरा काल है तो भी डरकर शान्त हो,विनय नहीं की,क्योंकि शूर है,शूरवीरों के अन्दर अन्तकाल में भी शूरवोरता उत्पन्न होती है। तब ग्रासन से उठा, क्यों कि समभा कि ग्रब ग्रासन पर बैठे रहना ग्रयोग्य है। युद्ध में मरना क्षत्रिय के लिए धर्म की ग्राज्ञा है । ग्रतः स्वधर्म के ग्रनुसार तलवार ग्रौर ढाल को ले लिया, क्योंकि समीप के युद्ध में तलवार ग्रौर ढाल ही उपयोगी होते हैं ॥३५॥

म्राभास-ततो युद्धार्थे यतमानं तं विलोक्य मन्तरिक्षो च युद्धमयुक्तिमिति भूमावु-त्पन्नत्वात् भूमौ पातियतुं गृहीतवानित्याह 'तं खड्गपािस्पि'ति ।

**ग्राभासार्थ** – पश्चात् लड़ाई का यत्न करते हुए उस को देख, ऊपर लड़ाई करना योग्य नहीं है, पृथ्वी पर ही योग्य है, धतः पृथ्वी पर गिराने के लिए उसको पकड़ा जिसका वर्णन 'तं खङ्गपाणि' श्लोक में करते हैं-

## श्लोक — तं खड्गपारिंग विचरन्तमाशु स्थेनं यथा दक्षिग्गसव्यमम्बरे । समग्रहोद्दुविषहोग्रतेजा यथोरगं तार्क्ष्यंसुतः प्रसह्य ॥३६॥

श्लोकार्थ--खड़ हाथ में लेकर जैसे ग्राकाश में बाज इधर-उधर घूमता है, वैसे घूमते हुए कंस को ग्रसह्य ग्रौर उग्रतेजवाले भगवान् ने वैसे बलात्कार से पकड़ लिया, जैमे गरुड़ सर्प को पकड़ता है ॥३६॥

मुबोधिनो - तस्य महत्वाय युद्धकौशलमाह। ग्राशु विचरन्तं इयेनमिव, ग्रलौकिकी शिक्षा तदी-योक्ता, स ह्युपरि पतन्ने व हष्टः ग्रम्बरे च, ग्रम्बर एव तं गृहीतवान्। ननु प्रहारात्कथं न भयं तत्राह दुविषहः दुः लेनापि विशिष्टं सहो यस्य, ग्रसह्यं वा उग्रं तेजो यस्य, ध्रग्ने वा सविपक्षिया तेजो यस्य, प्रभावसामर्थ्ययोविद्यमानत्वात् न भयम्, ग्रत एव तेजःसामर्थात् न शस्त्रप्रक्षेपः ग्रहगा-सिद्धिश्च। कालात्मा भगवान् तं मार्गार्थमेव गृहीतवानिति दृष्टान्तमाह यथोरगं ताक्ष्यंसुत इति। प्रसह्य बलात्, भ्रनेन तस्य शरीरव्यापारः प्रति-कूलः सूचितः ॥३६॥

व्याख्यार्थ - उसकी महत्ता दिखलाने के लिए उसके युद्ध की कुशलता का वर्णन करते हैं-बाज के समान शीझ फिरने वाले यह उसकी ग्रलौकिक शिक्षा कही, उसको ऊपर वा ग्राकाश में कुदते देखा, भगवान् ने स्राकाश में ही उसको पकड़ लिया। कंस के हाथ में तलवार है; वह प्रहार करेगा, इससे क्यों नहीं डरे ? इसके उत्तर में 'दूर्विषहोग्रतेजा' दो विशेषण भगवान के दिए हैं, भगवान कैसे भी प्रहार को सहन कर सकते हैं, तथा ग्रापका सब से बढ़ कर उग्र तेज है जिसको देख सामने वाले स्वतः डर जाते हैं। प्रभाव तथा सामर्थ्य दोनों के विद्यमान से ग्राप निडर है। ग्रतः तेज के सामर्थ्य के कारए। कंस शस्त्र चला नहीं सका तथा भगवान् ने पकड़ लिया जिसमें कोई बाधा न हुई। इस वक्त भगवान कालात्मा होकर उसको मारने के लिए प्रवृत्त हुए हैं। ग्रतः उसको बल से वैसे पकड़ लिया जैसे गरुड़ सर्प को पकड़ता है। इससे उसके शरीर के व्यापार की प्रतिकूलता की सूचना दी है।।३६॥

श्राभास-तथापि गृहीत इति तस्याग्रेपि विनयार्थं सामर्थ्यं प्रदिशतवान्, तथाप्य-विनीतं पातितवानित्याह 'प्रगृह्ये'ति ।

श्राभासार्थ - यद्यपि उसको पकड़ कर उसके स्रागे स्रपनी सामर्थ्य इसलिए दिखाई कि स्रब भी यह विनय करे तो ठीक है, किन्तु तो भी यह ग्रनम्न ही रहा। ग्रतः उसको मक्च से गिरादिया जिसका वर्णन 'प्रगृह्य' श्लोक से करते हैं-

श्लोक-प्रगृह्य केशेषु चलत्किरीटं निपात्य रङ्गोपरि तुङ्गमश्रात्। तस्योपरिष्टात्स्वयमञ्जनाभः पपात विश्वाश्रय ग्रात्मतन्त्रः ॥३७॥

श्लोकार्थ-भगवान् ने मञ्च पर चढ़ते ही इस प्रकार कंस के केशों को पकड़ लिया जिससे कि उसका मुकुट गिर गया। ग्रनन्तर उसको ऊँचे मश्च से ग्रखाड़े में पटका तथा ग्राप, जो सर्व जगत् के ग्राश्रय, स्वतन्त्र ग्रौर कमलनाभ हैं, वे उसके ऊपर म्रापडे ।।३७।।

स्बोधिनी-स हि भगवता स्पृष्टोऽपि न किन्तू केशेषु गृहीतः। वैयग्र्यसूचनायाह चलत्किरीटं यथा भवतीति । ततः सर्वथा सज्जीकृतं रङ्गस्था-निमति स्वपदेन पवित्रमिति भगवदीयरूपसिद्धचर्थं तुङ्गमश्चात् रङ्गोपरि निपात्य स्वयमपि तद्परि पतितः। यथा ग्रनवहितौ ततः पतितौ भवतः तथा लोकप्रतीतिर्जनिता । तत्क्रियायां स्वयमपि व्यापृत इति न क्लिष्टकर्मरवम् । नन्वेवं कथं पात-लक्षरामपूर्वं साधनं कृतवान् । न हि शत्रुमाररो स्वयमात्मा साधनत्वेन नियुज्यते तत्राह ग्रब्जनाभ

इति । स हि कमलनाभो मूलकारणं स्वात्मानमेव सवंत्र नियुङ्को तथात्रापि । ग्रनेनालौकिकपक्ष-करगादोषोपि निवारितः। सर्वेषां च पितृत्वेनो-द्वारोपि कर्तव्य इति तथा कृतवानित्यर्थः। विश्वाश्रय इति । तस्य भारेणैव मारणं कृतिमिति केचित् वस्तृतस्तु तस्यापि भगवानाश्रय इति सोप्युद्धतंव्य इति तस्मै स्वात्मान दत्तवान्। म्रात्मतन्त्र इति स्वस्य शङ्काभावाय । स हि स्व-तन्त्रः। उभयत्रापि हेतुरपीडायामनधिकारिगो स्वात्मानं प्रयच्छतीत्यत्रापि ॥३७॥





व्याख्यार्थ—भगवान् ने उसको स्पर्श भी न कर चीटी से पकड़ लिया तो उसका मुकुट गिरं गया। जिससे वह व्याकुल हुम्रा तथा घबराया। प्रश्चात् सर्व प्रकार सजा हुम्रा तथा म्रपने चरगों से पवित्र किया हुम्रा जो रङ्गमण्डप हैं, उसमें ऊँचे मंख्य से इसिलए गिराया कि उसका भगवदीय रूप हो जावे. म्रतः म्राप भी उसके ऊपर पड़ गए। लोक को वैसी प्रतीति हुई, जैसे कोई म्रन जाने में गिरते हैं, वैसे ये दोनों गिरे हैं। उस क्रिया में म्राप व्यापारवाले होते हुए भी क्लिष्ट कर्मा नहीं हैं। गरते हैं, वैसे ये दोनों गिरे हैं। उस क्रिया में म्राप व्यापारवाले होते हुए भी क्लिष्ट कर्मा नहीं हैं। शक्त करते हैं कि गिराकर मारना यह नवीन लक्षणवाला ढंग है, जिसमें ग्राप हो शत्र को मारने में साधन बन गए हैं। यों तो कभी भी नहीं हुम्रा है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'म्रब्जनामः' म्राप कमल नाम विष्णु हैं, म्रतः सर्व कार्य का मूल कारणा जैसे म्राप हैं वैसे यहां भी म्राप कारण बन गए कमल नाम विष्णु हैं, म्रतः सर्व कार्य का मूल कारणा जैसे म्राप हैं वैसे यहां भी म्राप कारणा बन गए हैं। यह नाम देने से म्रलीकिक प्रकार से मारा, यह दोष भी मिटा दिया है। म्राप सबके पिता हैं। महित नाम देने से म्रापको ही करना है; इसिलए इस प्रकर किया है। 'विश्वाश्रय' पद का जिससे सब का उद्धार भी म्रापको ही करना है; इसिलए इस प्रकर किया है। 'विश्वाश्रय' पद का भाव कितने ही यों कहते हैं कि म्रापके बोक्त से मरा है, किन्तु म्राचार्य श्री इस पद का भावार्य बताते हैं कि जैसे म्राप सर्व जगत् का म्राश्चय हैं, वैसे ही इसका भी म्राश्चय हैं। इसिलए उसका भी उद्धार भगवान् को ही करना चाहिए, जिससे उसकी म्रपनी म्रात्मा हो; म्रतः म्राप उसके ऊगर पड़े हैं। म्रापको कोई भो कार्य करने में शङ्का नहीं होती है, कारणा कि म्राप 'भ्रात्मतन्त्र' स्वतन्त्र हैं, म्रापको कोई भो कार्य करने में शङ्का नहीं होती है, कारणा कि म्राप है।।३७॥

ग्राभास—ततस्तस्मै स्वात्मदानेन कृतार्थं त लोकप्रतीत्यर्थं कपटं कृत्वा तिष्ठतीति भ्रान्तानां प्रतीतिसिद्धचर्थं च सम्परेतमपि तं विचकर्षेत्याह 'तं सम्परेतिम'ति ।

ग्राभासार्थ — भगवान ने कंस को ग्रपनी ग्रात्मा का दान देकर कृतार्थ किया, किन्तु लोक प्रतीति के लिए कपट कर खड़े हैं, वैसे भ्रान्ति की प्रतीति की सिद्धि के लिए मरे हुए को भी ग्राप ग्रपने हाथ से घसीटने लगे, जिसका वर्णन 'तं संपरेतं' श्लोक में करते हैं —

श्लोक — तं संपरेतं विचकर्षं भूमौ हरिर्यथेभं जगतो विपश्यतः । हाहेति शब्दः सुमहास्तदाभूदुदीरितः सर्वजनैनंरेन्द्र ॥३८॥

श्लोकार्थ — मरे हुए कंस को भगवान ने जगत के देखते हुए पृथ्वी पर वैसे घसीटा, जैसे सिंह मरे हुए हस्ती को घसीटता है। हे नरेन्द्र ! उस समय सब जनों के मुख से भारी हाहाकार शब्द निकला ॥ ३८॥

मुबोधिनो—सम्यक् परः इतः प्राप्तो येन भग-वद्धस्ते वा सम्यक् मृत • इति । नास्य प्राणा ह्युक्कान्ताः किन्तु मूर्च्छया अन्तर्ह प्टौ अन्तर्बहि-र्यद्र पं भगवदीयं सर्वदा दृश्यते तस्मिन् स्वयं प्रविशन् प्राग्गानिप प्रवेशितवानिति सारूप्यपक्षे भवति । सायुज्ये तु ग्रस्मिन्ने व शरीरे ग्रात्मिन वा प्राग्गानां लयः इहैव समवनीयन्त इति 'मृत्यु-र्यस्योपसेचनिम'ति च श्रुतौ । ततस्ताहशस्य

#### 

भगवदीयशरीरोत्पत्त्यथं विचक्षं यत्र यत्राङ्घि-रेगावः तत्र सम्बद्धं कृतवान् । यत एव भूमावि-त्युक्तम् । लोकप्रतीतौ तस्य निकृष्टत्वख्यापनाय विकषंगाम्, विशीगावियवं च निकर्णगेन कृतवा-निति ज्ञापियतुं दृष्टान्तमाह हरियंथेभिमिति । यहपपूर्तिः सिंहः स्थूलमिप गजं हत्वा दैवादेवायं मृत इति शङ्का भविष्यतीति विशीगावियवं यथा भवति तथा कर्णणं करोति, तथा दैवगत्या कदा-चिन्मृतो भवेदिति शङ्कापरिहारार्थम् । वस्तुतस्तु हरिः सर्वदुःखहर्ता यथा गजेन्द्रमुपरि नीतवान्, तथात्र कसं भूमौ विशेषेग् चकर्षेति विशेषः । य्रधिकः प्रयत्नो न कृत इति माहात्म्यार्थमित्लष्ट-

कर्मत्वख्यापनार्थं च प्रमाग्नमाह जगतो विपश्यत इति । पितरौ क्लेशिताविति तयोः संतोषार्थं विकर्षग्मिति केचित् । तत्र दृष्टान्तादिकं न संगच्छते । स यमुनां प्रापित इति पुराग्गान्तरम् । तत्र विश्वान्त इति । किछ्व । सर्वेषामेव स मारित इति प्रतीतिर्जातेत्याह हाहेति शब्दः सुमहानभू-विति । श्रयुक्ते तथा शब्दः । पित्रोहितार्थे तथा-करगो सवंजनानां हाहेतिशब्दो नोपपद्येत । राज-त्वाद्वा श्रकस्मात्तथा वचनम् । नरेन्द्रोति सम्बोधनं लोकपीडकेषु रक्षकाग्गां तथा भवतीति ज्ञापना-र्थम् ॥३८॥

व्याख्यार्थ — ग्रच्छे प्रकार यहां से गया, यथवा भगवान् के हाथ से ग्रच्छे प्रकार मरा मृक्ति के दो तरीके हैं, एक सारूप्य, दूसरा सायुज्य। भगवान् के हाथ से मरने के कारएा इसको सारूप्य मृक्ति मिली, श्रतः इसके प्राण निकल नहीं गए किन्तु मूच्छी से श्रन्त हैं ब्टि होने पर श्रन्दर श्रीर बाहर भगवदीय के जैसा रूप सदा देखने में स्राता है। वैसे रूप में स्वयं प्रवेश करते हुए प्राएगों को भी उसमें प्रवेश कराया, यह सारूप्य मुक्ति का पक्ष है । सायुज्य पक्ष में इसी शरीर में वा ग्रात्मा में प्रांगों का लय यहां हो जाता है जैसा कि 'मृत्युर्यस्योपसेचन' श्रुति में कहा है। पश्चात् वैसे कंस का भगवदीय शरीर हो जाय तदर्थ उसको खींचा । खींचते २ जहाँ जहाँ भगवान की चरण रज थी, वहां वहाँ लेकर उससे सम्बन्ध कराया । इसीलिए भूमि पर गिरा कर घसीटा है । घसीटने का वास्तविक श्राशय तो भगवान् का यही था, किन्तु लोक की प्रतीति में यों श्राया कि यह निकृष्ट है। इसलिए इसको घसीटते हैं। घसीटने से शरीर के अवयव वैसे विशीर्ण हो गए, जैसे सिंह हस्ती को जब घसीट कर ले जाता है, तब उसके शरीर के श्रवयव जैसे हो जाते हैं। सिंह छोटा है ग्रीर हस्ती स्थूल देह-वाला है, तो भी उसको मार कर जब घसीटता है, तब उसके शरीर के ग्रवयव फट जाते हैं। जिससे निश्चय होता है कि यह दैव से अकस्मात् नहीं मरा है, किन्तु इस छोटे सिंह ने ही इस स्थूल हस्ती को मारा है। वैसे यहाँ भी कंस को श्रीकृष्ण ने ही मारा है। यो घसीटने से लोगों को निऋय हो गया कि भगवान् ने मारा, किन्तु ग्राप 'हरि' हैं। ग्रर्थात् सर्व दुःखहर्ता हैं। गजेन्द्र को ऊपर ले गए, किन्तु इसको पृथ्वी पर घसीटा, यह विशेषता है। भगवान् ने ग्रधिक परिश्रम नहीं किया. जगत् के देखते हुए यह लीला की है। जिससे स्रापका माहात्म्य स्रौर ग्रक्लिष्टकर्मा स्वतः सिद्ध है। कितने ही कहते हैं कि भगवान् का कंस को घसीटने का स्राशय दुःखी माता-पिता के संतोषार्थ था। इस स्राशय से हष्टान्तादि का मेल नहीं होता है । अन्य पुराणों में यह कथा है कि भगवान घसीट कर यमुना पर ले गए, वहाँ शान्ति ली ग्रौर विशेष भगवान् ने इसको मार डाला, सबको ऐसी प्रतीति हुई। जिससे बड़ा भारी हाहाकार का शब्द हुआ। वैसा शब्द तब होता है जब कोई अयोग्य कार्य होता है। माता-पिता के हित के लिए यों करने पर सर्व मनुष्यों का हाहाकार शब्द करना योग्य नहीं लगता है। ग्रथवा कंस राजा था, इसलिए ग्रचानक वैसे शब्द निकले हैं। राजा को 'नरेन्द्र' कहने का तात्पर्य यह है कि जो रक्षा करने वाले हैं, वे लोक को पीड़ित करने वालों से वैसा ही व्यवहार करते हैं।

इसकी सूचना कर दी है कि ग्राप राजाग्रों में श्रेष्ठ हैं, इससिए इस बात को ग्राप समभते ही हैं।।३८।।

ग्रामास — एवं सर्वजनीने तस्य मारगो प्रवृत्ते प्रमेयबलमाश्रित्य तस्य परलोके किं जातमित्याकाङ्क्षायां सारूप्यं वा सायुज्यं वा जातमित्याह 'स नित्यदोद्विग्निधये'ति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार सर्व जन का हित हो. इसलिए उसको मारने में प्रमेय बल का श्राश्रय लेकर प्रवृत्त हुए हैं तो उसकी परलोक में क्या गित हुई ? सायुज्य या सारूप्य मुक्ति हुई ? उसका 'स नित्यदो' श्लोक में वर्णन करते हैं —

# श्लोक—स नित्यदोद्विग्निधया तमीश्वरं पिबन्वदन्वा विचरन्स्वपन्श्वसन् । ददर्श चक्रायुधमग्रतो यत्तदेव रूपं दुरवापमाप ॥३६॥

श्लोकार्थ — वह कंस उद्विग्न बुद्धि से चक्रधारी उस ईश्वर को पोते, बोलते, घूमते, सोते, श्वास लेते सदा ग्राँखों के सामने देखता था; ग्रतएव दुलंभ उसी रूप को प्राप्त हुग्रा ।।३६।।

सुबोधनी — सर्वदैव भयेनोद्विग्नबुध्या तमेव भनवन्तं भयप्रत्यासत्त्या प्रदिश्तिदेवरस्वरूपं चक्रा-युषं शङ्खचक्रगदापद्मधरं सर्वावस्थासु पश्यन् तदेव रूपमवाप । सदा तद्भावभावितः । अन्ते तु तं हष्टवानेव । पाने हि दुःखनिवृत्त्या सुखेन च विषयप्राबल्यात् सर्वेविस्मरणं सिद्धम् । तथा भोजने । विशेषेण चरणे श्राखेटकादाविप । स्व-पन् निद्रायाम् । श्वसन् मूर्च्छायामिष । यत्र पश्च-स्ववस्थासु दर्शनं तत्रोपवेशनादौ न सन्देह एव । किञ्च, न केवलं स्मरग्गमात्रं किन्त्वग्रतश्चकायुधं ददर्श । सर्वदैव भयजनको भगवानिति तस्य न भयं निवृत्तम्, ग्रतोन्तेऽपि सुतरां भगवान्मारियतुं प्रवृत्त इति भयजननात् तदेवरूपं प्रकटीभूतं ग्रन्त-रेवेति विमर्शः, बहिः पक्षे उत्क्रान्तिरप्यपेक्षते । यद्यपि कालरूपसायुज्यं युक्तं योधानामिव तथापि भावनाया बलिष्ठत्वात् सर्वदा साक्षात्कृतमेव रूप-भवाप । तद्वस्तुतः सर्वेषामेव दुरापम् ॥३६॥

व्याख्यार्थ — हमेशा ही भय के कारण उद्विग्न बुद्धि से उसी भगवान् को भय से हुई ग्रासिक से शङ्ख, चक्र गदा तथा पद्म धारण किए हुए ईश्वर स्वरूप को सर्व प्रकार की ग्रवस्थाग्रों में देखता हुगा उसी रूप को प्राप्त हुगा। कारण कि सदैव उनके भाव से भावित था। यो भावना करते हुए ग्रन्त में तो उनके दर्शन कर ही लिए। पान करने से दुःख को निवृत्ति हुई, जिससे सुख की प्राप्ति हुई। ग्रन्त में तो उनके दर्शन कर ही लिए। पान करने से दुःख को विस्मृति हो गई। भोजन में, शिकार सुख सब विषयों से प्रवल है, ग्रतः उसको सब ग्रन्य विषयों की विस्मृति हो गई। भोजन में, शिकार ग्रादि में फिरते हुए, निद्रा में, श्वास लेते, मूर्छा में भी इस प्रकार की पाँच ग्रवस्थाग्रों में भी जब भगग्रादि में फिरते हुए, निद्रा में, श्वास लेते, मूर्छा में भी इस प्रकार की पाँच ग्रवस्थाग्रों में भी जब भग्गादि में दशन उसको हो रहे थे, तब बैठते ग्रीर उठते समय दर्शन होने में क्या सन्देह है ? कोई सदेह वान् के दशन उसको हो रहे थे, तब बैठते ग्रीर उठते समय दर्शन होने में क्या सन्देह है ? कोई सदेह सहीं है। इस प्रकार केवल स्वरूप का स्मरण ही नहीं हुग्रा, किञ्च ग्रांखों के सामने चक्रधारी का साक्षात् दर्शन करता था। कंस को तो भगवान् सर्वदा भय उत्पन्न करने वाले हैं। ग्रतः उसका भय साक्षात् दर्शन करता था। कंस को तो भगवान् सर्वदा भय उत्पन्न करने वाले हैं। ग्रतः उसका भय

निवृत्त न हुआ। जिससे अन्त में भी यह विचार हो रहा था कि भगवान मुभी मारने के लिए प्रवृत्त हुए हैं। इससे भय उत्पन्न हुम्रा कि भगवान् म्रा गए, म्रतः वही रूप प्रकट हो गया। म्रन्तः करणा में ही यह विचार हो रहा था, दूसरे बाहर के पक्ष में उत्क्रान्ति की भी अपेक्षा होती है। यद्यपि शूरवीरों के समान काल रूप से सायुज्य होना योग्य था, तो भी भावना की बलिष्ठता थी. जिससे जिस स्वरूप का भावना से साक्षात्कार करता था, उस स्वरूप को प्राप्त हुग्रा। वास्तव में सबको वह स्वरूप प्राप्त होना कठिन है ॥३६॥

म्राभास-एवं तस्य भगवदिच्छ्या तथात्वमापन्नस्य स्वतो दोषाभावात् गुग्गस्य च विद्यमानत्वात् सायुज्यमुक्त्वा व्यवहारे शिष्टं कृत्यं वदन् तद्भ्रातृगां वधमाह 'तस्या-नुजा' इति ।

श्राभासार्थ—इस प्रकार भगवदिच्छा से वैसे स्वरूप को प्राप्त हुग्रा था। उसमें स्वतः कोई दोष नहीं था, गुरा ही विद्यमान थे। स्रतः उसकी सायुज्य मुक्ति का वर्णन कर, स्रब व्यवहारानुसार, जो योग्य कृत्य करना है, उसका वर्णन करते हुए उसके भ्राताग्रों का वध 'तस्यानुजा' श्लोक में कहते 意—

श्लोक-तस्यानुजा भ्रातरोऽहौ कङ्कन्यग्रोधकादयः। अभ्यधावन्नतिकृद्धा भातुर्निवेंशकारिएाः ॥४०॥

श्लोकार्थ - उसके ग्राठ छोटे भाई, कङ्क ग्रीर न्यग्रोधक ग्रादि ग्रति क्रोध करते हुए भाई का वैर लेने के वास्ते दौड़ कर ग्राए ॥४०॥

सुबोधिनी - तस्य कंसस्य भ्रातरः ग्रष्टी भातरः कङ्गो न्यग्रोध इति । सपक्षतामहत्वनिरू-पगार्थं नामद्वयं निरूप्य तदादिभूता निरूपिताः। कंसे निहते भ्रातरि जीवति, भ्राता परैनं हन्तव्य इति हते, पूनः 'जिघांसन्तं जिघांसीयादि'ति न्या-यात्, भ्रातुर्निवेशनं निष्कृति कुर्वन्तीति स्रतिकृद्धाः

सन्तः अभ्यथावन् । कपटेनाकस्मान्मारितवानि-त्यतिक्रोधः। एकः कथञ्चिन्मारितः वयमष्टावेकश्च मारक इति कुद्धबुद्धयः ग्राभिम्ख्येनैव धावनं कृतवन्तः । निर्वेशो ऋगाशोधनम् । हन्यात् हतो वा भवेत् ग्रन्यथा न निर्वेशः स्यादिति ॥४०॥

व्याल्यार्थ - उस कंस के कङ्क, न्यग्रोध ग्रादि ग्राठ भाई कहे हैं, किन्तु ग्रादि शब्द देकर यह बताया है कि इनके सिवाय अन्य भी इसके पक्ष वाले बहुत हैं। भ्राताओं के जीतेहुए कस मारा गया,यह ग्रयोग्य हुमा। इतने भाइयों के होते हुए शत्रुम्रों से भ्राता मारे जाने योग्य नहीं। यदि मारा गया है, तो 'जिघांसन्तं जिघांसीयात्' इस न्यायानुसार भ्राता का ऋ ए चुकाते हैं। स्रर्थात् बदला लेते हैं। ग्रत: बहुत कोध में हो दौड़ते ग्राए, बहुत कोध इसीलिए किया कि कृष्ण ने हमारे भाई को कपट से श्रचानक मारा है। मारने वाला एक है, हम श्राठ हैं। इसलिए कोध में ग्राकर सामने ही दौड़ने लगे, जो मारे उसको मारना ही चाहिए, यदि वैसा नहीं किया जाता है, तो वह ऋएा उतरता नहीं है ॥४०॥

भी सुबोधिनो की हिन्दी टीका - राजस 'प्रमेय' श्रवान्तर प्रकरण - श्रध्याय २ 

ग्रामास — ग्रत्रापि भ्रातैव ग्रष्टानामनुकल्प एक एव तान् मारितवानित्याह 'तथा-तिगमस नि'ति।

म्राभासार्थ — यहाँ भी उन भ्राए हुए कंस के ग्राठ भाईयों को मारने में भगवान् का एक ही भ्राता समर्थ है। ग्रतः उस एक ने ग्राठों को मारा, जिसका वर्णन 'तथातिरभसान्' श्लोक में करते ₹—

श्लोक—तथातिरभसांस्तांस्तु संयत्तान्रोहिग्गीसुतः । ग्रहन्परिघनद्यस्य पश्निव मृगाधिपः ॥४१॥

श्लोकार्थ - जैसे सिंह पशुग्रीं को मारता है, वैसे ही बलरामजी ने शस्त्रादि से सज कर ग्रति वेग से ग्राए हुए उन ग्राठ भ्राताग्रों को मुद्गर से मार डाला ।।४१।।

सुबोधिनी यथा कंसः ग्रतिवेगवान् एवं ते सर्व एव अतिशीघ्रमागतास्तान् प्रसिद्धान्। तु इति भगवन्मारगापक्षं व्यावर्त्तायति । नाप्युपेक्ष्याः यतः संयताः शस्त्रपाग्यः। ननु भग्वानेव मार-येत् किमिति बलेन हतास्ते तत्राह रोहिग्गोसुत इति । देवकीभ्रातरस्ते । ग्रतो मातुला भगवता न हन्तव्या इति । कंसस्तु ग्रन्येन वध नार्हतीति कथंचिद्धतः ग्रवमृश्यकारित्वात् । ग्रत एव सश-स्त्रान् स्वयमपि परिघप्रायं दन्तमेव गृहीत्वा श्रन्यद्वा तत्र विद्यमानमायुधं श्रगंलामेव वा तेन ग्रहन् मारितवान् । पश्चितवेत्यत्रापि सम्बघ्यते । यथा लकुटेन पशवो हन्यन्ते तथा सर्वे मारिताः। तेषां छेदनं न भविष्यतीत्याशङ्कच दृष्टान्तमाह मृगाधिप इवेति । सिंहो हि क्षुधितः भक्षगार्थमेव मारयतीति तथा सर्वे विशीगावियवाः कृता इत्यर्थः । ग्रनायासेन मारेेे सन्देहाभावे वा हब्टान्तः ॥४१॥

व्याख्यार्थ - जैसे कंस बहुत वेगवाला था, वैसे ये सब भी बहुत शीघ्र वेग से ग्राए, उन प्रसिद्धों को बलरामजी ने मुद्गर से मार डाले। बलरामजी ने मारे, इसलिए श्लोक में 'तु' शब्द दिया है। जिसका भावार्थ है कि भगवान् ने नहीं मारे। भगवान् ने क्यों नहीं मारे ? इसका कारएा यह है कि भगवान् देवकीजी के पुत्र हैं और ये देवकी के भाई हैं, जिससे भगवान् के मामे हैं। इसलिए भगवान् ने नहीं मारे। यदि भगवान् को मारना नहीं था, तो उपेक्षा कर छोड़ देना था। तो कहते हैं कि छोड़ने के योग्य भी नहीं थे। कारण कि वे शस्त्र लेकर मारने ग्राए थे, उनकी उपेक्षा करनी योग्य नहीं है। ग्रतः बलरामजी रोहिगाी के पुत्र हैं, उन्होंने मारे। जब उनको बलरामजी ने मारे, तो कस भी भगवान् का मामा था. उसको क्यों मारा ? इसके उत्तर में कहते हैं कि कस दूसरे से मर नहीं सकता। इस विचार से ग्रौर ग्रपकारी होने से जैसे तैसे लाचार हो मार डाला। वे भाई सशस्त्र थे, इसलिए बलरामजी ने भी मुद्गर जैसा दाँत ही लेकर ग्रथवा वहाँ ग्रन्य जो कुछ भी विद्यमान ग्रायुध को लेकर या किवाड़ को ही लेकर उससे उन्हें मार डाले। जैसे लकड़ी से पशु मारे जाते हैं, वैसे ही वे भी पशुश्रों की भाँति मार डाले गए, उनको काट डाला गया तो नहीं कहा जायगा, क्यों ? इस शङ्का पर हष्टान्त देते हैं कि 'मृगाधिपः इव' सिंह की तरह मारे। भूखा सिंह खाने के लिए हीं पशु को मारता है। जिससे उस पशु के ग्रवयव फाड़ डालता है, वैसे ही उनके ग्रवयवों की भी परिष की चोट से वैसी ही दशा हो गई थी। ग्रथवा सिंह का हष्टान्त इसलिए दिया है कि सिंह को पशु मारने में कोई परिश्रम नहीं होता है ग्रौर सिंह ने पशु को मारा, इसमें कोई संदेह भी नहीं होता है, वैसा यहाँ भी समभना चाहिए ॥४१॥

श्राभास—एवं सभ्रातिर हते देवानामिप परमानन्दो जात इति देविविपक्षवधेन भगवतो धर्मस्थापनमेव जातिमिति मातुलदोषपरिहारार्थं देवकृतं पुष्पवृष्ट्यादिकमाह 'नेदुर्द्व'न्दुभय' इति ।

स्राभासार्थ — इस प्रकार भ्रोताग्रों सहित कंस के मरने से देव भी बहुत प्रसन्न हुए। देवों के शत्रुग्रों के नाश से भगवान ने धर्म को स्थिर ही किया। मामे के वध के दोष को मिटाने के लिए देवों ने पुष्प वृष्टि ग्रादि की, जिसका वर्णन 'नेदुर्दु न्दुभयः' श्लोक में करते हैं —

श्लोक — नेदुर्दु न्दु भयो व्योम्नि ब्रह्मे शाद्या विभूतयः । पुष्पैः किरन्तस्तं श्रोताः शशंसुर्ननृतुः स्त्रियः ॥४२॥

श्लोकार्थ — उस समय ग्राकाश में दुन्दुभि, बाजे बजने लगे ग्रौर ब्रह्मा, महादेव ग्रादि भगवान् की विभूतिएँ प्रेम से पुष्प-वर्षा करती हुईँ स्तुति करने लगीं तथा ग्रप्सराएँ नृत्य करने लगीं ॥४२॥

सुबोधिनो – ब्रह्मा ईश्वरश्च ग्रादौ येषाम्, विष्णुर्भगवानेवेति द्वावेवावशिष्टाविति द्वयोर्ग-णना, प्रमेयप्रमाणभूतौ वा । तं भगवन्तं प्रीताः सन्तः पुष्पैः किरन्तः शशंसुः । दुन्दुभीनां नादं स्वतन्त्रं तत्प्रेरणया जातमिति कायिकं भिन्नक-र्कृकमिप ब्रह्मादीनां मानसं भवति । पुष्पवृष्टिः कायिकी । शंसनं वाचनिकम् । तेषां तु श्वियः

पुरुषधर्में स्तुल्या ग्रिप एक शेषे एगोक्ताः भगवति स्नेहिविशेषात् ननुतुः । ननु ब्रह्माणः सर्वेतुल्यत्वान्महादेवस्य च कंसो भक्त इति कथं सर्वेषामनुमोदनिमिति चेत् तत्राह विभूतय इति । भगवतो विभूतिप्रायाः विभूतिमान् भगवान् ग्रतः स्वामिकृतं तेषामिनन्द्यमेव ॥४२॥

व्याख्यार्थ — विष्णु तो भगवान् ही हैं, इसलिए शेष ( बाकी ) ब्रह्मा ग्रौर महादेव दो रहे। उनकी विभूतियों में गएाना की है। ग्रथवा प्रमेय ग्रौर प्रमाए रूप दोनों हैं। इसलिए ये दो कहे हैं। ग्रथीत् ये दोनों ग्रन्य देवों के समान केवल विभूति रूप नहीं हैं। सर्व देवगए। प्रसन्न हो प्रेम से पुष्प-वर्षा करते हुए स्तुति करने लगे। नगाड़े बिना किसी के बजाए उनकी प्रेरएा। से स्वतन्त्र ही बजने लगे, जिससे ब्रह्मादि देवों ने कायिक प्रसन्नता प्रकट की। दुन्दुभि का बजना यह पृथक् कर्त्तापन है, तो भी इससे ब्रह्मादि देवों के मन की प्रसन्नता प्रकट होती है। कारए। कि उनकी प्रेरएा। से वे बजने लगे

थे ग्रौर पुष्प-वृष्टि कायिकी-सेवा तथा स्तुति, वाग्गी की सेवा है। देवों की स्त्रियाँ पुरुषों के घर्म के तुल्य होती हुई भी पृथक्, ग्रकेली ही भगवान् के ग्रधिक स्नेह के कारण नाचने लगीं।

ब्रह्मा सब को उत्पन्न करता हैं, इसलिए उसको सर्व समान है ग्रौर कंस महादेवजी का भक्त है तो इन्होंने भी ग्रन्यों के साथ कैसे प्रसन्नता प्रकट की है? यदि यों कोई शङ्का करे तो उसके उत्तर में कहा है कि 'विभूतयः' ग्रर्थात् ग्रन्य सब भगवान् की वे विभूतियें हैं, ग्रतः स्वामी जो कार्यं करे, उसका ग्रभिनन्दन विभूतियों को करना ही चाहिए।।४२॥

श्राभास—भगवान् स्त्रीगां मुखार्थे अवतीगां इति कथं तेषां स्त्रीगां मुतरां मातुला-नीनां वैधव्यं संपादितवानित्याशङ्कृच तासामतिदुःखं न जातं भतृं दोषस्मरणात्, अन्यथा निर्वाहाभावात्, भगवत्यादरातिशयाचे ति वक्तु ५ तेषां स्त्रीगामुपाख्यानमाह 'तेषां स्त्रिय' इति ।

श्राभासार्थ — जब भगवान् ने स्त्रियों के सुखार्थ अवतार लिया है तथा बहुत निकट सम्बन्ध — बाली स्त्रियाँ जो कि मामियें हैं उनको विधवापन कैसे दिया ? इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि उनको साधारण ही दु:ख हुग्रा था, जिसके दो कारण हैं। एक तो वे ग्रपने पितयों के दोषों को जानती थीं। उन दोषों के स्मरण से उनको दु:ख कम ही हुग्रा। दूसरा भगवान् में उनका विशेष ग्रादर था। इन दोनों कारणों से उनको विशेष दु:ख नहीं हुग्रा, यह बताने के लिए उनके चिरत्रों का 'तेषां स्त्रियः' श्लोक से वर्णन करते हैं —

श्लोक — तेषां स्त्रियो महाराज मुहन्मरगृदुः खिताः । तत्रामीयुर्विनिघ्नन्त्यः शीर्षाण्यश्रुविलोचनाः ॥४३॥

श्लोकार्थ — हे महाराज ! उनकी स्त्रियाँ पित के मरण से दुःखित हो, सिर कूटती, ग्रांंखों से ग्रांंसू बहाती वहाँ ग्राई ॥४३॥

मुबोधिनी—मल्लादीनां कंसादिनवानां च ।
महाराजेति संबोधनमाश्चर्यमेतदिति ज्ञापनार्थम्
प्रोत्साहनार्थं वा । लौकिकमिति कदाचिन्न श्रुगुयात् । सुहृदां भर्नुं गां मारगोन ग्रतिदुःखिताः ।
ग्रन्यायित्वेन पतितत्वात् भर्नुं त्वमनुक्त्वा मित्रत्वमेवाह—'पत्नी हि सर्वस्य मित्रमि'ति श्रुतेः ।

मरणेनैव दुःखिताः। यदि भगवांस्तान् बन्दीकुर्यात् तदा दुःखमि न भवेत्। ग्रतः शोर्षाणि विनिन्न-त्यः तत्राभीयुः। ग्रस्त्राणि विलोचनयोर्यासाम्। ग्रश्रूण्यन्तः करणधर्माः, हननिमिन्द्रियाणाम्, ग्रभि-गमनं कायिकम्, शोककायं त्रयमि, कुलस्त्रीणां सभास्वागमनं नान्यदा।।४३।।

व्याख्यार्थ — मल्ल ग्रादिकों की तथा कंस ग्रादि नवों भाइयों की स्त्रियां वहां ग्राईं। हे महाराज ! यह संबोधन ग्राश्चर्य प्रकट करने के लिए ग्रथवा उत्साह बढ़ाने के लिए दिया है, क्योंकि यह विषय लौकिक है। उसको यदि राजा सुनना न चाहे, तो यह सम्बोधन देकर सुनने के

श्री

लि

लिए उत्साहित किया है। ग्रपने पितयों के मरने से वे सब स्त्रियाँ ग्रित दु: खित देखने में ग्राई। पित शब्द न कह कर 'सुहृद' शब्द कहने का भाव बताते हैं कि वे ग्रन्यायी थे, इस कारण पितत थे। ग्रतः पित न कहकर सुहृद शब्द दिया है। श्रुति में कहा है कि 'पत्नी हि सर्वस्य मित्रं' सर्व मनुष्यों का मित्र ग्रपनी पत्नी ही है, इसलिए यहां पित को भी सुहृद कहा है। मरने से दु: खी हुई थीं यि भगवान् इनको न मारकर बन्दी बना देते तो वैसा दु:ख न करतीं। मरने के कारण जिनकी ग्रांखों से ग्रांसू गिर रहे हैं, वैसी वे शिर को कृटती हुई वहां ग्रागई। शोक के तीन कार्य हैं। ग्रर्थात् शोक होने पर ये तीन कार्य स्वतः हो जाते हैं। एक ग्रांसू ग्राने का, जो ग्रन्तः करण का धर्म है। शिर पीटना, इन्द्रियों का धर्म है। वहां (मृतक के स्थान पर वा सम्यों की सभा में) जाना, देह का धर्म है। कुल की स्त्रियों का ऐसे समय ही सभाग्रों में ग्राना होता है। दूसरे समय बाहर नहीं निकलतीं हैं। । । । ।

श्राभास-ग्रागत्य याहक् इष्टवत्यस्तदाह श्रयानानि'ति।

म्राभासार्थ - ग्राकर जैसा देखा, उसका वर्गान 'श्रामानान' श्लोक में करते हैं -

श्लोक—शयानान्वीरशय्यायां पतोनालिङ्गच शोचतीः । विलेपुः सुस्वरं नार्यो विसृजन्त्यो मुहुः शुचः ॥४४॥

श्लोकार्थ—वीर शैया पर सोए हुए पतियों का म्रालिङ्गन कर,शोक करती हुईं, बार-बार ग्राँसू बहाती हुईं स्त्रियाँ सुस्वर से विलाप करने लगीं ॥४४॥

सुबोधनी— वीरशय्यायामितिरणाङ्गणे, शय्यायामेव शयने स्त्रीणामिधकार इति । पती-नालिङ्गचेति स्नेहोद्गम उक्तः । ततः शोचन्त्यो जाताः, विलेषुः सुरवरं यतो नार्यः । ग्रन्तःकरण-पूर्वकत्वायाह मुहुः शुचो विसृजन्त्य इति । लौकि- क्येषा भाषा, यथा देवक्यादयः पुत्राद्यपाये रोदनं कृतवत्यः तथा तासामपि जातमिति भगवान् भक्तकृपया तथा कृतवानिति वक्तुभेवं निरूप्यते।

व्याख्यार्थ — यहां वीर शैया कहने का भावार्थ यह है कि रणाङ्गण में, शैया पर शयन स्त्रियां कर सकती हैं, यह उनका ग्रिधकार है। पितयों को सोए हुए देख स्त्रियों में स्नेह प्रकट हुग्रा; ग्रतः पितयों का ग्रालिङ्गन करने लगीं। प्रश्नात् शोक करने लगीं ग्रीर मुस्वर से विलाप करने लगीं, क्योंकि वे उनकी पित्नयाँ थीं। उनका दिखावटी विलाप नहीं था, किन्तु हुइय के ग्रान्तरिक दर्द से विलाप करतीं थीं। जिसका चिन्ह है बार बार ग्रांखों से ग्रांसू टपकते थे। यह लौकिकी भाषा है, जिस प्रकार देवकी ग्रादि ने पुत्रादिकों के नाश से रुदन किया

१- भागवत में तीन भाषाएँ ह--लौकिकी, परमत ग्रीर समाधि।

की मुबोबिनो की हिन्दी टीका - राजस 'प्रमेय' ग्रवान्तर प्रकरण - ग्रव्याय ? 

था वैसे ही इनका भी रोदन है। भगवान् भक्तों पर कृपा करने के लिए यों करते हैं। यह बताने के लिए इस प्रकार निरूपगा किया है।।४४॥

ग्राभास-चतुर्भिवलापमाह 'हा नाथे'ति।

म्राभासार्थ—स्त्रियों के विलाप का ४ श्लोकों में 'हा नाथ' से प्रारम्भ से होकर वर्णन हुम्रा है-

श्लोक-स्त्रिय ऊचु:-हा नाथ प्रिय धर्मज्ञ करुणानाथवत्सल । त्वया हतेन निहता वयं ते सगृहप्रजाः ॥४५॥

श्लोकार्थ — हा नाथ ! हा प्रिय ! हा धर्मज्ञ ! हा दयालु ! हा ग्रनाथ वत्सल ! ग्रापके मरने से घर ग्रौर प्रजा के साथ हम भी मरी हैं ॥४५॥

सुबोधिनी - ग्रादौ तान् शोचिन्त ततः पुरीं ततस्तेषां दुर्दशां तत ईश्वरापराधेन परलोकेपि न सुखमिति । प्रथममात्मानं शोचन्ति हेति । महा-दुः से संबोधनानि स्वस्य धर्मादिभक्त्यन्तपञ्चपूरु-षार्थसाधकत्वेन । नाथत्वात् धर्मस्तस्य सेवया सिध्यति । प्रियत्वादर्थं साधयति । धर्मज्ञत्वात् कामम्। स्त्रीएगं त्रतमनुस्मरित्रति। करुऐति

तत्कृपया मोक्षोपि भवतीति। ग्रनाथवत्सलेति दीना वयं त्वच्छरणं गता इति भक्तिरपि सिघ्यति। इदानीं तु त्वया हतेन ते वयं त्वदीयाः सगृहप्रजाः निहताः, त्वया निहतेन । कयाचित्कियया व्याप्तो भवतु यथाकथचिन्मरणहेतुः मारक एव भवति, शरीरेण गृहेगा पुत्रंवी धर्मः सेत्स्यतीति पक्षो निराकृतः । यतो वयं सर्वे हता एव ॥४५॥

व्याख्यार्थं - प्रथम उनका शोक करती हैं। पश्चात् पुरीका, श्रनन्तर उनकी दुदेशा का, बाद में ईश्वर के ग्रपराध से परलोक में भी सुख न मिलेगा, यों कहकर प्रथम ग्रपना शोक प्रकट करती हैं। 'हा' शब्द से महादु:ख प्रकट करने में जो नाथ ग्रादि पांच विशेषण कहे हैं वे पांच पुरुषार्थ के साधक हैं। जैसा कि 'नाथ' शब्द देकर यह बताया है कि स्नाप 'नाथ' हैं, स्नापकी सेवा से हमारा 'धर्म' सिद्ध होता था। 'प्रिय' से बताया है कि ग्राप प्रीतम हैं, इससे हमारा ग्राप से ग्रथं' सिद्ध होता था। धर्मज्ञ' से वताया है कि आप धर्म को जानने वाले हैं, स्रतः हमारा 'काम' आप से सिद्ध होता था। 'करुएा' से यह बताया है कि ग्राप कृपालु हैं, जिससे हमारा मोक्ष भी सिद्ध होता था। 'ग्रनाथ वत्सल' पद से यह बताया है कि हम दीन ग्रनाथ ग्रापके शरणागत हैं. यों भक्ति भी सिद्ध होती थी, ये पांच पुरुषार्थ ग्रापके होते हुए ही हमारे सिद्ध हों जाते थे। ग्रब ग्रापके मर जाने से वे हम सब ग्रापके घर सहित प्रजा समाप्त हो गई है। कोई भी किसी भी किया से व्याप्त भने ही हो, वह जैसा कैसा भी प्रकार का मरए हेतु तो मारने वाला हो होता है। धर्म शरीर से, घर से वा पुत्रों से भी सिद्ध हो सकता है। इस प्रकार एक पक्ष का निराकरण किया है, क्योंकि हम सब मारे हो गये, ग्रब धर्म की सिद्धि कैसे हो सकेगी ।।४५।।

ग्राभास-ननु मथुरेयं तीर्थभूता ग्रत्र जीवता मृतेन वा मोक्षः साधनीय इति कि भर्त्रपगमे शोकः क्रियत इति चेत्तत्राह 'त्वया विरहिते'ति।

00

स्राभासार्थ — यह मथुरापूरी तीर्थ है । इसमें जीते हुए वा मरने पर भी मोक्ष सिद्ध किया जा सकता है तो फिर भर्ता के मरने से शोक क्यों किया जाता हैं ? यदि यों कहो तो उसका उत्तर 'त्वयाविरहिता' श्लोक में देती हैं-

#### श्लोक — त्वया विरहिता पत्या पुरोयं पुरुषर्षम । न शोमते वयमिव निवृत्तोत्सवमञ्जला ॥४६॥

श्लोकार्थ — हे पुरुष श्रेष्ठ ! ग्राप इस पुरी के पति हैं, ग्रापके बिना यह पुरी शोभा नहीं देती है, जैसे कि हम (लोग) कारए कि इसके उत्सव तथा मङ्गल सब नष्ट हो गए हैं ॥४६॥

सबोधिनी--त्वया पत्या विरहिता इयं पुरी स्वयमेव न शोभते किमन्येषामुपकारं करिष्यतीति भावः । यतो निवत्तानि उत्सवाः मञ्जलानि च यस्थाम्, तस्मिन्विद्यमान एव उत्सवो मञ्जलानि च प्रवत्तानि न तु निवृत्तो, तासां हष्ट्या ग्रमङ्ग-लमिव प्रतिभातीति । वाद्यानां निवृत्तत्वादृत्सवो निवृत्त इति तथोक्तम् । ग्रत एव न शोभते अगा-न्तरे शोभिष्यत इत्याशङ्कचाहः वयिववित । यथा

वयमतः परमशोभायुक्ता एव, तथा पूर्यपीति तासां प्रतिभा, यतः त्वया पत्या विरहिता। यद्यपि पूर्याः पतिभविष्यति यः कश्चित्तथापि त्यक्तो भविष्यतीति जीर्णपटिमव शोभाकरो भविष्यतीति भगवांस्त् पतिनं भविष्यतीति तासां वचनं सत्यमेव। त्यक्तव्या च ततः परम्। तदाह हे प्रवर्षमेति ॥४६॥

व्याख्यार्थ - ग्राप स्वामी के बिना यह पुरी स्वयं नहीं शोभती है, तो वह दूसरों का क्या उपकार कर सकेगी ? कारण कि उसके अपने उत्सव और मङ्गल नष्ट हो गए हैं।

पित के मौजूद होने पर ही उत्सव ग्रौर मङ्गल कार्य होते हैं, उसके जाने पर नहीं होते हैं। उनकी हिष्ट से ग्रमङ्गलवत् दिखता है, वाद्य बजने बंद हो जाने से उत्सव बंद हो गए, ग्रतः वह नहीं शोभती है। थोड़े दिन बाद शोभा देगी, इस पर कहती हैं कि नहीं, हमारी भांति वह कभी भी शोभित नहीं होगी। जैसे हम इसके बाद अशोभित ही रहेंगी वैसे ही यह पूरी भी। स्त्रियों की शोभा पित से होती है, पित के विरह में वे अशोभा वाली हो जाती हैं। यदि कोई कहे कि आप (रानियों) के समान तो पुरी नहीं है, क्योंकि पुरी, एक (पित) राजा के जाने पर दूसरे (पित) राजा वाली हो जाती है। इसके उत्तर में वे कहती हैं कि यद्यपि पुरीका कोई दूसरा भी पति होगा, तो वह त्याज्य पति होगा। जैसा कि धुले हुए पुराने कपड़े पहने जाने पर उनसे नवीन वस्त्रों के समान शोभा नहीं होती है वैसे ही यहां भी होगा और भगवान् तो पुरी के राजा नहीं बनेंगे, यह जो स्त्रियों ने कहा तो स्त्रियों के ये वचन सत्य ही हैं, किन्तु ग्रब शंका यह उठी कि जब भगवान पुरी के राजा नहीं बनेंगे तो वहां कैसे रहा जाएगा ? तो उसके लिये कहा गया है कि तब वह पुरी छोड़ दी जानी चाहिये। इस पर उन्होंने (बड़े ग्रार्त कंठ से) कहा-हे पुरुषर्वम ! ग्रर्थात् हे पुरुषों में उत्तम ।।४६॥

म्राभास-ननु स्त्री एगं भाग्ये अवैधव्ये विद्यमाने कथमेवं भवेत्, अतो भवतीनामेव

दुर्भाग्यान्मृत इति किमिति विलापः क्रियत इति चेत्तत्राहुः 'ग्रनागसामि'ति ।

श्राभासार्थ —यदि स्त्रियों के भाग्य में विधवायन न लिखा होता तो यह मरता नहीं, अतः तुम्हारे दुर्भाग्य से यह मरा है, तब विलाप क्यों करती हो ? यदि यों कहो तो उसका उत्तर इस 'ग्रनागसां' श्लोक में देती हैं —

## श्लोक — श्रनागसां त्वं भूतानां कृतवान्द्रोहमुल्बराम् । तेनेमां भो दशां नीतो भूतध्रुक्को लभेत शम् ॥४७॥

श्लोकार्थ — ग्रापने जो निष्पापी जीवों का घोर द्रोह किया, जिससे इस दशा को प्राप्त हुए हो, कारगा कि जो जीवों से द्रोह करता है, उसको सुख नहीं मिलता है। ग्रायित भूत द्रोह कर कोई भी सुख नहीं पाता है।। ४७।

मुबोधिनी—निरपराधानां प्राणिनां त्वमु-त्वरां पुत्रादिमारणारूपं द्रोहं कृतवान् तेनैवं दुर्मं -त्युरूपां दशां नीतः । ननु धर्मोपि भूयान् कृत इति यथा धर्मफलं न जातं तथैतदिप न भवेदित्या- शङ्कच द्रोहस्य विशेषमाहुः भूतध्रुगिति । अत्य-न्तधर्मकर्तापि भूतद्रोहं चेत्कुर्यात् तदा शं न लभे-तैव सर्वं धर्मं बाधित्वा द्रोहः स्वफलमेव प्रयच्छ-तीति ॥४७॥

व्याख्यार्थ — निर्दोष प्राणियों का तुमने पुत्र मारने म्रादि का बड़ा द्रोह किया है, उससे ही इस मृत्यु (रूप) दशा को प्राप्त हुए हो, मैंने यदि ये प्रपराध किये हैं तो धर्म भी बहुत किया है, तो जैसे उस धर्म का फल नहीं हुम्रा वैसे इसका भी फल नहीं मिलना चाहिए, इसके उत्तर में कहा है कि सब म्रधर्मों में विशेष मधर्म भूत (जीव) द्रोह है । बहुत धर्म करने वाला भी यदि भूतों का द्रोह करता है तो वह भी कल्याण को प्राप्त ही नहीं कर सकता है । द्रोह ऐसा जबरदस्त है जो सब धर्मों को दबा कर म्रपना ही फल देता है ।।४७।।

ग्रामास—ननु राज्ञां द्रोहः स्वाभाविक एव भवतीति कथमन्यरीत्या फलमिति चेत्तत्र विशेषमाहुः 'सर्वेषामिह सूतानामि'ति ।

ग्राभासार्थ — राजाग्रों का द्रोह करना स्वभाव सिद्ध है. यदि यों न करें तो किस रीति से फल (दंड) हो ? जो ऐसी शङ्का हो तो उसके उत्तर में इस 'सर्वेषामिह' श्लोक में विशेष कहते हैं —

श्लोक—सर्वेषामिह भूतानामेष हि प्रभवाष्ययः। गोप्ता च तदवध्यायी न क्वचित्सुखमेधते।।४८॥

श्लोकार्थ-यहाँ यह ही श्लीकृष्ण सकल प्राणियों को पैदा करने वाले तथा संहार

करने वाले हैं; इनसे द्रोह कर कोई भी वहीं भी वया सुख प्राप्त कर सकता है? कदापि नहीं । ४८।।

सुबोधिनो - राज्ञोपि सर्वथा सर्वभूतद्रोहे भव-त्येवानिष्टम् । ततोपि तव प्रकारान्तरेण महज्जात-मिति तत्फलं तथा । यतः सर्वेषामेव सूतानामेष भगवान् प्रभव उत्पत्तिस्थानमप्ययो नाशश्च । तेन मध्येपि स एव । युक्तश्चायमर्थः। 'यतो ब्रह्म भग-वान् कारणत्वेनोक्तः, अतस्तदवध्याने भूतसाध्यं

सुखमिति न क्वचिदिप सुखं भवेत्। भूतानां हि भगवानाराध्यः। मारकत्वाद्भयजनकश्च। गोप्ता च रक्षकः। श्रतस्तिद्वरोधे तदात्मकमेव सर्वमिति न क्वचित्सुषम्। तस्मात्स्वदोषेणैव तवेयम-वस्थेति।।४८।।

व्याख्यार्थ — राजा का भी सर्व भूतों से द्रोह करने पर ग्रानिष्ट ही होता है। उससे भी तुमने ग्रन्य प्रकार से जो महान् भूत द्रोह किया जिसका फल भी वैसा ही हुग्रा है, क्योंकि समस्त भूतों का यह भगवान् उत्पन्न होने का स्थान ग्रीर नाश का स्थान है। इससे मध्य में भी ग्रर्थात् पालने का स्थान भी वह ही है। यह ग्रथं योग्य है, कारण कि ब्रह्म ग्रर्थात् भगवान् ही शास्त्रों में कारण पन से कहा गया है। ग्रतः उसकी ग्रवहेलना कर भूतों द्वारा प्राप्त सुख कभी भी नहीं होता है। कारण, भूतों के ग्राराध्य भगवान् ही हैं। मारक होने से ग्रीर भयजनक होने से, एवं पालन कर्ता भी वही हैं। ग्रतः सब उसके ही रूप हैं, जिससे उनके द्रोह करने से कहीं भी कुछ भी सुख नहीं प्राप्त होता है। इससे यह ग्रवस्था तुमने ग्रपने दोषों से ग्राप ही की है।।४८।।

# श्लोक—श्रीशुक उवाच-राजयोषित ग्राश्वास्य मगवांद्वोकभावनः । यामाहुर्लौिककीं संस्थां हतानां समकारयत् ॥४६॥

श्लोकार्थ--श्री शुकदेवजी कहते हैं कि लोकों के पालक भगवान् ने राजा की सित्रयों को सांत्वना दे, लोक रीति के ग्रनुसार मरे हुए सबों की क्रिया करवाई ।४६।

सुबोधिनी - राजयोषित इति । एवं तासां सत्यवचनं श्रुत्वा ताः श्राश्वास्य, भगवान् समर्थः, ग्राश्वासनेनेव तासां परमानन्दो जात इति ग्रलौ- किकं सामर्थ्यं भगवच्छव्दादवगम्यते । लोकभावन ति । न तस्य शत्रुमित्रोदासीनत्वम् । ग्रतः शत्रु-स्त्रीगामिप कृत एव भगवतोपकारः । तासु कृप- यैव परलोकिक्रयां कारितवानित्याह यामाहुलौ-

किकीं संस्थामिति । दाहादिरूपाम् । हताना-मिति । तासां सहगमनम्, भगवता ग्राश्वासनस्य कृतत्वात् । यद्यपि ग्रस्तिप्राप्ती दुष्टे तथाप्यग्रे लीलायाः कर्तव्यत्वात् नानुमरगे बुद्धिदंत्ता । सम्यगकारयत् तथा शब्दतो नियोगं कृतवान् । ॥४६॥

व्याल्यार्थ – इस प्रकार कहे (हुए उनके (स्त्रियों के) सत्यवचन सुनकर भगवान् ने उनको आश्वासन (धैर्य) दिया जिससे वे परमानन्दित हुई, क्योंकि भगवान् शब्द कहने से कृष्ण में ग्रलौकिक सामर्थ्य है। जिससे वचन मात्र से दुःख दूर कर ग्रानन्द दान करते हैं ग्रौर ग्राप लोकभावन हैं।

ग्रर्थात् ग्रापकी शत्रु ग्रथवा मित्र में उदासीनता नहीं है दोनों में समान भावना है। ग्रतः शत्रु की स्त्रियों को भी धैर्य देकर उनका उपकार किया है। उन पर कृपा करके ही परलोक की क्रिया ग्रापने करवाई है। इसलिए श्लोक में 'यामाहु लौकिकीं संस्थां' कहा है। वह लौकिक क्रिया कौनसी? इसको स्पष्ट करते हुए कहते हैं कि 'दाहादिकियां' दाह से लेकर पिण्ड स्रादि सर्व क्रिया करवाई। वे स्त्रियाँ पतियों के साथ नहीं गईं, क्योंकि भगवान् ने उनका दु:ख मिटाकर म्रानन्द दान दे दिया था। यद्यपि ग्रस्ति ग्रौर प्राप्ति दुष्ट थीं, तो भी ग्रागे लीला करनी है, इसलिए पति के पीछे सती होनें की बुद्धि नहीं दी । वचन से उनको इसी प्रकार समक्षाया जिससे वे उनके पीछे मरजाने से रुक गई ।।४६।।

श्राभास--एवं दुष्टमारणं तत्रातिसंनिहितप्रतिक्रियां च कृत्वा यदर्थमेतावत्कृतं तयोः पित्रोलीं किकनिरोधं त्याजियत्वा स्वनिरोधं कृतवानित्याह 'मातरं पितरिम'ति द्वाम्याम्।

ग्राभासार्थं - इस प्रकार दुष्ट का वध करके तथा मरने के ग्रनन्तर की उस वक्त होने वाली क्रियाएँ करवाके, ग्रनन्तर जिनके लिए इतना कार्य किया, उन माता पिता का लौकिक निरोध छुड़ा-कर ग्रपने में निरोध किया जिसका वर्णन 'मातरं पितरं' 'देवकी वसुदेवश्च' इन दो श्लोकों में कहते है।

श्लोक - मातरं पितरं चैव मोचियत्वाथ बन्धनात्। कृष्णरामौ ववन्दाते शिरसास्पृश्य पादयोः ॥५०॥

श्लोकार्थ-फिर माता-पिता को बन्धन से छुड़ाकर राम तथा कृष्ण दोनों ने उनके चरगों में सिर रखकर ग्रौर उनके चरगों का स्पर्श कर वन्दन किया ।।५०।।

सुबोधिनी - मुख्यं दुःखं मातुरेव, ग्रतः प्रथमं निरूपिता । यद्यपि बहव एव बद्धा उग्रसेनादयः तथापि प्रथमत एतावेव मोचितौ । चकारादेत-न्निकटे सेवकाश्च । स्रादौ निरोधात् दूरीकृतवन्तौ । ग्रथ बन्धनात् । प्रथमं मानसो विमोकः। द्वितीयः कायिकः। तयोर्वेलक्षण्यप्रतिपादनाय ग्रथेति। नियोगानन्तरं वा कृतकार्यत्वेनाव्यग्रत्वाय । ततः कृष्णरामौ फलसाधनभूतौ ववन्दाते स्रभिवादनं कृतवन्ती, तथैव तौ निरुद्धौ भवत इति । शिरसा पादयोरा पृत्य सत्यलोकादुपरि तौ नीतौ । फलं च तयोदयम् न तु दुःखनिवृत्तिमात्रम् । यत्र पूत्र-स्य सत्यलोकप्रापणं तत्र पित्रोस्ततोधिकस्थान-प्रापणं युक्तमेव, ग्रासमन्तात्स्पर्शनं तु सत्यमाक्रम्य यथा गच्छतः तथोपायं कृतवन्तौ ॥५०॥

व्याख्यार्थ - श्लोक में 'माता' शब्द पहले इसलिए दिया है कि मुख्य दु:ख माता को ही था। यद्यपि उग्रसेन ग्रादि बहुत कैद किए गए थे तो भी प्रथम इन दो को ही छुड़ाए। पीछे ग्रन्य छुड़ाए तथा 'च' शब्द देकर यह बताया है कि निकट में जो सेवक थे, उनको भी मुक्त किया। पहले निरोध से दूर किए, ग्रनन्तर बन्धन से । पहला छुड़ाना मानस था, दूसरा कायिक था । दोनों में विलक्षग्रता बताने के लिए 'ग्रथ' शब्द दिया है। नियोग के बाद जब कार्य सिद्धि होने से व्यग्नता भी नहीं रही तब फल के साधन रूप राम तथा कृप्ण प्रणाम करने लगे। यों करने से वे दोनों ही निरुद्ध होंगे। मस्तक से चरगों को छकर उनको सत्यलोक से ऊपर पहुँचाया। उनका केवल दू:ख दूर नहीं करना था, किन्तू उनको फल देना है। जहां पूत्र को पितृभक्ति से सत्य लोक की प्राप्ति होती है; वहाँ माता पिता को तो उच्च स्थान प्राप्त कराना योग्य ही हैं। चारों तरफ स्पर्श करने से सत्यलोक का उल्लङ्कन कर जैसे ऊपर लावे वैसा उपाय दोनों ने किया ।। ४०।।

म्राभास-एवमुत्कृष्टफलदानलक्षणस्वगृहनयनेन निरुद्धौ तौ म्रनधिकारिएौ मा भवत इति लोके ज्ञापनार्थं तयोरिधकारमाह 'देवको वसुदेवश्वे'ति ।

श्राभासार्थ - इस प्रकार उत्कृष्ट फल दान देकर, ग्रपने घर ले जाने से, वे माता पिता निरुद्ध होते हुए भी अनधिकारी न होंवे, 'देवकी वसुदेवश्च' श्लोक में करते हैं--

श्लोक-देवकी वसुदेवश्च विज्ञाय जगदीश्वरौ। कृतसंवन्दनौ पुत्रौ सस्वजाते न शङ्कितौ ।।५१।।

श्लोकार्थ—देवकी तथा वसुदेव ने दोनों पूत्रों को जगदीश्वर जान कर नमस्कार किया, किन्तु उनका प्रालिङ्गन नहीं किया; क्योंकि राङ्काशील हए कि ये जगदीश्वर हैं, इनका ग्रालिङ्गन कैसे करें ? ।।५१।।

तरस्यापि गौरात्वाभावाय। कंसादिकमाररोन वैकुण्ठप्राप्रोन च प्रत्यक्षतोन्भावं हृष्टा जगदीश्व-रावेताविति विज्ञाय कृतसंवन्दनौ कृतनमस्कारौ भगवन्तौ न सस्वजाते नालिङ्गितवन्तौ। यतः

सुबोधिनी-चकारस्तूक्तसमुचयार्थः । ग्रन्य- । शिंदुतौ । ईश्वरे हि संबन्धिनामपि शङ्का भव-त्येव। प्रपञ्चः कंसेनैव निराकृतः। ग्रासितः स्थितव । फलं सन्धनं च परं कतंब्यम् । तत्र फलं वैकुण्ठप्राप्तिः साधनं ज्ञानमिति तयोः पूर्णनिरोधो निरूपितः।।५१।।

व्याख्यार्थ-- 'च' समूच्य ग्रर्थ में है तथा एक भी गौरा नहीं है। दोनों की समानता दिखाने के लिए भी 'च' है। कंस ग्रादि को मारने से ग्रीर वैक्षण्ठ पहुँचाने से प्रत्यक्ष प्रभाव देखकर समभगए कि दोनों जगदीश्वर हैं। यों जानकर प्रगाम करने लगे, किन्तू उनको पुत्र समभ ग्रालिङ्गन नहीं किया, क्योंकि मन में शङ्का होने लगी। ईश्वर में संबन्धियों को भी शङ्का होती ही है। प्रपञ्च कंस ने ही नाश किया। ग्रासक्ति तो थी ही, फल, ग्रीर साधन करने थे। उनमें फल वैकुण्ठ की प्राप्ति ग्रीर साधन ज्ञान है। इन दोनों की प्राप्ति होने पर पूर्ण निरोध का निरूपण हुआ।। ५१।।

> इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मराभट्टात्मजश्रीवल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धपूर्वार्धे एकचत्वारिशाध्यायविवरराम् ।।४१।।

श्रीमद्भागवत महापुराण दशम-स्कंध ( पूर्वार्ध ) ४४वें ग्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चरए द्वारा विरचित श्री मुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-प्रमेय अवान्तर प्रकरण का बीर्च निरूपक द्वितीय अध्याय हिन्दी अनुवाद सहित सम्पूर्ण।

॥ श्री कृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवज्ञभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध ( पूर्वार्ध )

श्रीमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ४५वां म्रध्याय श्री सुबोधिनी म्रनुसार ४२वां म्रध्याय

# राजस-प्रमेय-अवान्तर प्रकरण

''तृतीय अच्याय''

श्रीकृष्ण, बलराम का यज्ञोववीत श्रौर गुरुकुल प्रवेश

कारिका—साधारण्येन सर्वेषां द्विरूपोपि निरूप्यते । द्विचत्वारिशे ह्यध्याये निरोधः सर्वसम्मतः ॥१॥

कारिकार्थ — साधारण रीति से इस ४२वें ग्रध्याय में सर्व सम्मत निरोध, सबका दो प्रकार × का निरूपण किया जाता है ॥१॥

कारिका—पित्रोराज्ञस्तथान्येषां स्वस्यापि च निरूप्यते । द्विरूपे मध्यमे रोधे यादवत्वं प्रयोजकम् ॥२॥

कारिकार्थ — माता तथा पिता का, राजा का ग्रौर ग्रन्यों का एवं ग्रपना भी निरोध कहा जाता है। इन दो प्रकार के मध्यम निरोध में यादवत्व प्रयोजक है।२।

कारिका - स्वस्य शब्दात्मके रोधः स्वाज्ञायां निखलस्य च । देवे दैत्ये च सर्वत्र कालादिष्वपि सर्वत: 113:1

कारिकार्थ-- ग्रपना निरोध शब्दात्मा में होता है ग्रौर श्रपनी शब्दात्मक ग्राज्ञा में सर्व का निरोध होता है। देव, दैत्य भ्रौर कालादि में भी सब जगह चारों तरफ निरोध कहा जाता है ॥३॥

म्राभास-पूर्वाध्याये विशेषतो निरोध उक्तः पित्रोः, स चालौकिकः, लौकिकोऽपि कर्तव्य इति तयोर्बोधनेन तमाह 'पितरावि'ति एकादशिम:।

म्राभासार्थ - पूर्व मध्याय में माता तथा पिता का विशेष प्रकार का निरोध कहा है, वह लौकिक है। लौकिक निरोध भी उन दोनों को समभा कर कराना चाहिए, उसका वर्णन 'पितराबुप-लब्धार्थौं आदि ११ श्लोकों में श्री शुकदेवजी करते हैं-

श्लोक-श्रीशुक उवाच-पितराबुपलब्धार्थौ विदित्वा पुरुषोत्तमः। माभूदिति निजां मायां ततान जनमोहिनीस ।।१।।

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहने लगे कि श्रीकृष्ण ने समभ लिया कि मेरे माता-पिता को मेरे स्वरूप का ज्ञान हो गया है, यह ज्ञान इस समय नहीं होना चाहिए; इसलिए जनता को मोह में डालने वाली अपनी माया फैला दी ॥१॥

सुबोधिनी-मध्यमत्वाद्गुणैर्ज्ञानभक्तिभ्यां चेति । अन्यथा पूर्वस्मादपकर्षः स्यात्, लौकिको निरोध: ग्रलौकिके बाघे विद्यमाने न भविष्यतीति तदाच्छादनार्थं मायां विस्तारितवानित्याह। उपलब्धायौ पितरौ विदित्वा, उपलब्धार्थता मा भवत्वित जनमोहिनीं निजां मायां ततान। प्रय-च्छत्येव सर्वं निरोधे, कि बहुना व्यापिवैकुण्ठमपि दत्तवान्। तथापि वेशेन क्रीडतीति ज्ञानं न लीलौपयिकम्, ग्रतो बाधकत्वात् सा मा भव-त्विति मायाच्छादनम्। ननु को दोषः स्यात्तत्राह पुरुषोत्तम इति । मूलभूतः, यदि कश्चिदंशः समा- गच्छेत तस्य लोके समागतस्य ज्ञानं नात्यन्तं लजाकरम्, महतस्तू मूलभृतस्य भवत्येव। तत्फल च भविष्यत्येव । तत्फलं च भक्तिः, परमानन्दस्य तुल्यत्वात्। नन् मायया मोहे ततोऽप्यपकर्षो भवे-त्तत्राह निजामिति । सा हि स्वकीया यथा युक्त-मेव कार्यं करिष्यतीति । ननु भगवदतिक्रमे दोषः स्यात्, ततोनिष्टसाघकत्वं मायाया इत्याशङ्क्रचाह जनानेव मोहयति न तु भगवदीयान्। जनेषु च मोहयति न तु भगवति, भ्रत्र हेतुर्वा स्वेति। तस्याः कार्यनिदर्शनार्थं जनमोहिनीत्वमुक्तम् ।

व्याख्यार्थ - यह निरोध मध्यम है, अतः गुर्गों से और ज्ञान तथा भक्ति द्वारा इसको सिद्ध किया है। यदि यों न करते तो प्रथम निरोध से इसका अपकर्ष हो जाए, अलौकिक निरोध लौकिक का बाधक है। वह जब तक रहेगा, तब तक लौकिक निरोध नहीं हो सकेगा; इसलिए उस ग्रलौकिक निरोध के ज्ञान को छिपाने के लिए भगवान ने अपनी माया फैलाई। जिससे माता-पिता को मेरे स्वरूप का जो ज्ञान हो गया है; उससे उनका अलौकिक निरोध सिद्ध हुआ है; वह ज्ञान (इस माया से) मिट जाए तो फिर लौकिक निरोध सिद्ध होवे। निरोध करने पर भगवान् सब कुछ देते ही हैं, विशेष तो क्या व्यापि वैकुण्ठ भी दे दिया, तो भी कपट वेश से अर्थात् मनुष्याकृति से खेलते हैं। यह ज्ञान भी लीलोपयोगी नहीं है, अतः बाधक होने से वह बाधकता न होवे, इसलिए माया से उस ज्ञान का ग्राच्छादन किया। यों समभने में क्या दोष है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि ग्राप मूल स्वरूप पुरुषोत्तम हैं। यदि ग्रंश रूप से ग्राए हों ग्रौर उसका लोक में ज्ञान भी हो जाए, तो ग्रत्यन्त लज्जा की बात नहीं है, मूल स्वरूप महान् का ज्ञान हो जाना तो लज्जायुक्त ही है ग्रौर उसका फल होगा हो। वह फल भक्ति है, वह परमानन्द के तुल्य ही है।

माया द्वारा मोह कराने से उससे भी कम होगा ? इसके उत्तर में कहते हैं कि नहीं; क्योंकि वह माया ग्रपनी (भगवान् की) है, ग्रतः वह जैसे योग्य होगा वैसे करेगा।

भगवान् का ग्रतिक्रम होना दोष है, जिससे माया ग्रनिष्ट सिद्ध करने वाली होगी। इसके उत्तर में कहते हैं कि वह माया भगवान् का अतिक्रम नहीं कसएगी, किन्तु साधारण मनुष्यों में मोह कराएगी । भगवदीयों में मोह न कराएगी, जिससे भगवदोय भगवान में वैसे ही निरुद्ध रहेंगे ॥१॥

श्रामास-ततः श्रलौकिकमुपायं विधाय लोकन्यायेन सापराधावेताविति एकस्मि-न्कृते वसुदेवो दुःखं प्राप्नोतोति नालि इनं कृतवानिति प्रतीतिमुत्पाद्य तद्दोषपरिहारार्थं ताहशानि वचनानि ग्राह 'उवाचे'ति ।

ग्राभासार्थ -पश्चात् ग्रलौकिक उपाय कर ग्रपनी निरपराधता सिद्ध की, किन्तु लोक न्याय से ये अपराधी हैं। यों दिखाने के लिए कहते हैं कि अपराधी होने के कारएा ही वसुदेवजी ने इनके लिए दु:ख भोगा है, अतः इनका आलिङ्गन नहीं किया है। इस प्रकार की प्रतीति पैदा कर उस दोष के निवारगार्थ उस प्रकार के वचन 'उवाच पितरी' श्लोक में कहते हैं-

श्लोक — उवाच वितरावेत्य साग्रजः सात्वतर्षभः। प्रश्रयावनतः प्रीराम्बस्य तातेति सादरम् ॥२॥

श्लोकार्थ-भगवान् श्रीकृष्ण अपने बड़े भाई के साथ माता-पिता के समीप आ

<sup>\*</sup> माता-पिता का या इस निरोध का निरादर हो जाता।

कर विनय से नम्र हो माता-पिता को प्रसन्न करते हुए ग्रादर से हे ग्रम्ब ! हे तात ! कहने लगे ॥२॥

सबोधनी-नमस्कारं परित्यज्य एत्य निकटे समागत्य, बलभद्रस्तथा वक्तुं न जानातीति तस्यापि दोषः परिहर्तव्य इति तत्सिहतः, सात्व-तानामृषभः स्वामी भगवद्भक्तानां शिक्षकः सन्म-र्यादां शिक्षयन् । प्रश्रयेग् विनयेन नम्रो बाल इव प्रीरान् प्रीतिमृत्पादयन् ग्रादरपूर्वकं ग्रम्ब तातेति संबोधनम्वाच। लजा सापराधत्वं च लोकहष्टी संभवतः । तत्र प्रथमं लज्जा निवारगीया, पुत्रः स्वात्मैवेति न तेन कृते मोचने लज्जा भवति। ग्रतः पुत्रत्वं ज्ञापयन् ग्रम्ब तातेति संबोधनं कृत-वान्; उपचारव्यावृत्त्यर्थं सादरम्, कपट एवोप-चारप्रयोगः। तथापि तद्हृदये पूर्वस्मृतिनाशेऽपि विपरीता बुद्धिः कथमुत्पद्येत तत्राह प्रीएिक्तित। यथा प्रीतिभवति तथा मुखचेष्टां कुर्वन्, अवगरा-नया पुत्रत्वेऽपि संबोधिते प्रीतिनींत्पद्यत इति विनयप्रकाशनम्।।२।।

व्याख्यार्थ-श्रीकृष्ण नमस्कार का परित्याग कर ग्रर्थात् नमस्कार न कर पिता के समीप ग्रा गए। भ्राप भ्रकेले नहीं भ्राए, किन्तु अपने बड़े भाई बलरामजी को भी साथ में ले भ्राए थे, किन्तु बलरामजी को किस प्रकार बोलना चाहिए, यह वे नहीं जानते हैं। उनका दोष भी उतारना है, इस लिए साथ लाकर भी प्रथम ग्रागे ग्राप ग्राए। ग्राप भगवद्भक्तों के स्वामी एवं शिक्षक हैं, ग्रतः सन्म-र्यादा ग्रापको सिखानी है; ग्रतः विनय से नम्र हो जैसे बालक प्रेम व हर्ष उत्पन्न करता है; वैसे ही प्रीति उत्पन्न करते हुए ग्रादर सहित हे ग्रम्ब ! हे तात ! यों सम्बोधन कर कहने लगे । लज्जा ग्रीर ग्रपराधत्व लोक दृष्टि में होते हैं; उनमें प्रथम लज्जा का निवारण करना चाहिए। पूत्र ग्रपनी ही भात्मा है, वह यदि बन्धन से छुड़ावे, तो उससे पिता को लज्जा नहीं ग्रानी चाहिए। श्रीकृष्ण ग्रपने को पुत्र प्रकट बताने के लिए कहते हैं कि हैं ग्रम्ब ! हे तात ! हे माता ! हे पिता ! मैं ग्रापका पुत्र हूँ। कृष्ण माता-पिता को हे माता ! हे पिता दिखावटी रीति से नहीं कहते हैं। इस के लिए शुकदेवजी ने भ्रोक में 'प्रयुक्त सादरम्' से कहा है कि कृष्ण ने ग्रादरपूर्वक तथा नम्रता से ये शब्द कहे हैं; जिस से माता-पिता की पूर्व स्मृति का नाश हो ग्रौर उनमें प्रेम उत्पन्न हो। इस के लिए फिर उन्होंने विशेष करके ग्रपने मुख की चेष्टा भी वैसी ही की, जिससे प्रीति भी उत्पन्न हुई ॥२॥

श्रामास-एवं लजां दूरीकृत्य अपराधनिराकरगोनास्माभिरपराधः कृत इति वक्तुं तत्साधनाय तयोरपेक्षितत्वं ज्ञापयति 'नास्मत्त' इति ।

भ्राभासार्थ - इस प्रकार ग्रपराध के निराकरण से लज्जा को दूर कर कहने लगे कि हमने बराबर अपराध किया है; क्योंकि जो हमको करना चाहिए था, वह हमने नहीं किया है, जिसका वर्णन 'नास्मत्तो' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-श्रीकृष्ण उवाच-नास्मत्तो युवयोस्तात नित्योत्कण्ठितयोरिष । बाल्यपौगण्डकैशोराः पुत्राभ्यामभवन्ववित् ।।३।। श्लोकार्थ-श्रीकृष्ण ने कहा, हे तात ! ग्राप दोनों हम दोनों के लिए नित्य उत्कण्ठित रहते थे, किन्तु हमारी बाल्य, किशोर ग्रौर नव युवा श्रवस्था यों ही गई। हम दोनों से ग्रापकी कुछ भी सेवा न हो सको ॥३॥

मुबोधिनी — नित्योत्किण्ठितयोरिष, सर्वदा पुत्र-योबित्यपौगण्डकैशोरा द्रष्टत्या इति श्राकांक्षा, बात्यावयो मृद इति संतोषे हि सर्वस्याकांक्षा भवति । पुत्राभ्यामिति पञ्चमी, ग्रावाभ्यां (पुत्रा-भ्यां) हेतुभूताभ्याम्, ग्रावयोः संबन्धिनः बात्या— दयः, ग्रन्येषां च कीर्तिवत्प्रभृतीनां न जाताः, भग-वानुत्पत्स्यत इति श्रवस्थान्नोकोपद्रव इति स्वस्यैव

निमित्तता स्वस्यापि बाल्याद्यदर्शने, श्रक्किष्टकर्म-त्वाय स्वयमेवोक्तवान् मां गोकुने नयेति । श्रतः स्वयमेव निमित्तम्,समर्थानुपेक्षां कृतवन्तावित्यपि, स्वधमंपरिपालनं हि गोप्यता । श्रक्किष्टकर्मता(वा) स्वस्यैव रक्ष गीया, पित्रोस्तु बाधिकंव, श्रतः स्व-निमित्तमेव बाल्यादीनामननुभवः ॥३॥

ह्याख्यारं — ग्रापको नित्य यह लालसा रहती थी, कि हम पुत्रों का सुख लें. बालकों की बाल्य, किशोर ग्रीर नव युवा श्रवस्था देखें क्योंकि बाल्यादि ग्रवस्था ग्रानन्द प्रद होती है, उससे प्रसन्न होने की सब को ग्राकांक्षा रहती है। श्लोक में 'पुत्राभ्यां' पद पद्धमी विभक्ति में कहा है जिसका ग्रथं है कि हम दोनों पुत्रों से ग्राप बाल्य ग्रादि किसी ग्रवस्था को भी सुख प्राप्त नहीं कर सके है, किन्तु की त्तिमान् प्रभृतियों से भी सुख नहीं ले सके; उसका कारणा भी मैं हो हूँ क्योंकि ग्रापके यहाँ भगवान् का प्राकट्य होगा। यो सुनने से लोक में कंस द्वारा उपद्रव होने लगे। का त्तिमान् तो पांच वर्ष तक सुख दे सका, किन्तु मैं बाल्यादि का भी दर्शन मात्र न दे सका जिसका कारणा भी में ही हूँ, जो 'ग्रिक्किंट कर्मा' होते हुए भी मैंने उसका उपयोग न कर ग्रापको कह दिया कि 'मुभे गोकुल ले चलो' ग्रतः ग्रापको वह सुख न मिला, जिसका कारणा मैं हूं। ग्रिक्किंटकर्मत्व धर्म गोप्य रीति से पालन करना है, वह ग्रपने लिए हो रक्षणीय है, माता पिता के लिए बाधक ही है ग्रतः ग्रपने लिए ही बाल्य ग्रादि ग्रवस्थाग्रों का ग्रनुभव न कराया।।३।।

ग्रामास--यद्यपि भवतां सुखाभावः तथाप्यस्माकं भूयान् क्लेशो, भवतामल्प इति निरूपयति 'न लब्ध' इति ।

ग्राभासार्थ – श्रीकृष्ण कहते हैं कि यद्यपि श्रापको हम से सुख की प्राप्ति न हुई जिससे ग्रापको क्रेश हुग्रा वह ग्रत्प है, किन्तु उससे हमको जो दु:ख हुग्रा वह विशेष है। क्यों वा कैसे महान् क्रोश हुग्रा ? जिसका वर्णन 'न लब्धो' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—न लब्धो दैवहतयोर्वासो नौ भवदन्तिके। यां बालाः पितृगेहस्था विन्दन्ते लालिता मुदम् ।।४॥

श्लोकार्थ—हम दोनों मन्दभागियों को ग्रापके निकट रहना भी प्राप्त न हुग्रा। माँ-बाप के पास घर में रहने से बालकों को लालन से जो ग्रानन्द प्राप्त होते हैं, उनसे भी हम विश्वत रहे।।४।

#### 

सुबोधिनी—दैवहतयोः दैवं हतं याभ्याम् । अर्थाद्भवदीयम्, ब्रह्मणो हि नादृष्टम्, दैवप्रेरित-योर्वा, तथाप्यन्यथाप्रत्यायकः शब्दः मोहिकया मायया जनित इति न भगवद्वाक्ये बाधितार्थत्वं विरोधः। परोक्षता तु व्याख्यातैव, लौकिकीयं भाषा। स्रतो भगवान् गोप्य एव सर्वथा विज्ञैर-पीति फलिष्यति, भगवतापि बाल्यत्वमाविष्कृत-मिति, तद्यादृशं लोके प्रशस्तं भवति तादृशं प्रक-टोकर्तंव्यम्। इदं त्वस्मिन्नंशे विकलमिति श्रुत्या यथार्थतापि भवति। स्नात्मत्वेन तद्धर्माः परिगृहीता इति ऐक्यनिक्षप्रामपि न दोषाय। स्वबा-

ल्यस्य लोकप्रसिद्धत्वात् कथं विकलतेत्याशङ्कचाह् यां बाला इति । लोकानां संतोषहेतुर्वाल्यं यद्यप्य-स्मदीयं तथाप्यस्मत्संतोषहेतुर्नं भवति, नन्दादिषु तथा हृदयं न प्रकटीकृतिमिति सहजो धर्मस्तेषु नोत्पन्नः । कृत्रिमो हि न सुखदायी,ग्रन्यथा बन्धन न कुर्यात्, भारे वा भूमो न स्थापयेत् । तस्मा-त्सुष्ठूक्तं पितृगेहस्था एव बालाः पितृभ्यां लांलिताः मुदं विन्दन्त इति । मुदमित्येकवचनं सर्वेषां बालानां तुल्यत्वाय । नान्ये उत्कर्षहेतवो धर्माः, स्थिता ग्रप्यप्रयोजका इति निरूपितम् ।।४।।

व्याख्यार्थ — जिन हम दोनो में दैवका हनन किया है प्रयात ग्रापका भाग्य बदल दिया है। सारांश यह है कि ग्रापको जो पुत्रों के वात्सल्य सुख का ग्रानन्द मिलना था, उसमें हम ही एक रुकावट रूप हुए, हमको तो ग्रहष्ट है ही नहीं, क्योंकि भगवद्र प है, ग्रथवा दैव से इस प्रकार प्रेरणा हुई है तो भी ग्रन्थथा प्रतीति कराने वाले जो शब्द कहे हैं वे मोहिका माया से उत्पंत्र किए हैं, इस लिए इस भगवद्वाक्य में न ग्रथं का बाध है तथा न विरोध है परोक्षता तो कही ही है, यह भाषा लोकिकी है, ग्रत: विद्वान भगवान को सर्व प्रकार से ग्रुप्त ही रखते हैं। प्रभु गोप्य ही फलित होते हैं, ग्रथीत पल रूप बनते हैं।

भगवान ने भी जैसा लोक में प्रशंसनीय हो वैसा बाल्य भाव ग्रपने में प्रकट कर दिखाया है, किन्तु यह बाल्य भाव का ग्रंश विकल है, यों श्रुति कहती है। जिसका तात्पर्य है कि भगवान में लोकवत् बालत्व नहीं है, कारए। कि भगवान ने यह बालत्व भी ग्रात्म धर्म से ही धारए। किया है। इससे यह रूप भी वही ग्रात्मा है, इस प्रकार ऐक्य निरूपए। में किसी प्रकार का दोष नहीं है।

अपने बालकपन की लोक में प्रसिद्धि है, फिर विकलता क्यों ? इसके उत्तर में कहते हैं कि हमारा बालकपन लोकों के संतोष का हेतु है अर्थात् लोकों को हमारे बालकपन से आनन्द की प्राप्ति हुई है, किन्तु वह हमको आनन्द दाता न हुआ है, क्योंकि नन्द आदि के यहां यह हृदय का सच्चा भाव प्रकट नहीं किया कृत्रिम 'भाव आनन्द नहीं देता है। यदि सहज सत्य भाव होता तो माता यशोदा मुभे बांधती नहीं और बोभ होने से गोदों से उतार कर पृथ्वी पर न पटकती, इसलिए यह कहना सत्य सुन्दर है कि पिता के घर में रहने वाले ही बालक, माता पिता से लाड लडाने से आनन्द लेते हैं, 'मुदं' एक वचन इसलिए कहा है कि सर्व बालक माता पिता के पास समान रीति से लालित होते हैं। बालकपन से उत्कर्षवालां कोई धर्म नहीं है, होए भी तो वह अप्रयोजक दे है।।।।।

प्राभास — उपेक्षाशङ्का तु न कर्तव्यैव, लोकतः स्वार्थमेवापेक्षितत्वात्, वेदे तु तस्य बाधकत्वात्तदाह सर्वार्थसम्भव' इति ।

ग्राभासार्थ — उदासीनता की शङ्का तो नहीं करनी चाहिए;क्योंकि लोक में स्वार्थ ही अपेक्षित है, तो जहां स्वार्थ है वहां उपेक्षा हो नहीं सकती हैं, वेद में वह तो वाधक है, जिसका वर्णन 'सर्वार्थ' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—सर्वार्धसम्भवो देहो जनितः पोषितो यतः । न तयोर्याति निर्वेशं पित्रोर्मर्त्यः शतायुषा ॥५॥

श्लोकार्थ — जिस देह से चार पुरुषार्थ सिद्ध किए जाते हैं, वैसी देह जिनसे मिली ग्रीर पाली गई, उन माता-पिता के ऋगा से मनुष्य शत वर्ष की ग्रायु से सेवा करके भी उऋग नहीं हो सकता है। प्रा

मुबोधनी—सर्वे प्रर्था धर्मादयः ग्रह्मिन्ने व मानुषशरीरे संभवन्ति । तथा लीला अपि । सामान्योक्तेः नात्यन्तं भगवत्परता हि वक्तव्या। जनितः पित्राः पोषितो मात्राः, ग्रावश्यकःगोषितो हि तयैव भवति । ग्रथवा । उभाभ्यां जनितः पोषितश्च भवति यथोपयोगम्, यतो याभ्यां यस्माद्वा तयोनिर्वेशं निष्कृति प्रत्युपकारं शतायु-पापि न याति । मत्यं इति । मरग्धमां । स हि कालेनोपद्रुतः स्वयमेवासमर्थः जीवनेऽपि तयोः कमुपकारं करिष्यति । ग्रथवा । नायमनृगाः, यतो मत्यों म्रियते, नहि दोषाभावे म्रियते, वर्षागां शतेनाष्यानृष्यं न भवतीति । पूर्णमायुभुं क्तापि स्थिते । सन्यथा अग्रेऽपि जीवेत् । पापेन हि दुःसमेव, सन्यथा पुण्यपापोपभोगः सवत्रव नियत इति । एतच्छरीरत्याजनेन पुण्यपापयोः क उपकारः स्यात् स्रानृष्ये तु तावत्कालं प्रतीक्ष्य तद्धिकारिणः स्वसन्तानात्तं दूरीकुर्वन्ति, तस्मान्मत्यंता युक्ता भवति । शतायुषेति परमाविः, कालस्य शतावृत्तावष्यनुपयोगे स्रग्ने नोपयोग एवेति तसिवृत्तिः । तत्रत्यानां देवानां पूर्वमेवाका-इक्षानिवृत्तौ शीघ्रं मरणम्, स्रन्यथा तु तताप्य-धिकं जोवनमिति शतसंख्या उपलक्षिका ॥ ।।।

ध्याख्यार्थ — धर्म ग्रादि सर्व पुरुषार्थ इस मनुष्य शरीर से ही सिद्ध होते हैं, वैसे ही लीला का मी, यहां सामान्य विषय की भांति वर्णन है, ग्रतः भगवत्सम्बन्धी विषय के वर्णन की ग्रत्यन्त ग्रावश्यकता नहीं है। पिता ने पदा किया, माता ने पालन किया, पालन करने में जो विशेष ग्रावश्यकताएँ है वे माता ही पूर्ण करती है। ग्रतः कहा है कि माता ने पालन किया, ग्रथवा जैसा ग्रावश्यकताएँ है वेसा दोनो ने जन्म देने ग्रीर पालन करने में योग दिया है। जिम कारण से उनके ऋण उपयोग है वैसा दोनो ने जन्म देने ग्रीर पालन करने में योग दिया है। जिम कारण से उनके ऋण उपयोग है वैसा दोनो ने जन्म देने ग्रीर पालन करने में योग दिया है। जिम कारण से उनके ऋण उपयोग है वैसा वर्ष सेवा करने पर भी छुटकारा नहीं पा सकता है, कारण कि स्वयं मरणधमवाला है, से पुत्र सौ वर्ष सेवा करने पर भी छुटकारा नहीं पा सकता है, वह उनका क्या उपकार कर सकेगा? काल के गाल में है; जिससे वह स्वयं ही जीने में ग्रसमर्थ है, वह उनका क्या उपकार कर सकेगा? काल के गाल में है; जिससे वह स्वयं ही जीने में ग्रसमर्थ है, वह उनका क्या उपकार कर सकेगा? बाता पता के ऋण से मुक्त हो नहीं सकता है, क्योंकि यह मरण धमं वाला है. दोष के ग्रथवा यह माता पिता के ऋण से मुक्त हो नहीं सकता है, क्योंकि वह मरण धमं वाला है. दोष के ग्रथवा यह माता पिता के ऋण से मुक्त हो नहीं सकता है, व्यो ग्रावण से दु:ख को हा भोगना है, भी मरेगा ही, यदि मरणधर्मा न हो तो ग्रागे भी जीवित रहे। पाप से दु:ख को हा भोगना है,

नहीं तो पाप पुण्य दोनों का भोग तो सर्वत्र नियत ही है। इस देह के त्याग के बाद पाप तथा पुण्य का क्या उपकार होगा ? ऋगा से मुक्त होने के विषय में कहते हैं कि उसके ग्रधिकारी उस समय को प्रतीक्षा कर उस सन्तान से वह ऋण प्राप्त करेंगे,इससे मनुष्य मरण धर्मा है,यह कहना योग्य ही है। श्रायुष्य की विशेष अविध सौ वर्ष की कही है, काल प्रति वर्ष आकर देखता है कि उसने अपना कर्ताव्य पूरा किया वा नहीं ? यों देखते हुए जब वह देखता है कि सौ वर्ष हो गए, पूरे नहीं किए तब उसको ले जाता है। शेष ऋए। ग्रादि की वसूली उसकी सन्तान से करता है। वहाँ के देवों की ग्राकांक्षा पूरी होने पर शीघ्र मरण होता है। यदि उनकी ग्राकांक्षा पूरी न हुई तो सौ वर्ष से विशेष भी मनुष्य जीता है, ग्रतः शत वर्ष कहना उपलक्षण मात्र है ।।५।।

ध्राभास - तत्र विशेषमाह यस्तयोरात्मज इति।

म्राभासार्थ - इस विषय में विशेष इस यस्तयों श्लोक से कहते हैं -

श्लोक-यस्तयोरात्मजः कल्प ग्रात्मना च धनेन च। वृत्ति न दद्यात्तं प्रेत्य स्वमांसं खादयन्ति हि ॥६॥

श्लोकार्थ - जो पुत्र समर्थ होते हुए भी शरीर से ग्रीर धन से माता-पिता का पालन-पोषएा नहीं करता है, मरने के बाद उस पुत्र को परलोक में उसका मांस खिलाते हैं।।६।।

सुबोधिनी--तयोः पित्रोः शरीराज्ञातः न करोत्येव तयोनिष्कृति बुद्धिपूर्वकम्, तिष्ठत्वन्यत् यो वृत्ति जीविकां न दद्यात् तं प्रेत्य परलोके मत्वा स्थित प्रकर्षेण एत्यागत्य वा स्वमांसं तस्यव मांसं खादयन्ति । युक्तश्चायमर्थः । तद्द्ववेन शरीरेगोत्पादितं तदीयमेव भवति, यथा दासकृतं स्वक्षेत्रोद्भव वा, तच्चेत् स्वार्थमेव नियोगं कूर्यात् शरीरं पोषयेत् परलोकं वा साधयेत् तदा ग्रवि-

शेषात् शरीरेगापि तद्द्ववेन तत्साधयत् मूख्य-त्वाच । तस्मादयमेव दण्डो विहित: । निष्कृतिश्च भवति । तदोयमनेन भक्षितमिति परस्वभक्षक एव भवेत्, ननु तेन किश्वित् कुर्यात् अतो देवा-स्तद्पकारार्थं वृद्धचभावाय निष्कृतेश्च संभावना नास्तीति तन्मांसमेव तं खादयन्ति । यो हि वृत्ति-मेव न ददाति स किमन्यत्करिष्यतीति ॥६॥

) 中华市京中 [64] 中,中,中,中,中,中,中,中,中,中,中,中

की महावा हो। यह विभावता व हो हो स्रोम को जीवित रहे।

व्याख्यार्थ - पुत्र, माता तथा पिता के शरीर से उत्पन्न हुग्रा है। उसका बदला बुद्धि पूर्वक नहीं देता है, विशेष कुछ न करे तो उनका पालन पोषणा ही करे, यदि वह भी नहीं करता है तो मरने के बाद जब परलोक में स्थित होता है तो वहाँ उसको उसका ही मांस खिलाते हैं, यह कहना योग्य ही है। जिस प्रकार दास का कमाया हुआ द्रव्य तथा अपने क्षेत्र में उत्पन्न स्रंत्र अपना है हम को ही उसके भोग का ग्रधिकार है, वैसे हो पुत्र का शरीर माता पिता से उत्पन्न होने के कारगा,

१- इन्तजारी

माता पिता का ही वह शरीर है, ग्रतः उस शरीर द्वारा कमाए हुए धनादि पर माता पिता का ग्रिविकार है। यदि पुत्र उस ग्रिविकार का ग्रुन्पयोग करता है, तो उसको परलोक में इस प्रकार का ग्रुविकार है। यदि पुत्र उस ग्रिविकार का ग्रुन्पयोग करता है, वह बताते हैं कि माता पिता को न देकर ग्रुप्पने ही उपभोग ग्रादि में निरङ्क श व्ययं करता है परलोक के सिद्ध करने में व्यय करता है। देकर ग्रुप्पने ही कि सब कुछ ग्रुप्पने स्वार्थ के लिए करता है तथा पिता माता का उपकार भूल जाता तात्पर्य यह है कि सब कुछ ग्रुप्पने स्वार्थ के लिए करता है तथा पिता माता का उपकार भूल जाता है। वास्तव में पुत्र का यह शरीर उनका ही है, तब इस शरीर से प्रथम उनका हो सर्व कार्य पूर्ण है। वास्तव में पुत्र का यह शरीर उनका ही है, तब इस शरीर से प्रथम उनका हो सर्व कार्य क्ला होना चाहिए, वह न हुग्रा, ग्रतः यह दण्ड शरीर को ही मिला, वह योग्य है। उस कर्म का बदला लिया, उनका इसने जो खाया वह पराया द्रव्य खाया है। इस प्रकार जो इसने किया, उसका कुछ लिया, उनका इसने जो खाया वह पराया द्रव्य खाया है। इस प्रकार जो इसने किया, उसका कुछ करना चाहिए, वहां कहते हैं कि देव; उसके उपकार के लिए उसके शरीर की वृद्धि न होने दे ग्रीर ग्रुप्य कुछ देकर भी ऋण उतार नहीं सकता है ग्रुतः उसके मांस को हो ऋणदाता को खिलाते हैं, ग्रुन्य कुछ देकर भी ऋण उतार नहीं सकता है ग्रुतः उसके मांस को हो ऋणदाता को खिलाते हैं, जो पुत्र माता पिता को भोजन वस्त्र नहीं दे सकता है, वह दूसरा क्या कर सकेगा ?।।६॥

श्राभास—एवं सामान्यविशेषप्रकारेगा पितृविषयकं दैविकबाधकमुक्त्वा प्रसङ्गा-स्सामान्यतस्तेषां पोषगाभावे जन्मैव निष्फलमिति मृत एवेति मृतवत् तादृश उपेक्षग्राय एव स्वस्य जन्मवैयर्थ्यभयात् बुद्धिमाश्च नोपेक्षां करिष्यतीति, श्रपालने जन्मवैफल्यमाह -'मातरं पितरिम'ति ।

प्राभासार्थ – इस प्रकार ऊपर के श्लोकों में सामान्य तथा विशेष प्रकार से पितृ सम्बन्धी दैव के किए हुए प्रतिबन्ध को बताकर सामान्य रूप से यह भी बताया कि माता पिता का, जो पुत्र के किए हुए प्रतिबन्ध को बताकर सामान्य रूप से यह भी बताया कि माता पिता का, जो पुत्र पालन पोषएा नहीं करता है, उसका जन्म निष्फल प्रथात् वृथा है, इसलिए वह मृत के समान है। वैसे शरीर का त्याग ही करना चाहिए, क्योंकि वैसे शरीर का होना व्यर्थ ही है। इस प्रकार के भय से साधारए। तो शरीर का त्याग भी कर दे, किन्तु बुद्धिमान इस प्रकार ज्येक्षा कर शरीर त्याग से साधारए। तो शरीर का त्याग भी कर दे, किन्तु बुद्धिमान इस प्रकार ज्येक्षा कर शरीर त्याग नहीं करता है; किन्तु दैव से हुए प्रतिबन्ध को पूरा कर पुनः माता पिता को सेवा करता है ग्रौर जो पुत्र यों नहीं करता है, उसका स्वरूप निम्न 'मातर' श्लोक में बताते हैं—

श्लोक — मातरं पितरं वृद्धं भार्यां साध्वीं सुतं शिशुस्।
गुरुं वित्रं प्रपन्नं च कल्पोऽबिभ्रच्छ्वसन्मृतः ॥७॥

श्लोकार्थ — वृद्ध पिता, माता, पितवता स्त्री, ग्रनुपनीत पुत्र, पुरोहित, ब्राह्मण ग्रौर शरणागत के समर्थ होते हुए भी जो पुरुष पालन नहीं करता है, वह जीता हुग्रा भी मुर्दा है।।७।।

सुबोधिनी - पितृविशेषणं वृद्धिमिति । अन्यथा स एव समर्थः । माता त्विग्रिमिविशेषण् रहितापि पोषणीया । साध्वीति भार्या विशेषण् म् । शिशु- मिति सुतस्य, श्रनुपनीतम्, पश्चाद्भिक्षादिना स्व-यमेव स्ववृत्ति सम्पादयिष्यति । गुरुं वित्रं पुरो-हितमिति यावत् । श्रयं धमं: क्षत्रियाणाम्, तथैव प्रपन्नं च शरगागतम् । पृथगुपदेशात् शरगासा- भ्रत् श्वसन्ने व मृतो भवति । श्वासमः त्रं तस्य परं हचर्याच्च विप्रपद उभयत्र सम्बध्यते । कल्पः ग्रबि- न तु जीवनोपायोन्यः कश्चन ॥७॥

803

व्याख्यार्थ - श्लोक में 'वृद्ध' पिता का विशेषण है, यों कहने का भाव यह है कि पिता वृद्ध न होगा तो अपना पालन स्वयं भी करेगा, किन्तु जब वृद्ध तथा अशक्त होने से कमाई न कर सके, तब पुत्र पर पिता के पालन करने का भार है इसी प्रकार माता तो सर्वथा पालनीया है। 'साध्वी' स्त्री का विशेषरा है, जिसका भाव है कि पतित्रता स्त्री पालन योग्या है, कुलटा नहीं । ग्रनुपनीत पुत्र का पोषण, यज्ञोपवीत के बाद स्वयं भिक्षावृत्ति से उदरभरण, कर लेगा, जो ब्राह्मण ग्रपना पुरोहित है उसका पोषण करना, यह क्षत्रियों का धर्म है। इसी प्रकार शरण में ग्राए हए की रक्षा करना भी क्षत्रियों का धर्म है। ब्राह्मण पुरोहित हो अथवा शरण आया हो तो भी उसकी पालना तथा रक्षा करना क्षत्रियों का धर्म है। ऊपर कही हुई पालना तथा रक्षा प्रत्येक मनुष्य को करनी चाहिए। यदि समर्थ होते हुए भी इस धर्म का पालन नहीं करता है. तो वह जीता हुम्रा भी मृतक के समान है, क्योंकि वह केवल श्वास ले रहा है, ग्रपना कर्त्त व्य पालन कुछ नहीं करता है; ग्रतः वह मुदा ही है।।७॥

म्राभास-मृतो दोषत्रयेण स्वस्यैवायमपराधः तेन चाकार्यम् । न तु भवतां काचि-त्क्षतिरिति निरूपयति 'तन्नावकल्पयोरि'ति।

श्राभासार्थ - इन तीन दोषों के कारण मेरा ही दोष है, जिससे हम ग्रपना कर्त्त व्य पालन नहीं कर सके। उससे ग्रापकी कोई क्षति नहीं हुई है, हमारी ही क्षति हुई है। जिसका वर्णन 'तन्नाव कल्पयोः' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — तन्नावकल्पयोः कंमान्नित्यमृद्धिग्नचेतसोः । मोघमेते व्यतिकान्ता दिवसा वामनर्चतोः ॥६॥

श्लोकार्थ-हम बालक होने के कारए। ग्रसमर्थ थे ग्रौर कंस से नित्य उद्वेग पा रहे थे। ग्रत: ग्रापकी बेवादि न करने से इतने दिन व्यर्थ गए ॥ द॥

सुबोधिनो - तत् तस्मात्कारगात् बाधकज्ञान-स्य विद्यमानत्वात् । नौ ग्रावयोरकल्पयोरेव बाध-कान्तराभावात् एते दिवसाः मोघं व्यतिक्रान्ताः पुरुषार्थसाधका न जाताः। तत्र हेतुः वामनचंती-

रिति । युवयोरचिमकुर्वतोः । ग्रसामध्यं लोकरी-त्या । देशान्तरे स्थित: ग्रसमर्थो भवत्येव, बालक-त्वाच । यद्यपि लीलयैवाची भवति तथापि कंसा-न्नित्यमृद्धेग इति न तत्संपन्नमित्याह कंसादिति।

<sup>\*</sup> यह पित का धर्म है, १- बिना जनेऊ लिया हुग्रा,

<sup>\*</sup> यह उस समय की व्यवस्था है, अब जब तक विद्या पढ़े, तब तक पिता पोषएा करे -अनुवादक २- हानि

स हि नित्यं पूतनादिदैत्यान्प्रेषयति ततोद्वेगः सर्व- | दैव । वस्तुतस्तु युवयोनिमित्तम्, स हि कदा वा भवत्स्वरूपं ज्ञात्वा उपद्रवं कारियष्यतीति । श्रत

एवान्ते तथैव जातम् । ग्रत एवैते दिवसा भवदु-पयोगाभावात् मोघा जाताः। वां युवामनचंतो नमस्कारादिना महत्वात् पूजादिना च ॥ ।।।।

व्याख्याथं - उस कारण से ग्रापकी सेवा करने में बाधा करने वाला ज्ञान विद्यमान था, वह बाधक ज्ञान हमारी श्रसमर्थता का ही था,श्रन्य कोई दूसरा नहीं था,जिससे इतने दिन व्यर्थ ही गए। कुछ पुरुषार्थं सिद्ध नहीं हुम्रा, क्यों व्यथं गए ? इसके उत्तर में कहते हैं कि म्रापने माता पिता की सेवा नहीं की इसलिए वे दिन व्यर्थ गए, श्रीकृष्ण ने यह कहा कि हम विदेश में रहने ग्रीर बालक होने से ग्रसमर्थ थे, वह लोक दृष्टि से कहा है, ग्रन्यथा ग्राप तो सर्वथा समर्थ हैं, जो कि लीला से भी ग्रची हो सकती थी, किन्तु कंस के कारण चित्त में सदैव उद्देग रहता था। जिससे वह भी न कर सके, नित्य उद्वेग इसीलिए रहता था कि कंस पूतना म्रादि दैत्यों को क्रमशः भेजता ही रहता था। जिससे मन में शान्ति न श्राती थी, सदैव उस ध्यान से मन में विक्षेप रहता था। यह उद्वेग जो कहा वह तो वास्तविक उद्वेग नहीं था। हमारे अन्तः करण में वास्तविक उद्वेग तो ग्रापके कारण था कि कब माता पिता के दर्शन कर उनकी सेवा करेंगे, यह उद्वेग था तो भी मैं न म्राया, जिसका कारएा यह था कि कंस मुभे जानकर भ्रापको जान जाएगा तो उपद्रव कराएगा। इसलिए मैं वहां रह गया, ग्रतः भ्रन्त में यों ही हुग्रा। कंस ने श्रक्रूर को भेज कर लीला स्थल में उपद्रव ही कराया। हम न ग्राकर जितने दिन वहां रहे उतने दिन ग्रापकी सेवा न होने से व्यर्थ ही गए, क्योंकि ग्राप बड़े पूजनीयों को नमस्कार पूजनादि न कर सके ।। द।।

ग्राभास - ननु सामर्थ्यस्य विद्यमानत्वात् तदैव समागत्य कथं कंसो न हत इति चेतत्राह 'तत् क्षन्तुमहंय' इति ।

श्राभासार्थ — जब ग्राप में सर्व प्रकार का सामर्थ्य है तो ग्राप उस समय ग्राकर कंस को मारकर हमारी सेवा करते, वैसा क्यों न किया ? इसके उत्तर में इस 'तत्क्षन्तुं' श्लोक से क्षमा याचना करते हैं।

श्लोक—तत्क्षन्तुमर्ह्थस्तात मातर्नी परतन्त्रयोः। श्रकुवंतोर्वा गुश्रूषां क्लिष्टयोर्दुह वा भृशम् ।।१।।

श्लोकार्थ —हे तात! हे माता! हम एक तो पराधीन थे श्रौर दुष्ट कंस से दु: खित थे, इसलिए हम ग्रापकी सेवा न कर सके, तो भी ग्राप इस ग्रवज्ञा को क्षमा कीजिए ॥६॥

१- नन्द के ग्राधीन थे

सुबोधिनी - सत्यमपराघोऽस्ति परमर्धम् । स्वयमेकाकिना ग्रलौकिकेन प्रकारेगा समागत्य हन्त्रमुचितो भवति । तथा सति अवतारवैयर्थ्यं हन्त्ं च न शक्यते । ग्रलौकिकात्तस्य वधो वरा-न्निषद्ध इति । तथापी इवरत्वात् पित्रोरन्रोधेन मारगीयो भवेत् तन्न कृतमित्यपराधः क्षन्तव्यः । क्षमायां तात मातरिति । मातृत्वं पितृत्वं च प्रयोजकम् । नौ स्रावयोरिति । उभयोरयं दोष: समानः। किञ्च। नैकान्ततोस्महोषः यतः पर-तन्त्रावावां नन्दाधीनौ । तथा हि बुद्धिरुत्पादिता । तस्यातिक्रमे प्रागानेव त्यजेत्। ग्रत एव काली-यावसरे परीक्षितः, तेन सहागमने परराष्ट्रवत्

युद्धेन मारणं प्रसज्येत । तत्तस्यैवानाभिप्रेतम्। एत व परीक्षितमिन्द्रयागभञ्जोपदेशेन ग्रलीकिक-त्वात्तरङ्गीकृतमपि । एतत्त प्रजात्वादङ्गीकारमपि नार्हति । ग्रतः परतन्त्रयोरशक्या सेवा । ग्रपराध-माह प्रकृवंत वा शुश्रवामिति । कंसादिमाररोन लोकेऽपि सामर्थं प्रतीतमिति सेवायोग्यता। स्वार्थं हि सर्वमिति पुत्रादिप सेवा मुग्यत एव। दह देति तस्य क्लेशदाने न कश्चित्पुरुषार्थः सिद्धः किन्तु हृदयदोषात् केवलं क्लेशः। तत्रापि भव-दादिवन्धने सुतरामेव क्लेशं प्रयच्छतीति मृशमि-त्युक्तम् ॥६॥

व्याख्यार्थ - सचमुच यह अपराध मेरा है, किन्तु वह पूर्ण अपराध नहीं, आधा है। मैं समर्थ हं, स्वयं ग्राकर ग्रलीकिक प्रकार से उसको मारूं, यह उचित था, किन्तू यों करने से एक मेरा ग्रवतार लेना व्यर्थ हो जाता ग्रौर दूसरा वह मरता भी नहीं, कारएा कि ग्रलौकिक प्रकार से उसकी मृत्यु वर से निषद्ध है। ग्रर्थात् उसको वरद न है कि तेरी मृत्यु ग्रलौकिक प्रकार से न होगी। यों होते हुए भी यदि ग्राप कहो कि तूं ईश्वर है; कर्तु ग्रकर्तु ग्रन्यथा कर्तु समर्थ है, ग्रतः माता पिता के लिए वर के प्रभाव को मिटाकर तुम्हें उसको मारना ही चाहिए था, वह क्यों न किया ? तो इस अपराध के लिए क्षमा मांगता हैं। ग्राप माता पिता हैं, वे बालक के ग्रपराध को क्षमा करते हैं। ग्रपराध क्षमा रो । दोनों के दोष समान हैं। किक्च, केवल मात्र हमारे दोष नहीं हैं कारए। कि हम दोनों परतन्त्र थे; ग्रर्थात् नन्द बाबा के ग्राधीन थे। उन्होंने हमारी बुद्धि वैसी बनादी थी जो उनको छोड़ नहीं सकते थे । छोड़ने पर वे प्राण ही छोड़ देते, जिसकी परीक्षा कालीयदमन लीला के समय करली थी। यदि उनको साथ में लेकर आते तो एक प्रकार की दूसरे राज्य पर आक्रमण समान युद्ध दीखता । युद्ध से कंस मारा गया कहने में ग्राता, यों करना नन्दजी को ग्रिभिप्रेत न होता, यह इन्द्रयागभङ्ग के समय में देख लिया था। यद्यपि वह ग्रलौकिक होने से मान लिया था, किन्तु यह लौकिक है ग्रीर कंस की प्रजा होने से वैसा करना वह कभी भी नहीं मानते। ग्रतः हम परतन्त्र होने से श्रापकी सेवा न कर सके। यह हम दोनों का ग्रपराध है, ग्रब कसादि के मारने से लोक को सामर्थ्य का ज्ञान हो गया श्रौर सेवा की योग्यता भी हुई। इससे निश्चय हो गया कि लोक में सर्वत्र स्वार्थ ही है। पुत्र से भी सेवा प्राप्त हो, वैसी इच्छा रहती ही है। उसने जो कुछ कब्ट दिए, उससे उसका कोई पुरुषार्थ तो सिद्ध नहीं हुआ। उसका हृदय दुष्ट था, जिससे उसने केवल दु:ख ही दिए। उसमें भी श्रापको बन्धन में रखकर जो दुष्कर्म किया, वह कर्म तो श्रतिशय क्लेश देता है, इसलिए ही श्लोक में 'भृशम्' पद दिया है ।।६।।

१- कुछ ग्रीर, २- इच्छित, ३- कंस ने

श्राभास-नन्वीश्वरः कथमेवमनीश्वरवद्वदतोति चेत्तत्राह 'इती'ति ।

श्रासभार्थ — ईश्वर हो के यों ग्रनीश्वर की भांति कैसे कहते हैं ? इसका उत्तर 'इति माया मनुष्यस्य' श्लोक में देते हैं —

श्लोक-श्लीशुक उवाच-इति मायामनुष्यस्य हरेविश्वात्मनो गिरा । मोहिताबङ्कमारोप्य परिष्वज्यापतुर्मु दम् ॥१०॥

श्लोकार्थ —श्री शुकदेवजी कहने लगे कि माया से मनुष्य रूप हुए, जगत् की ग्रात्मा हरि की वाग्गी से माता-पिता मोहित हो गए, गोद में लेकर श्रालिङ्गन कर ग्रानन्द को प्राप्त हुए ॥१०॥

सुबोधिनी — मायया मनुष्यो, यथा कायिकं चेत्मायिकं वाचिनिकमित तथैव कर्तव्यमिति। मनुष्यत्वमात्रप्रदर्शनं मायिकमिति न भगवित काचित्क्षिति। मायिकेषु तु सर्वमेव मायिकम्। ननु कंसादिवधार्थे तथा कृतवान्, अत्र प्रयोजना-भावात् जातं ज्ञानं किमिति नाशयतीत्याह हरे-रिति। अन्यथा तौ पूर्वमित निक्ष्यो, ज्ञानं च क्लेशात्मकम्, साधनमेव परं तत्पुरुषार्थस्य, चिन्ता-चपगमात् तदानीमित सुखमिव प्रतिभाति। अतो ज्ञानेन दुःखं प्राप्स्यन्तीति। नन्वत्यन्तोपकारी

फलाव्यभिचारिमार्गेण यतमानं किमिति व्यावर्त-यति, नान्तरीयकं च दुःखं नात्यन्तं द्वेष्यमत ग्राह विश्वात्मन इति । सिंह परमदयालुः सर्वस्यात्मा यथासुखं सर्वान् प्रेरयतीति भक्त्येव सः कृतायंः कर्तव्य इति युवां मां पुत्रभावेनेति मुक्तेः सिद्ध-त्वात् सिद्धसाधनं ज्ञानिमिति ज्ञानिनराकरणार्थं वाचा मोहनमुचितमेव । ततो मोहितौ तदानीमेव च परिष्वष्य मुदमापतुः । ग्रन्यथा देहावसान एव सुखं स्यात् ॥१०॥

व्याख्यारं—माया के कारण मनुष्य देखने में ग्राते हैं जिससे भगवत्व रूप में ग्रानन्दत्व की किसी प्रकार की क्षित नहीं हुई है। लीला के लिये जैसे मायावी ग्राकृति दिखाई है वैसे ही वाणी की भी दिखानी चाहिए। लीलाग्रों में सर्व वस्तु मायावी ही होती हैं। कंस वध लीला में यों करना ग्रावश्यक एवं उपयोगी था। ग्रब उसका कोई प्रयोजन नहीं है। तब उत्पन्न ज्ञान को क्यों मिटाया जाता है दस शङ्का को दूर करने के लिये कहते हैं कि ग्राप 'हरि' हैं, ग्रतः यदि यों न करें तो माता पिता का जो क्लेश है, वह ज्ञानत्मक है, जिससे पुरुष थें सिद्ध हो कर चिन्ता नष्ट होगी ग्रौर सुख जैसा मान होगा, ग्रतः भगवान् ने यों किया है, ग्रन्यथा ज्ञान ही रहता तो क्लेश को प्राप्त होंगे, ग्रतः ग्रज्ञान हो रहने दिया।

जो ग्रत्यन्त उपकारी ग्रौर उत्तम फल को देने वाले सीघे निश्चित् मार्ग के लिए प्रयत्न करने वाले को क्यों वहां से हटाते हैं ? ग्रन्तर दु:ख ग्रत्यन्त दु:खदायी नहीं होता है, वह तो सहना ही पड़ता है। इस पर कहते हैं कि भगवान् विश्व की ग्रात्मा हैं वे परम दयालु हैं, सर्व की ग्रात्मा होने से सब को सुख मिले वैसी ही प्रेरणा करते हैं। भिक्त से ही ग्रर्थात् स्नेह से ही उसको कृतार्थ करते हैं, प्राकट्य के समय में भगवान् ने कहा था कि 'युवां मां पुत्रभावेन ब्रह्मभावेन चासकृत' ग्राप दोनों मुफ्ते पुत्र भाव वा ब्रह्म भाव से भजोगे तो ग्राप कृतार्थ होंगे,जिससे मृक्ति तो सिद्ध ही है। जो पिद्ध है उसका साधन ज्ञान था, उसकी ग्रावश्यकता नहीं है, इसलिए उसके निराकरण करने के लिए वाणी से मोहित करना उचित ही है। इस प्रकार मोहित होने से उसी समय ग्रालिङ्गन कर ग्रानन्द को प्राप्त हए,नहीं तो मरने के बाद सूख लेते ।।१०।।

ग्राभास — ततो लौकिकसूखं महदेव जातमित्याह 'सिश्चन्तावि'ति ।

श्राभासार्थ-उससे लौकिक मुख बड़ा ही हुग्रा इसकी 'विश्वन्ता' क्लोक से बताते है।

श्लोक-सिञ्जन्तावश्रुधाराभिः स्नेहपाशेन चावृतौ । न किञ्चिद्वचत् राजन्बाष्यकण्ठी विमोहितौ ॥११॥

श्लोकार्थ-हे राजन ! ग्रांसुग्रों की घाराग्रों से सिश्चन करते हुए स्नेंह रूप पाश से बँधे हुए ऐसे मोहित हो गए कि कुछ न बोल सके; क्योंकि ग्रश्रुगां से कण्ठ बन्द हो गए थे ॥११॥

मुबोधिनी-ग्रथ्याराभिः पुत्री कर्मसिख्चन्तौ जातौ, ग्रश्र गां धाराभिः बहुकालवियोगस्मर-गात्, स्नेहपाशेन च मानृतौ । पाशपदेनैव लौकि-कत्वं पुत्रत्वं चोक्तम्। ततः न किश्विद्कतवन्तौ, इदमप्येकं मोहकायं निर्भरतया पुत्रस्नेहप्लुतत्वम्। ग्रन्यथा स्तृतौ भ्रवश्यं गुणा वक्तव्या इति पुनरपि ज्ञानमृद्बोधितं स्यात् । राजन्निति संबोधनं श्रव-गार्थम्। अवचने दृष्टं हेत्माह बाध्यकण्ठाविति ।

सर्वथा भगवत्स्पर्शेऽपि मोहोनुवृत्त इति ग्राद्यन्त-र्योह ढं मोहमूत्पाद्य निश्चिन्तो जात इति वक्तुमाह विमोहिताविति । अन्ते पुनर्विशेषराम्, मोहितौ यथा न कदाचिद्पि आत्मज्ञानं भगवज्ज्ञानं वा तयोरुदेति, ततः प्रत्यापत्ति वक्ष्यति ज्ञानाध्याये, ग्रन्यथा भगवाननिष्ठकर्ता स्यात्, ग्रतो निरोधे समाप्त एव पश्चात्तनिरूपगम् ॥११॥

व्याल्यार्थ - ग्रांसुग्रों की धाराग्रों से पुत्रों को सींचने लगै, कारण कि वहुत दिन के वियोग के स्मर्ग से नेत्रों से सहज जल गिरने लगा तथा उससे स्नेह रूप पाश से ग्रावृत हो गए। श्लोक में शुकदेवजी ने केवल स्नेह शब्द न देकर 'स्नेह पास' कहा है, जिसके कहने का भावाथ स्पष्ट करते हुए म्राचार्य श्री माज्ञा करते हैं कि इससे यह बताया है कि वसुदेव देवकी का यह स्नेह लौकिक था, क्योंकि बलराम श्रीकृष्ण के स्वरूप को भूलकर उनको पुत्र समभने लगे, जिससे उनकी यह दशा हुई जो वे कुछ बोल न सके । यह भी एक मोह का ही कार्य है ग्रीर उससे ही पुत्र स्नेह में इब गए। यदि स्नेह में न इबे होते तो स्तुति में अवश्य गुगों का वर्णन करते, जिससे पुनः ज्ञान प्रकट हो जाता। हे राजन् ! इस प्रकार संबोधन देने का आशय यह है कि जो मैं कहता हूं वह घ्यान से सुनो। न बोलने में प्रत्यक्ष हेतु कहते हैं कि आंखों के आंसू कंठ में आगएं, जिससे कण्ठ रुक गया, अतः बोल न सके। सर्वथा भगवान् के श्री ग्रंक के स्पर्श होने से भी मोह मिटा नहीं, इस प्रकार ग्रादि तथा ग्रन्त में हढ मोह उत्पन्न कर दोनों भ्राता निश्चिन्त हो गए। इसलिए क्लोक में मोहितौ न कह कर 'विमोहितौ' कहा जिसके कहने का भावार्थ ग्राचार्यश्री प्रकट करते हैं कि विशेष मोहित इसलिए कराया कि कभी भी ग्रात्मज्ञान वा भगवद्ज्ञान इनको न होवे, इस प्रकार मोहित करने से भगवान पर 'ग्रानिष्ट कर्ता विशेषण लागू होगा ग्रर्थात् भगवान ग्रानिष्ट कर्ता हैं, इस दोष की शङ्का न होवे, इसलिए ज्ञाना- 'मुक्ति' कहेंगे, ग्रत लौकिक निरोध समाप्त होने के ग्रनन्तर उसका निरूपण किया है ॥११॥

ग्रामास—एवं पित्रोनिरोधमुक्त्वा सर्वयादवानां निरोधं वदन् प्रथमतो राज्ञ उग्र-सेनस्य निरोधमाह 'एवमि'ति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार माता पिता का निरोध कह कर सकल यादवों का निरोध कहते हैं, जिसमें प्रथम उग्रसेन का निरोध इस 'एवं' श्लोक में कहते हैं —

श्लोक — एवमाश्वास्य पितरौ मगवान्देवकीसुतः । मातामहं तूग्रसेन यदूनामकरोन्नृपम् ॥१२॥

श्लोकार्थ—इस प्रकार माता-पिता को ग्राधासन देकर देवकी के पुत्र भगवान ने मातामह उग्रसेन को यादवों का राजा बनाया ।।१२॥

सुबोधिनी — पितरावाश्वास्य मातामहं यदूनां नृपमकरोत्। मातामहत्वं स्पष्टयित । देवकीसृत इति भक्तिहितकारित्वाय यतोवतारः, पितरि इवश्युरे च राजिन दुहितुर्जामानुश्च चिन्तारिहतो महान् भोगो भवती यनुभविसद्धम्। अतो न वसुदेवं राज्येभिषिक्तवान्। स च क्लिष्टो भवेत् पुत्रा हता इति, एवं च सित उपसेनार्थमेव कंसो

हत इति भवति । तेन गृहीतं राज्यं तस्मै दत्तं इति । तु शब्दः स्वपक्षं स्वसंबिन्धपक्षं च व्यावर्त-यित । नाम्ना तस्य सामर्थ्यमाह उग्रसेनिमिति । पूर्वं तु तस्य देशाधिपत्यं स्थितं यादवास्तु न मन्यन्ते । ग्रधुना तु यदूनां नृपमकरोत् । यदूना-माधिदैविकरूप इति तदधीनाः सव भगवत्कृतं मन्यन्ते ॥१२॥

व्याख्यार्थ - माता पिता को धर्य देकर मातामह को यादवों का राजा बनाया । उग्रसेन मेरा नाना है,जिसको स्पष्ट सिद्ध करने के लिए यहाँ देवकी सुतः नाम कहा है । ग्रापने भक्तों के हित करने के लिए देवकी के ग्रवतार लिया है। यह बात ग्रनुभव से ही सिद्ध है कि जिसका पिता राजा होता है, उसकी पुत्री को निश्चित महान भोग की प्राप्ति होती है ग्रीर जिसका श्वसुर राजा होता है, उस जामाता को भी महान भोग की प्राप्ति निश्चितता से होती है, ग्रतः वसुदेव को राज्य न देकर उग्र सेन को दिया । जिससे जामाता वसुदेव ग्रीर पुत्री देवकी को निश्चित महान भोग प्राप्त होगा । वसुदेव को राज्य न देने का कारण यह भी था कि वह पुत्रों के मरजाने से दुःखी था। दुःखी मनुष्य राजा होने के योग्य नहीं होता है। यों कहने ग्रीर करने का तात्पर्य यह है कि कस के मारने का कारण यही

**作品,在1950年1953年,一日本人共和国工作工作,1967年** 

था कि जिसका राज्य कंस ने छीन लिया है, इसको मारकर पुनः जिसका राज्य पर हक है, उसको राज्य दूं। तात्पर्य यह है कि कंस को उग्रसेन के लिए ही मारा है। श्लोक में 'तु' शब्द इसलिए है कि भगवान् ने कंस को ग्रपने वा ग्रपने संबन्धी के स्वाथं के लिए नहीं मारा, किन्तु न्याय की रक्षा के लिए कंस को मारा है। मातामह में राज्य करने की सामर्थ्य है, यह दिखाने के लिए उसका नाम उग्रसेन दिया है। ग्रथित् जिसकी सेना बहुत क्रोध वाली है। पहले तो वह देश का ग्रधिपित था, किन्तु यादव उसे ऐसा मानते नहीं थे । ग्रब तो यादवों का राजा बना दिया, यादव पहले नहीं मानते थे तो श्रब उसको अपना राजा कैसे मानेंगे ? यह शङ्का मन में ही न लानी चाहिए, क्योंकि भगवान् श्रीकृष्ण यादवों के ग्राधि दैविक स्वरूप हैं, ग्रतः यादव उस स्वरूप के ही ग्राधीन हैं, ग्रतः जो कुछ भगवान करते हैं, उसको वे मान लेते हैं।।१२॥

श्राभास—ग्रत एव विश्वासार्थं कृत्यधिकं वाक्यमप्युक्तवानित्याह 'ब्राह चे'ति।

म्राभासार्थ - उग्रसेन को राज्य देने के श्रनन्तर, विश्वास दिलाने के लिए भगवान श्राह' इस श्लोक से कहने लगे।

श्लोक — ग्राह चास्मान्महाराज प्रजास्त्वाज्ञप्तुमहंसि । ययातिशापाद्यदुभिनांसितव्यं नृपासने ॥१३॥

श्लोकार्थ — हे महाराज ! हम ग्रापकी प्रजा हैं। हमको ग्राप ग्राज्ञा दोजिए। ययाति के शाप के कारण यादवों को राज्यासन पर न बैठना चाहिए ॥१३॥

सुबोधिनी - चकारान्मनसापि तं राज्ये स्था-पितवान् । यादवानां विधेयत्वार्थमाह हे महाराज श्रस्मान् प्रजाः श्राज्ञप्त महंसीति । वयमेव प्रजाः । तु शब्देन सन्ततिरूपां प्रजां वारयति । तह्य हमपि यादव इति प्रजास्वेवान्तर्भाव इति चेत्तत्राह महाराजेति । खण्डमण्डलाधिपतित्वं पूर्वमपि स्थितमिति याहशी पूर्वमाज्ञापना ताहशी भवि-ष्यतीत्याशङ्क्रच महत्वमुक्तम् । राज्ञा ह्यवश्यमा-ज्ञापनीया इति विधिवशादेवाज्ञापनं बोध्यते नत्वाज्ञाप्यत इत्यर्थः। ननु कि स्वगृहीतं राज्यं दीयते माहोस्वित् पूर्वसिद्धमेव परिपाल्यते । माद्य स्वयमादौ राज्यं गृहीत्वा पश्चाइ यम्, श्रतस्त्व-मादौ सिंहासने उपविश । द्वितीयः पश्चस्तु कंसेन त्वया च निराकृत:, महाराजत्वं चाधिकं कंस-स्थम् प्रायेगा, स तु तद्घातक एव भवति, नैकट्य

एव तद्धर्मस्तिसम् प्रविशति, ग्रतस्त्वयैव सिहासने उपवेष्टव्यमित्याशङ्कायामाह ययातिशापादिति । यदुभिनृ पासने नासितव्यम्, यदुहि ज्येष्ठ एवासीत्, सचेत्पित्रा निवारितः ततः प्रभृति न मर्यादारा-ज्यम् । अर्जु नादयस्तु पुष्ट्या सार्वभौमा जाताः । स्रत एव हता:, कंसोऽपि, भगवता तु तन्न कर्तव्यं मर्यादार्थमवतीर्ण इति । ईश्वरत्वं ज्ञापयितुं कदा-चित्परं पुष्टिमवलम्बते, राज्यं तु सर्वदा पुष्टिहेतु-र्भवति, यो हि यद्वेशं करोति स तस्य सहजानेव धर्मान् गृह्णाति न तु केनचित्कदाचिदन्यथा कृतम्, श्रतोऽस्माभिः मुख्यशाखायामागतैः नासितव्यमेव। भोजत्वादयस्र प्रान्तशाखाः, स्रत एव विवाह उप-पद्यते । भगवान् सर्वेश्वर इति चर्गाधिपत्यं कस्मैचिद्द्यादिप न तु स्वयं गृह्णीयात् वैयर्थ्याद-नीश्वरत्वापत्तोः सिद्धत्वाच ॥१३॥

स्याख्यार्थ — श्लोक में ग्राये हुए 'च' का ग्राशय प्रकट करते हैं कि भगवान ने केवल देखा देखी 'उग्रसेन' को राजा नहीं बनाया है किन्तु मन से उसको राज्य गद्दी पर बिठाया है। जिसकी पृष्टि के लिए उग्रसेन को कहते हैं कि है महाराज! हम ग्रापकी प्रजा हैं, ग्रतः ग्राप हमको ग्राजा दे सकते हैं। वह प्रजा भी सन्तान रूप प्रजा हम नहीं हैं, किन्तु 'रैवत' हैं। यदि उग्रसेन कह दे कि मैं भी यादव होने से प्रजा ही हूं तो कहते हैं कि नहीं, ग्राप तो 'महान् राजा' हैं। ग्राप ग्रागे भो खण्ड-मण्डल के राजा तो थे। इस कारण जैसे पहले ग्राजा होती थी, वैसी ग्रव भी होगी। यह शङ्का मत कीजिये, ग्रव वह बात नहीं है, कारण कि ग्रागे ग्राप खंड मंडल के राजा थे ग्रव ग्राप महाराजा हुए हैं, इसलिए ग्राप विधिवश ग्रर्थात् नियम के वश होकर ग्राजा देते हैं, न कि व्यक्ति विशेष से ग्राजा करते हैं।

शङ्का करते हैं कि कंस को मारकर उसका राज्य ग्रापने लिया, वह लिया हुग्रा राज्य देते हो ग्रथवा मैं पूर्व ही राजा था, उसकी पालना करते हो ? यदि कंस से लिया हुग्रा राज्य देते हो तो प्रथम लिए हुए राज्य पर ग्रापका ग्रधिकार है, उस परग्राप पहले बैठें, पश्चात् इच्छा हो तो मुभे दे देना।

दूसरे प्रकार से शङ्का करते हैं कि यदि कस ने ग्रीर ग्रापने त्याग किया है तो भी महाराजा के धर्म तो कंस में थे। वे धर्म उसके नाश करने वाले में ग्राते हैं कारणा कि वे धम जो निकट हैं, उसमें प्रवेश करते हैं। उसके नाशक होने से ग्राप उसके निकट थे, ग्रतः महाराजा के धर्म ग्राप में ग्राए; जिससे सिंहासन पर ग्रापको बैठना चाहिए।

इन दोनों पक्ष की शङ्का का उत्तर देते हैं कि 'ययाति शापात्' ययाति के शाप से यादवों को राजगद्दी पर नहीं बैठना चाहिए। 'यदु' बड़ा था, उसको पिता ने राज्य से हटाया, उस दिन से मर्यादा पूर्वक राज्य नहीं चला है। स्रजुं न स्नादि तो भगवत्कृपा से 'सार्वभौम' राजा हुए हैं, स्नतः वे मरे स्नौर कस भी मरा। भगवान् तो वैसा नहीं करेंगे स्नर्थात् मर्यादा भङ्ग नहीं करेंगे, क्योंकि मर्यादा की रक्षा के लिए तो स्नापने स्नवतार धारण किया है। स्नपना ईश्वरत्व दिखाने के लिए कभी सनुग्रह से कार्य करते है, राज्य तो सवदा स्ननुग्रह से ही प्राप्त होता है।

जो जिस प्रकार का वेश ग्रहण करता है, वह उसके ग्रनुरूप धर्मों का पालन करता है। कोई भी उसके विपरीत नहीं करता है ग्रीर न किसी सुज्ञ ने यों किया है। ग्रतः हम जो यादवों की मुख्य शाखा में उत्पन्न हुए हैं इससे निश्चय किया है कि राज्य सिंहासन पर न बैठना। भोज ग्रादि ग्रन्तिम शाखा है, इसलिये उसमें विवाह ग्रादि भी होते हैं। भगवान सर्वेश्वर हैं, इसलिए भूमि का ग्राधिपत्य किसी को भी दे, किन्तु स्वयं उसका ग्रहण नहीं करते हैं, वयों कि भूमिका ग्राधिपत्य उनके लिए वृथा है तथा उसको लेने से यों सिद्ध होगा कि प्रथम ये ईश्वर ग्रथित पृथ्वी के स्वामी नहीं थे, ग्रब हुए हैं। ग्रतः ग्रनीश्वरत्व की ग्रापत्ति न ग्रावे, इसलिए ग्राप स्वयं राज्य नहीं करते हैं, किन्तु ईश्वरत्व तो ग्राप में सिद्ध ही है।।१३।।

ग्रामास—तर्हि मया कथं ग्राह्य शापादीनां तुल्यत्वात् सामध्याभावाचे ति चेत्त-त्राह 'मिय भृत्य उपासीन' इति । ग्राभासार्थ —यदि ययाति के शाप से राज्य ग्रहण नहीं करना चाहिए तो मैं उसको ग्रहण कैसे करूं? मैं भी यादव हूं; क्योंकि शाप सब के लिए समान है ग्रीर मुक्त में उतनी सामर्थ्य भी नहीं है, जो शाप को मिटा सक्तं। ग्रथवा उसका दुष्परिणाम हटा सक्तं, इसके उत्तर में भगवान् यह 'मिय भृत्य' श्लोक कहते हैं —

श्लोक—मिय भृत्य उपासीने भवतो विबुधादय: । बलि हरन्त्यवनताः किमुतान्ये नराधिपाः ॥१४॥

श्लोकार्थ—मुक्त सेवक के उपस्थित होते हुए देवता ग्रादि भी नम्र होके ग्रापको भेटें ग्रर्पण करेंगे तो दूसरे राजाग्रों की तो बात ही क्या ? ।।१४॥

मुबोधिनी — ग्रवश्यं हि साधारणाःवं भजता कश्चित्प्रभुः स्वीकर्तव्यः। स च कसः स्थितः, तस्य पुत्राभावात् पितापुत्रयोरं क्यात् ग्रग्रे ग्रनुवृत्त्यभा-वात् पितरि समागतः, ग्रतः स्थित एवानूद्यते, ग्रतो ग्रहणादाने नाप्यपेक्ष्येते। क्रौर्याभावे नाङ्गी-करिष्यन्तीति चेत्तत्राह मिष्य भृत्ये उप समीपे ग्रासीने सित भवतः भवते विबुधादयोऽपि बलि हरिष्यन्ति। ये मेर्वादिभूसंबन्धेन भोगं प्राप्नुवन्ति। ग्रन्ये नराधिपाः ये केवलं भूसंबन्धिभोक्तारः ते कि वक्तव्याः, ग्रवनता इति नम्ना न तु प्रसाद-रूपेण प्रसन्नाः सन्तः, नरास्तु भूमिष्ठा एव स्थूल-

संघाताभिमानिनः, देवास्तुः सूक्ष्मेन्द्रिय। द्यधिका-रिएाः, भगवान् 'भर्ता सन् भ्रियमाएा' इति श्रुतेः भरएगियोऽपि भवति । साधारएग्यादवत्वस्य क्रीडायां स्वीकृतत्वात् राजनि भृत्यत्वमुपपद्यते । यतः पुत्रत्वं वसुदेवे, लौकिक्येषा भाषाः सर्वथा भगवान् गोप्य इति फलिष्यति । मन्निमित्तं वा यो भृत्यः मदभिप्रेते स्थाने उपासोनो भवति तस्मै तुभ्यं विबुधादयोऽपि हरन्तोति वास्तवोर्थः । एवं स निरुद्ध एव, अन्यथा अतिविरक्तः कदाचित् ज्ञानार्थं वा प्रयत्नं कुर्यात् ॥१४॥

1 国家 中国中安 医液 医阳 新

व्याख्यार्थ — साधारण जन को स्रवश्य किसी को भी स्रपना रक्षक करना स्रावश्यक है, वह सभी तक कस ही था, उसके पुत्र नहीं है, पिता पुत्र एक ही रूप है, स्रतः यदि पुत्र न हो तो पिता में वह रक्षकत्व स्राता है, स्रतः जो राजापन स्रापमें स्थित है; वही हम कहते हैं इसिलए यहां यह शङ्का ही नहीं है कि मैंने राज्य लिया और स्रापको देता हूँ, वह तो स्रापका ही है. यदि उग्रसेन कह दे कि मुभे में क्रूरता नहीं है इसिलए मुभे राजा के रूप में नहीं मानेंगे, तो उसके उत्तर में कहते है कि प्राप निश्चित्त रहो मैं भृत्य स्रापके पास बैठा हूं तो देवता भी स्रापको भेटें देते रहेंगे, जो देव मेरु स्रादि के संसर्ग से भोग करते हैं दूसरे राजा लोग जो केवल पृथ्वी के सम्बन्ध से भोग भोगते है, उनकी तो बात ही क्या है? वे तो नम्रतापूर्वक स्राकर भेटें देंगे। यों भी न समभना कि वे प्रसन्न होकर भेटें देकर स्रापके ऊपर सनुग्रह करते हैं। मनुष्य तो पृथ्वी पर रहनेवाले स्थूल शरीराभिमानी हैं, किन्तु देवता तो सूक्ष्म इन्द्रियों के स्रधिकारवाले हैं। यद्यपि भगवान सर्व के स्राधार हैं, तो भी स्रव्य को स्राधार बनाते हैं, जैसा कि कीड़ा के लिए उन्होंने साधारण यादवत्व को स्राधार बनाया है। भगवान भरण कर्ता होते हुए भी भरेण्य' बनते हैं, जैसा कि श्रुति कहती है कि 'भर्तासन प्रियमाणो

१- भरण करने के योग्य

भवित' इति श्रुतिः जैसे साधारण यादवत्व स्वीकार किया है, वैसे ही यहां राजा का भृत्य बन जाना भी बन सकता है. जिससे वसुदेव का पुत्रत्व, यह लौकिको भाषा है। इस प्रकार कीड़ा करने से भगवान स्वयं गोप्य रहेंगे। मेरे लिए जो भृत्य बनता है, मेरे ग्रिभिप्राय के ग्रिमुसार जो उस स्थान पर बैठ कर सेवा करता है, वैसे ग्राप राजा को भी देव ग्रादि सर्व भेंट (कर) देंगे। इस प्रकार उग्रसेन का निरोध किया। यदि ऐसा न करते तो वह ग्रिति विरक्त होने से कशिवत् ज्ञान के लिए प्रयत्न करते; इसलिए उनका भगवान ने निरोध किया।।१४।।

ग्रामास — ग्रतो भगवान् स्वार्थमेव तं स्थापितवानिति भगवदर्थमेवेति निरोधः सिद्धः । सर्वेषां साधारगां नरोधमाह 'सर्वानि'ति पश्चभिः ।

ग्राभासार्थ — भगवान् ने उग्रसेन को ग्रयने स्वर्थ के लिए राजिंसहासन पर बिठाया, यह कार्य भगवान् के लिए ही है, इस प्रकार निरोध किया। सर्व का साधारण निरोध 'सर्वान्' इस श्लोक से पांच श्लोकों में कहते हैं—

### श्लोक — सर्वान्स्वाञ्जातिसंबन्धान्दिग्भ्यः कंसमयाकुलान् । यदुवृष्णयन्धकमधुदाज्ञाहंकुकुरादिकान् ।।१५।।

श्लोकार्थ—भगवान् ने ग्रपने भक्त, ज्ञातिवाले तथा सम्बन्धी, कंस के भय से व्याकुल होकर दूसरी दिशाग्रों में चले गए थे ग्रीर इसी प्रकार जो यादव, वृष्टिगा, ग्रन्धक, मधु. दाशाई ग्रीर कुकुर ग्रादि कुल के थे, उन\* सबको बुला कर मथुरा में ग्रपने-ग्रपने घरों में बसीया॥१५॥

मुबोधिनी — स्वा भक्ता, ज्ञातयः गोत्रिगाः, संबन्धिनो विवाह्याः, स्वशब्देन भ्रातरो वा बहव एव वसुदेवपुत्राः पित्रादयश्च, एते त्रिविधाः सात्विकादयः दिग्भ्यः समाहूय स्वगेहेषु न्यवासय-दित्युत्तरेगा सम्बन्धः । दिक्षु वा कंसभयाद्गतान्, दिग्भ्य इति चतुर्थी वा, भयेन दिश एवोद्देश्याः । सनेन पुनरागमनाभाव उक्तः । यत्र हेतुः कंसभ-

याद्गतानिति । कंसो ह्यतिक्रूरात्मा तथैव लोके प्रसिद्धः । अत एव नन्द म्राह 'योवधीत्स्वस्वसु-स्तोकानि'ति । सर्वेषामेकमेव भयम्, षड्विधा यादवा ऋषि गिर्णाताः । यदुबृष्ण्यन्धकेति, म्रादिशब्देनान्येऽपि बहवस्तद्भेदाः सन्तीति ज्ञापितम् । तत्संबन्धिनो वा ॥१५॥

२- सैर म्राधिभौतिक सद्रूप जगत् का भृत्य

३- मेरे सत् रूप जगत् की सेवा

<sup>\*</sup> १६ श्लोक से ग्रन्वय है

ट्याख्यार्थ — 'स्व' शब्द से भक्त, 'ज्ञाति' शब्द से गोत्रवाले, कहे हैं। 'सम्बन्धी' शब्द से वे समभने जिनसे कन्या का लेनदेन का सम्बन्ध है। ग्रथवा 'सम्बन्धी' शब्द भ्रातृगण समभने। कारण कि वसुदेव के बहुत पुत्र थे ग्रौर पिता ग्रादि भी बहुत थे। ये तीन प्रकार के थे,पृथक् पृथक् दिशाग्रों में गए हुए थे। उनको वहां से बुलाकर ग्रपने घरों में ठहराया। कंस के भय से यह विचार कर चले गए कि पुनः यहां लौटना ही नहीं है। इसलिए देश का नाम न कहकर 'दिक्'शब्द दिया है। वैसा विचार क्यों किया? तो कहते हैं कि यह लोक में प्रसिद्ध ही है कि कंस बहुत क्रूर स्वभाववाला है, ग्रतः नन्दजी ने भी कहा है कि, 'जिसने ग्रपनी बहिन के छोटे बच्चों को भी मार डाला, इसी लिए सब को यह एक ही भय है। यादव छः प्रकार के गिने जाते हैं। जैसे यदु, वृष्णि, ग्रन्धक ग्रादि। ग्रादि शब्द से दिखाया कि यादवों के ग्रन्थ भी बहुत भेद हैं ग्रथवा उनके सम्बन्धी हैं।।१४।।

ग्राभास—न केवलमाकारणमात्रेण पूर्वसिद्धदानं किन्तु ग्रधिकमपि दत्तवानित्यह 'सभाजितानि'ति ।

श्राभासार्थ — बुलाकर केवल पूर्व सिद्ध ही नहीं दिया, किन्तु श्रिधक भी दिया जिसका वर्णन 'सभाजितान्' श्लोक में करते हैं।

श्लोक —समाजितान्समाश्वास्य विदेशावासकशितान् । न्यवासयत्स्वगेहेषु वित्तैः संतर्प्य विश्वकृत् ॥१६॥

श्लोकार्थ — विदेश में रहने के कारण दुर्बल हुग्रों को धन देकर प्रसन्न किया ग्रौर ग्रादरपूर्वक विश्वास कराके ग्रपने घरों में लाकर निवास कराया ।।१६।।

सुबोधिनी—सभाजिताः सत्कारं प्रापिताः, ग्रयं तेषां मानसो ह्यधिकः, ततः समाश्वासनं वाचिनिकम्, ततः कायिकं वक्तुं तेषां श्रममाह । विदेशावासेन परदेशस्थित्या किंशतान् दुर्बलान् धनाद्यभावेन दीनान्वा । केवलगृहेस्थित्यापि सुखं न भविष्यतीत्याशङ्क्य परदेशस्थित्या गतं धना- दिकं ततोष्यधिकं सर्वेभ्यो दत्तवानित्याहिवत्तैः संतप्यें ति । ननु राज्यस्थितं सर्वमेव द्रव्यं भक्षितं नाशितमिति कृत एतावद्दत्तवानित्याशंक्याह विश्वकृदिति । स विश्वमेव कर्तुं समर्थः कि तेभ्यो-ऽल्पदाने वक्तव्यमित्यर्थः ।।१६॥

व्यास्यार्थ कंस के भय से विदेशों में गए हुए यादवों के तीन प्रकार के दुःखों को भगवान ने निवृत्त किए, उनका सत्कार कर मानस दुःख दूर किए। ग्राश्वासन देने से वागा के दुःखों को मिटाया तथा विदेश में रहने से धन श्रादि से दुर्बल दीन बने हुए यादवों को ग्रागे से भी विशेष धन देकर कायिक दुःख नष्ट कर ग्रपने २ घरों में बसाया। राज्य में स्थित धन तो खाने से नष्ट हो गया फिर

कहां से इतना धन दिया ? यह शङ्का भी नहीं करनी चाहिए, क्योंकि स्राप 'विश्वकृत' हैं, उनको थोड़ा सा, धन देने में क्या है ? कुछ नहीं, ग्रर्थात् सब कुछ दे सकते हैं ।।१६।।

ग्राभास-- एवं भगवत्कृतं दु:खाभावसुखभेदेन द्वयं निरूपितम्, ग्रधुना तेषां प्रपश्च-विस्मृतिभंगवदासक्तिश्च वक्तव्या, यतः स्वरूपे समागताः । स्वस्था हि सर्वे सर्वत्राधि-कृता भवन्ति । एते गृहा भगवद्त्ता इति पूर्व संबन्धस्त्याज्यः, स तु चिन्तात्मक इति पूर्वं तदभावो निरूप्यते । राजसा हि विषयैरेव तदासक्ता भवन्ति । अतः प्रथमं तेषां भगवद्त्तो विषयभोगो निरूप्यते । इयमेव प्रपञ्चविस्मृतिः, तस्य तथात्वं निरूपयता भग-वदासक्तिस्ततो निरूप्यते । तस्य च फलं कालातिक्रम इति राजसत्वात् फलमपि निरू-प्यते । परमैहिकम्, तत्र प्रथममाह 'कृष्णसंकर्षणभुजैरि'ति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार भगवान् ने दुःख मिटाया ग्रौर सुख दिया, इन दोनों का निरूपण हुम्रा। म्रब उनकी प्रपञ्च विस्मृति ग्रौर भगवान् में ग्रासिक्त कहनी है, कारण कि स्वरूप में ग्रागए हैं ग्रर्थात् वे ग्रब सर्व प्रकार सुखी हो गए हैं। स्वस्थ ही सर्वत्र ग्रधिकारी होते हैं। उनके ये घर ग्रब ग्रागे वाले लौकिक नहीं रहे हैं, किन्तु भगवान् के दिए हुए हैं, ग्रतः ग्रलौकिक हैं। वे लौकिक घर तो चिन्ता उत्पन्न करने वाले थे। ग्रब इन घरों में चिन्ता नहीं, राजस विषयों से ही ग्रासक्त होते हैं। श्रतः प्रथम उनको भगवान् के दिए हुए विषय भोग का वर्णन करते हैं। यह ही प्रपश्च की विस्मृति है, उसका तथात्व (वैसा हो पन) निरूपण करने के पश्चात् भगवदासक्ति निरूपण की जाती है और जिसका फल काल का श्रित अन है। यों राजस होने से फल भी निरूपण किया जाता है; किन्तु वह फल लौकिक है, जिसका प्रथम 'कृष्ण संकर्षण' श्लोक से वर्णन करते है -

श्लोक - कृष्णसंकर्षराभुजैर्गुप्ता लब्धमनोरथाः। गृहेषु रेमिरे सिद्धाः कृष्णरामागतज्वराः ॥१७॥

श्लोकार्थ--बाहर से बुलाए गए यादव श्रीकृष्ण एवं बलरामजी से सुरक्षित होकर सवं प्रकार से सिद्ध मनोरथ हुए। श्रीकृष्ण तथा राम के मिलने से उनके सब दुःख मिट गए, जिससे वे ग्रानन्दित होकर घरों में रमगा करने लगे ॥१७॥

सुबोधिनी - कृष्णसंकर्षणयोर्भु जाः, एकः फलात्मा, ग्रन्यो जीवं ब्रह्मिंग् सम्यगाकर्षति इति साधनरूपः, तयोः क्रियाशक्तयः सर्वपुरुषार्थसा-धिकाः, ता हि नियतफलाः, ग्रतस्ते सर्वे गुप्ता लब्धमनोरथाश्च जाताः दुःखाभावपूर्वकं सुखं प्राप्तवन्तः । ग्रग्ने पि भयाभावाय गोपनम् । ग्रन्य-थानुभूतभयाः, कंससम्बन्धिनां जरासन्धादीनां विद्यमानत्वात् । ग्रतो निश्चिन्ता ग्रन्तर्बहिःखेद-रहिता गृहेषु रेमिरे । इदं रमणं मुक्तयुत्तरकाली-निमव । तदाह सिद्धा इति । तत्तत्कामनया पीडितास्तथा रमणं कृतवन्त इतिपक्षो निवा-रितः। चिन्ताभावायाह कृष्णरामाभ्यां सर्वती विगतज्वरा ग्राध्यात्मिकादितापा मुक्तानामपि भवन्तीति तदर्थमुक्तं सिद्धानां तापाभावलक्षग्गम्। कृष्णरामौ फलसाधनभूतौ । श्रथवा तेषां संसारे भगवद्दत्ते ग्रापाततो रमगामुक्तवा निषेधति निरोधार्थम् । कृष्णरामाभ्यां कृत्वा ग्रागतः ग्रगतो वा ज्वरो येषाम्, गोपिकावत्सर्व एवैते विरहा-

त्रा सर्वदा भवन्तीति, तासां तु गुणैरिप रमणं भवति । एतेषां तु तदपि नास्तीत्यभयोग्रंहराम् । 118911

व्याख्यार्थ-कृष्ण फल रूप हैं ग्रीर बलरामजी जीव को ब्रह्म की तरफ खींचते हैं । ग्रत: वह साधन रूप हैं, उन दोनों की क्रिया शक्तिएं सर्व फल को सिद्ध करने वाली होने से नियम से फल देने वाली हैं। ग्रतः वे सब रक्षित तथा पूर्ण मनोरथ वाली हैं ग्रर्थात् उनके दुःख मिट गए ग्रीर उनको सुख की पूर्ण प्राप्ति हुई। ग्रागे भी भय न हो, इसलिए रक्षण है। यदि रक्षण न किया जावे तो ग्रब भी भय का अनुभव हो रहा है, क्योंकि कंस के सम्बन्धी जरासंघ आदि विद्यमान है।

भगवान् से रक्षित होने के कारण निश्चिन्त वन घरों में रमण करने लगे। यह रमण, मृक्ति मिलने के अनन्तर मिलने वाले सुख के समान है, इसलिए कहा है कि 'सिद्ध' है अर्थात् उनका यह रमगा निष्काम है। कामनाश्रों से पीड़ित होकर रमगा नहीं करते हैं। इनको सिद्ध इसलिए भी कहा है कि जो ग्राध्यात्मिक ताप मुक्तों को भी होता है, वह भी इनको नहीं होता है, कारए। कि इनके ये ताप कृष्ण तथा राम ने नष्ट कर दिए हैं। कृष्ण ग्रीर राम फल तथा साधन रूप हैं, ग्रथवा भगवान के दिए हुए संसार में उनका रमए। कह कर फिर निरोध के लिए उनका निषेध करते हैं। उनमें कृष्ण ग्रीर राम के मिलने के लिए ज्वर उत्पन्न हुग्रा है, शेष ज्वर नष्ट हो गए हैं। ये भी गोपिकाओं के समान विरह से सदैव आतुर रहते हैं। गोपिओं का तो गूणों द्वारा भी रमण होता है। इनको तो वह भी नहीं है, इसलिए दोनों का ग्रहण है।।१७॥

श्राभास-एतदेव साधियतुं भगवदासिक्तमाह 'वीक्षन्त' इति ।

म्राभासार्थ-इसको सिद्ध करने के लिए भगवान की ग्रासक्ति का निरूपए 'वीक्षन्तो' श्लोक में करते हैं -

श्लोक—वीक्षन्तोऽहरहः प्रोता मुकुन्दवदनाम्बुजम् । नित्यं प्रमृदितं श्रीमत्सदयस्मितवीक्षणम् ।।१८॥

श्लोकार्थ-नित्य ग्रानन्द से पूर्ण, शोभा युक्त, दया सहित मंद हास्यपूर्वक हृष्टि वाले श्रीकृष्णचन्द्र के मुख कमल को देखने से प्रसन्न हो गए हैं ॥१८॥

२- ग्रन्दर ग्रौर बाहर दोनों प्रकार से चिन्ता रहित, १- मौजूद,

३- ताप

मुबोधिनी - श्रहरहः प्रतिदिनं मुकुन्दवदना-म्बुजं वीक्ष-तः प्रमुदिता जाताः, प्रतिक्षग्मपूर्वेव प्रीति:, ग्रत: परमार्थज्ञानाभावेऽपि वस्तुसामर्थ्या-देव भगवन्मुखारविन्ददर्शनं नित्यमुदितं प्रीतिमु-त्यादयति नित्यनूतनं नित्यनूतनाम् । वस्तुतस्तु रसस्यैवायं स्वभावः । ग्रादौ प्रीतिस्तु ग्राकाङ्-क्षावशादिति वस्त्वरसभूतमेव विषयबलाज्जाय-माना तु प्रीतिः सर्वदैव जायते ग्रत एव लौकि-कोपाख्याने सूपकारविद्यायां तथा रसः प्रसिद्धः, 'रसो वै सः रसँ ह्ये वायं लब्ध्वानन्दीभवती'ति श्रुतेश्च, हीति युक्तता लोकवेदसिद्धा । ग्रन्यथा ग्रानन्दमेव प्राप्पानन्दीभवतीति वक्तव्यं स्यात्। ग्रत एव कामशास्त्रोपयोगश्च । सहजश्च कामः इन्द्रियवदाकाङ्क्षारूपः न पुरुषार्थं साधयति । ननु विषयत्वेनात्रासक्तौ बन्धः स्यात् इत्याशङ्क्य

मुकुन्द इति । तस्य रसरूपस्य मुखारविन्दस्य कदाचित्तिरोभावे प्रीता न भविष्यन्तीति स्राश-ङ्कच नित्यप्रमुदितत्वमाह तहि रसपुरस्सरमेवा-नन्दं जनयतीति रूपाद्यपेक्षार्थमन्यासिकः स्यात्। यद्यपि विषया दत्ताः तथापि कामः समुद्र इति समुद्र इव हि कामः नैव हि कामस्यान्तोऽस्ति न समुद्रस्येति श्रुतेः। ग्रत ग्राह श्रीमदिति । तल्ल-क्ष्मीयुक्तं सर्वविषयरूपम् तथापि सर्वलीकिकसि-द्धाविप धर्मार्थं भक्त्यर्थं ज्ञानार्थं च ग्रन्यासिक्तर-सदयस्मितवीक्षण-वश्यमपेक्षितेत्याशङ्क्रचाह मिति । दया धर्मस्थानीया तदात्मको धर्म इति, स्मितं भक्तिस्थानीयम्, वोक्षित ज्ञानकाम्, त्रित-यमपि मुखारिवन्दे वर्तत इति काण्डत्रयार्थमपि ग्रन्यापेक्षा न युक्तत्यर्थः ॥१८॥

व्याख्यार्थ-प्रति दिन श्रीकृष्ण के मुख कमल को देखते हुए प्रसन्न होते हैं। कारण कि प्रतिक्षण नवीन ग्रानंद प्राप्त होता है, ग्रतः वास्तविक ज्ञान के ग्रभाव होते हुए भी वस्तु सामर्थ्य से ही भगवान् के मुखारिवन्द का दर्शन नूतन नूतन रस उत्पन्न करता है। वह रस नित्य नूतन है, अतः प्रीति भी नित्य नूतन ही होती है। निःसन्देह रस का ही यह स्वभाव है। प्रथम तो चाह के कारण प्रीति होती है। वस्तु में कोई रस नहीं, विषय के बल से उत्मन्न प्रीति सर्वदा ही होती है, इससे ही लौकिक में पाचक की विद्या में रस प्रसिद्ध हो है। 'र शो वैसः रस ्ह्येवायं लब्ब्वानन्दी भवती' इति श्रुतेः वह निश्चय रस है, रस को प्राप्त कर ग्रानन्दवाला होता है। श्रुति में 'हि' शब्द देने का भाव यह है कि लोक तथा वेद में यह बात सिद्ध ही है कि 'रस' से ग्रानन्द प्राप्त होता है। यदि यों न हो तो जो श्रुति कहती है कि 'ग्रानन्दमेव प्राप्य ग्रानन्दी भवति'ग्रानन्द को प्राप्त कर ग्रानन्द वाला होता है, इस कारण से ही काम शास्त्र का उपयोग होता है। सहज काम तो इन्द्रियों के समान केवल ग्राकाङ्क्षा वाला होता है, जो किसी प्रकार पुरुषार्थ को सिद्ध नहीं कर सकता है।

यों भी शङ्का नहीं करनी कि यहां विषयपन के कारण श्रासिक होने से-वह बंन्धनकारक होती है, इस पर कहते हैं कि बन्धन कारक नहीं होगी, क्यों कि 'मुकुन्दः' मुक्ति देने वाले हैं।

यह भी शङ्का नहीं करनी कि कदाचित् मुखारिवन्द जो रस रूप है, वह रस रूप तिरोहित हो जावे तो फिर ग्रानिन्दत न होंगे, कारण कि वह (मुखारविन्द) नित्य रस से प्रमुदित रहता है, अतः रस पूर्वक आनन्द देता है, तो फिर रूप आदि की अपेक्षा से अन्य में आसक्ति होगी। यद्यपि भगवान् ने विषय दिए, किन्तु श्रुति कहती है कि काम समुद्र है। समुद्र के समान काम है, जिसस

१- बिना संशय ग्रर्थात् सचमुच

जैसे समृद्र ग्रा ग्रन्त नहीं होता है वैसे काम का भी ग्रन्त नहीं होता है। जिसके उत्तर में कहते हैं कि रूप ग्रादि की ग्रपेक्षा से भी ग्रन्यासक्ति न होगी, क्योंकि ग्राप लक्ष्मी युक्त होने से सर्व विषय रूप हैं; जिससे ग्रन्यासिक्त न होगी, सर्व लौकिक सिद्धि हो जावे तो धर्म, ज्ञान ग्रौर भक्ति के लिए ग्रन्य की ग्रासिक्त की ग्रवश्य ग्रपेक्षा रहती है, इस प्रकार की शङ्का भी नहीं करनी चाहिए, क्योंकि

का मुखारविन्द सदा ही दया, मन्दहास्य, वीक्षण युक्त है। जिनसे दिखाते हैं कि मुक्त में दया है;वह धर्म रूप है, 'मन्दहास्य' भक्ति रूप है, 'वीक्षरा' ज्ञान रूप है, ये तीनों मुखारविन्द में हैं। ग्रतः कमं, ज्ञान ग्रीर भक्ति इन तोनों का सिद्धि के लिए भी दूसरे की अपेक्षा करने की अवश्यकता नहीं है। अर्थात् सर्व को सिद्धि मेरे मुवारवित्द से हो जाती है तो दूसरे की प्रोक्षा क्यों की जावे।।१८॥

ग्राभास-एवं निरुद्धानां कालातिक्रममाह 'तत्र प्रवयस' इति ।

ग्राभावार्य-इस प्रकार निरुद्धों के 'का गानिक पर्एा' का वर्णन इस 'तत्र प्रवयसो' श्लोक मैं करते हैं।

श्लोक —तत्र प्रवयसोऽप्य।सन्युवानोऽतिबलौजसः । पिबन्तोऽक्षेम् कुन्दस्य मुखाम्बु नस्धां मुहः ॥१६॥

श्लोकार्थ - वहाँ मुक्तन्द के मुख कमल को सुधा को बार-बार ग्राँखों से पीते हुए, बूढ़े भी जवान श्रीर श्रतिशय बलवान बन गए ।।१६।।

सुबोधिनो - अग्रे कालातिकमो न भविष्य-तीति न वक्तव्यमेव,योऽपि विषयः कालेन भक्षितः सोऽपि तस्य मुखात् निष्कास्यते । तदाह ये प्रव-यसः स्थिताः वृद्धाः, वाधंक्ये बहिः शरीरकान्तिः म्रन्तर्बलं च गच्छति, तदुभयमाह युवानोऽपि जाताः श्रतिबलीयसश्चेति । ग्रलौकिकसामर्थ्यात् तथात्वमाशङ्क्ष्याह पिबन्तोऽक्षौरिति । मुखाम्बुज-सुधां पिबन्त एव तथा जाताः । नन् सुधाया अपि न तथा साधकत्वम्, यतस्त्रिदशाः कालेन च पासं

प्राप्नुवन्ति । ग्रत ग्राह मो अशतुर् कुन्दस्येति । यो हि ग्रात्मस्वरूपं प्रयच्छति स कालातिकमं कारयत्येत्र, तत्रापि तस्य मुखं प्रशानभूतम्, तत्रा-प्यम्ब्रज परमशान्तं सर्वतापनाशकं स्वभावत एव ताहशधमंयुक्तम्, तत्रत्या च सुधा अलौकिको भवत्येवेति कालेन भक्षिनपदार्थानामपि पुनरुद्ग-मन युक्तमेश, तत्रापि मुहरिति । अनेन तेषामम्-तमयत्वमेव युक्तं कियदेतद्यदितबलिष्ठत्वादि।

ब्याख्यार्थ – ग्रागे काल का ग्रतिक्रम न होगा, यों कहना ही नहीं चाहिए। जिस विषय को काल ने ग्रस लिया है; उसको काल के मुख से निकालते हैं, उसको कहते हैं कि जिन पूर्षों के ग्रन्दर का बल ौर शरीर की कान्ति को काल ने ग्रस कर उनको वृद्ध बना दिया था उनको पुनः बल तथा कान्ति देकर युवा बना दिए। यों यह अलौकिक बल से किया होगा ? तो कहते हैं कि नहीं, वे बूढे से युवा कृष्णा के मुख कमल की सुधा को ग्रांखों से पीकर हो गए हैं। इस पर यह शङ्का होती है कि सुधा भी काल से छुड़ा नहीं सकतो है, क्यों कि ग्रमृत पीने वाले देव गए। भी काल के ग्रास होते ही हैं। इस शङ्का को भी मिटाने के लिए कहते हैं कि 'मुक्त्द' श्रीकृष्ण मुक्ति दाता है, जो मुक्ति में अपने स्वरूप का दान करते हैं वह काल का अतिक्रम कराता ही है। उसमें भी आपका 'मुख' मुख्य है, उसमें भी वह अम्बुज होने से सर्व तापों का नाशक है। स्वभाव से ही वैसे धर्म वाला है.वहां रही हुई 'सुत्रा' अलौकिक हो है,इसिलए सुधा से काल ने जिनको प्रस लिया है, उनका फिर उत्पन्न होना युक्त ही है। फिर उसमें भी उस सुधा का बार बार पान करना तो उनका अमृत मय बनाना योग्य ही है। जो सुधा अमृत मय बना देती है, वह सुधा अति बिलष्ट युवा बना दे तो कुछ बड़ी बात नहीं है ॥१९॥

ग्राभास — एवं सर्वेषां निरोधमुक्त्वा नन्दादीनां प्रस्थापनेन तामसानामप्युत्कर्षार्थं राजसप्रकरणे विशेषमाह 'ग्रथ नन्दिम'ति षड्भिः ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार सर्व का निरोध कहकर नन्द ग्रादि को ब्रज में रवाना करते, तामसों के भी उत्कर्ष कहने के लिए राजस प्रकरण में 'ग्रथ नन्दं'श्लोक से छः श्लोकों में विशेष वर्णन करते हैं।

श्लोक—ग्रथ नन्दं समासाद्य मगवान्देवकीसुतः । संकर्षगश्च राजेन्द्र परिष्वज्येदमूचतुः ॥२०॥

श्लोकार्थ — हे महाराज ! फिर भगवान श्रीकृष्ण ग्रौर बलरामजी नन्दरायजी के निकट ग्रा, ग्रालिङ्गन कर यह कहने लगे ॥२०॥

सुबोधिनी - भगवतैव षड्गुणैस्ते व्यार्वीतताः । स्रतिबलेन । स्रन्यथा स्रव्यावृत्ता एव भवेयुरिति ।

व्याख्यार्थ भगवान् ने ही छ: गुगा से उनको जबर्दस्ती से रवाना किया, यों नहीं करते तो वे गोकुल नहीं जाते ।

कारिका — संभाषणार्थमुद्योगः पूर्वस्थापनमेव च निराकृतिश्च बाधानां प्रेषणाज्ञापनं ततः । दानं च प्रीतिसंसिद्धचे गमनं चापि रूप्यते ॥

कारिकार्थ — संभाषण के लिए उद्योग,पुत्रत्व की स्थापना, दु:खों का निराकरण, जाने की ग्राज्ञा, प्रेम की सिद्धि के लिए दान ग्रीर गमन; इनका निरूपण किया जाता है।।।।

सुबोधिनी — प्रथेति भिन्नप्रक्रमे, प्रामाणिक-त्वं दासत्वं स्वामित्वं च निरूपितम् । पुनः संस्था-नतासिद्धचं नन्दसामीप्यमागतौ । सम्यगासाद्य पूर्ववदेव भगवदिच्छाया बलिष्ठत्वात् पुत्रप्रतीति-हं ढोत्पादितेति । ग्रन्यथाशङ्काभावात् सम्यगेवा-साद्य भगवान् सर्वसमर्थः प्रत्यक्षदृष्टमप्यन्यथाकतुं समर्थं, प्रेषणार्थं संकर्षण्य, उभौ मिलित्वेदम्-चतुः । उभयोरप्यन्यपुत्रत्वेन तुल्यत्वात् समान-भावं च ख्यापितवन्तौ । नन्वेवं किमिति कृतवान् कथं गोकुनपर्यन्तं न गत इति चेत्तत्राह देवकी मुत इति । तिह बलभद्रः कथं न गत इत्याशङ्क्ष्याह संकर्षण इति । चकारात्सोऽपि देवकी सुतः । तिह कथं रोहिणो सुत इत्याशङ्क्रच तदुदरापादकं धर्म सूचियतुं संकर्षण इत्याह । राजेन्द्रेति महामन्त्र-युक्तानां राज्ञामयं धर्म इति बोधयति । परिष्वङ्गः विरहाभावाय स्वधर्मस्थापनार्थः । बालो हि दूरा-दागत्य पितरमालिङ्गते । इदं वक्ष्यमाण्यम्।।२०।।

व्याख्यार्थ - ग्रन्य विषय का प्रारम्भ होता है, ग्रतः 'ग्रथ' शब्द श्लोक के प्रारम्भ में दिया है। पूर्व में प्रामाणिकत्व, दोसत्व स्वामित्व का निरूपण किया, पश्चात् सम्यक् प्रकार से स्थान की सिद्धि के लिए नन्द के समीप दोनों भाई ग्राए। भगवान की इच्छा बलिष्ठ होने के कारएा, सुन्दर रीति से श्राकर पूर्व की तरह पुत्र की प्रतीति इंढ बनाई, क्योंकि वैसा न करते तो नन्द के मन में शङ्का रह जाती, वह न रहे, इस लिए यों मनहर ढंग से म्राकर पुत्र प्रतीति हढ़ बनादी। प्रत्यक्ष देखते हुए भी शङ्का कैसे मिटी ? तो कहते हैं कि 'भगवान्' ग्रन्यथा करने में समर्थ हैं, ग्रत: वस्देव को पिता समभ उसके पास जा रहे हैं। यह प्रत्यक्ष देखकर भी नन्द की शङ्का मिट गई। वही पूर्ववत् पुत्र की प्रतीति होने लगी। नन्दराय जी को गोकुल रवाना करना है,इसलिए संकर्षएा को साथ लाए हैं। दोनों श्रन्य के पुत्र होने से समान ही हैं ग्रतः भाव भी समान ही दिखाने लगे । इस प्रकार क्यों किया ? गोकूल पर्यन्त साथ क्यों न गए ? इस पर कहते हैं कि यह कुष्ण तो देवकी के पूत्र हैं वह कैसे जाए ? बलभद्र क्यों न गया ? वह सङ्कर्षण है ग्रर्थात् देवकी पुत्र है, योगमाया देवकी के गर्भ से खींचकर वहां स्थापित कर ग्राई थी. इसलिए श्लोक में 'च' शब्द दिया है। इसको रोहिग्गी सुत क्यों कहा जाता है ? इस पर कहते हैं कि रोहिएगी के गर्भ में देवकी के गर्भ से खींचकर स्थापित किया गया था। इस धर्म की सूचना करने के लिये 'संकर्षण' नाम यहां दिया गया है। राजा को राजेन्द्र'! यह संबोधन यह जताने के लिए दिया है कि महती मन्त्रणा करने वाले राजाग्रों का यह धर्म है। ग्रालिङ्गन करने का भाव कहते हैं १-विरह मिट जावे, २-ग्रपने धर्म नन्द में स्थापित हो जावे. बालक दूर से पिता को देखता है, तो त्वरा से ग्राकर ग्रालिङ्गन करता है, 'इदं' पद का जो ग्राशय है, वह ग्रागे कहना है ॥२०॥

ग्रामास - तदेवाह 'पितरि'ति त्रिभिः।

ग्राभासार्थ - वह ही 'पितर्यु वाभ्यां' श्लोक में कहते हैं -

श्लोक — रामकृष्णावूचतुः - पितर्यु वाभ्यां स्निग्धाभ्यां पोषितौ लालितौ भृज्ञम् । पित्रोरप्यधिका प्रीतिरात्मजेष्वात्मनोऽपि हि ॥२१॥

श्लोकार्थ-राम ग्रीर कृष्ण कहने लगे कि हे पिता ! ग्रापने स्ने ह के साथ चिर काल तक हमें पाला ग्रीर पोषा, ग्रपने पुत्रों पर माता-पिता जैसी प्रीति रखते हैं, उससे ग्रधिक प्रीति ग्रापने हम पर रखी है ।२१॥

सुबोधिनो - म्रादौ पूर्वकृतस्य परिपालनस्या-भिनन्दनमाह । पितरिति संबोधनं पूर्ववत् तस्यो-पकारमनुवद्गत । स्निग्धाम्यां युवाम्यां यशोदा-नन्दाभ्यां भूशं पोषितौ लालितौ च ग्रावां । यथा जनकः तथैव पोषकः । तद् वक्ष्यति । धर्मार्थमपि पालनं भवतीति तद्वचावृत्त्यर्थं स्निग्धाम्यामिति । पोषरामात्रं स्नेहेनापि भात्रादिष्वति संभवति एतदर्थमाह लालिताविति । ग्रल्पलालनं बाल-त्वाद्भ्रातृपुत्रादावपि भवति ततः स्राह भुशमिति। स्वशरीरापेक्षयाप्यधिकं लालितौ, एतच लालनं पूत्र एव भवति । किञ्ज, न केवलं लालन बाह्य-मान्तरः स्नेहोप्यसाधारगाः ग्रावयोः कृत इति पित्रोरप्यधिका प्रीतिरिति,ग्रात्मनोप्यधिकात्मजेषु पित्रोरेव भवति । क्षेत्रजादिव्यावृत्त्यर्थमात्मजे-ब्वित्युक्तम् । 'प्रजाह्यात्मनोन्तरतरे'पि श्रुतेः लोकेऽपि स्वानिष्टं परं वाञ्छन्ति न पुत्रस्य,तदाह होति ॥२१॥

व्याल्य। थं - प्रथम, जो पहने पालन किया है उसके लिए नम्र प्रार्थना पूर्वक प्रशंसा करते हैं। हे पिता ! इस प्रकार के संबोधन से पूर्व की तरह उपकार को प्रकट करते हैं। हम दोनों को आप दोनों (नंद-यशोदाजी) ने ग्रच्छी तरह से प्रेम पूर्वक पाला है ग्रीर दुलार किया है, क्योंकि ग्राप स्वयं प्रेमी हो। जैसा जन्म देने वाला वैसा ही पालन करने वाला पिता है। उसका विवेचन करते है कि धर्म के लिए भी पालन होता है म्रथीत् मैं पिता हूँ; इसलिए मेरा धर्म है कि पालन करना, यों समभ पालन किया किन्तु भ्रापने तो स्नेह पूर्वक पालन किया, धर्म समभकर नहीं किया। यदि भ्राप कहो कि स्नेह से पालन तो भ्राता भ्रादि का भी होता है, तो जिसके उत्तर में कहते हैं कि श्रापने केवल पालन नहीं किया; किन्तु पुत्र समभ लाड़ भी लड़ाया। लाड़ तो भ्राता के पुत्रों को भी लड़ाया जाता है, इस पर कहते है कि वह लाड़ लड़ाना ग्रल्प होता है, हमको तो ग्रापने बहुत दुलार से लाड़ लड़ाया हैं, यहां तक कि अपने शरीर से भी विशेष लाड़ हमको लड़ाया । इस प्रकार का दुलार वा प्यार पुत्र से ही होता है । किञ्च ग्रापने यह लालन केवल बाहर दिखावटी नहीं किया है, किन्तु म्रान्तरिक प्रेम से पिता से भी म्रधिक लालन किया है। ग्रपने से भी विशेष प्रीति (प्रेम), माता पिता की पुत्रों में ही होती है। श्लोक में 'ग्रात्मजेषु' पद देकर यह बताया है। इसी प्रकार का प्रेम क्षेत्रज पुत्रों में नहीं होता है, कारण कि श्रुति कहता है कि 'प्रजा अन्तरतर आत्मा है' जिससे पिता माता ग्रपना ग्रनिष्ट हो उसको परवाह नहों करते हैं, किन्तु प्रजा का किश्वित् मात्र ग्रनिष्ट न हो यही चाहते हैं, इसलिए श्लोक में 'हि' शब्द देकर कहा है कि यह निश्चय ही है ॥२१॥

श्राभास-ननु सहजे पुत्रे एतदुचितं न तु कृत्रिम इत्याशङ्क्रचाह 'स पिता सा च जननी'ति।

श्राभासार्थ - यदि श्राप कहो. कि जो कुछ कह रहे हो वह सहज पुत्र में स्नेह श्रादि होते हैं किन्तु 'कृत्रिम' में नहीं होते हैं, तो उसके उत्तर में मेरा यह कहना है, वह वर्णन 'स पिता सा च जननी' श्लोक में करते हैं-

श्लोक-स पिता सा च जननी यौ पुष्णीतां स्वपुत्रवत् । शिजून्बन्धुभिरुत्सृष्टानकल्पैः पोषरक्षणे ॥२२॥

श्लोकार्थ - पालन करने में ग्रसमर्थ बान्धवी, जिन बालकों का त्याग कर देते हैं, उन बालकों का जो प्रेम से पालन करते हैं; वे ही सचे माता-पिता हैं ॥२२॥

सुबोधिनी--पितृत्वं पुत्रत्वं वा ग्रन्नविकार-त्वात् ग्रात्मत्वेन परिगृहीतान्तःकोशो भवति । तदन्नं साधारराम्, तत्र यद्यन्य एवाभिमानं कूर्यात् ताहशं तदा तस्यैव भवति, अन्नस्य साधारगा-त्वात्. ग्रन्यथा ग्रन्योद्भवे भर्तरि भार्यायां च स्वाधिकस्नेहो न स्यात्। स्नेहश्च कालीयप्रसङ्ग परीक्षितः। न हि हृष्टे ग्रनुपपन्नं नाम। ग्रतः सिद्धमेव पुत्रत्वं च स्नेहानुभवाभ्याम् । ननु लोके तथा न प्रसिद्धिः । पुत्र एव परं तथा स्नेहाभावे-ऽपि प्रसिद्धिः, तत्राह यौ स्वपुत्रवत् पुष्णीताम्।

लोकेऽपि स एव पिता सैव जननी इति प्रसिद्धिः। एकेन परिपालने उपचारोपि भवेत् न तु उभा-म्याम्, बहुभिरप्युपचारः, तत्रापि पोषगो बाह्या-भ्यन्तर्भाव पुत्र एव भवति चेत्तदा लोक इव स्व-हृदयेऽपि सम्भवति । तत्रापि विशेषः बन्ध्रिभः सर्वेरेव उत्सृष्टान्पुष्णीतः, परित्यागेन दानरूपं परित्याजनं किन्तु पोषरक्षां, पोषणं रक्षणं च एकवद्भावेन निरूपितम् । अन्यतरसामध्येनिरा-करगाय, तत्रासमर्थैः सर्वथा ॥२२॥

व्यास्यार्थ - पितापन वा पुत्रपन ये दोनों ग्रन्न के विकार हैं। ग्रात्मापन से ग्रहण किया हुआ भ्रन्त: कोश है। श्रन्न तो साधारण कारण है। उसमें विद दूसरा कोई ग्रिभमान करे भ्रथीत् दूसरा कोई अपना अधिकार कहे तो वह उसका अन्न खिलानेवाले का हो सकता है। अन्न साधारण कारण है, यदि वैसा न होवे तो ग्रन्य से उत्पन्न भर्ता में एवं पत्नी में परस्पर ग्रपने से ग्रधिक प्रेम न हो, किन्तु होता है। ग्रापका मुक्त में कितना विशेष स्नेह है, जिसकी परीक्षा कालीयदमन लीला में हो गई है। जो ग्रांखों देखी है. उसमें कुछ भी शङ्का नहीं हैं। स्नेह तथा ग्रनुभव से हम में पुत्रत्व सिद्ध ही है। शङ्का नहीं करनी कि यदि तुम पुत्र हो तो लोक में प्रसिद्धि क्यों नहीं है ? पुत्र की तो स्नेह के अभाव में भी प्रसिद्धि है, क्यों कि लोक में वह भी प्रसिद्ध है, जो स्नेह से स्वपुत्रवत् जिसका पालन करते हैं वे ही उसके माता तथा पिता हैं। एक पालन करे तो सेवा भ्रादि कहा जावे, किन्तु दो या बहुत करें तो वह उपचार नहीं कहाता है। जिसमें भी पालना करते समय भीतर तथा बाहर का भाव, लोक जैसा पुत्र में ही देखता है, वैसा ग्रपने हृदय में होता है। तात्पर्य यह है कि पोषण कर्ता जिस भीतर तथा बाहर के भाव से पालन करता है उसका प्रभाव पुत्र पर, लोक पर एवं पालन कर्ता के हृदय पर वैसा ही दीखता है। उसमें भी विशेषता यह है कि सर्व बान्धवों से हम त्यागे हुए हैं । उनका म्रापने पालन पोषण किया है, यह त्याग, दान रूप है । यहां पोषण म्रौर रक्षण साथ में ही कह दिए हैं। वे बान्धव एक भी करने में सर्वथा ग्रसमर्थ थे। न पोषगा ग्रौर न रक्षगा कर सकते थे, वैसी अवस्था में आपने दोनों किए हैं, अतः आप हमारे माता पिता हैं ॥२२॥

१- पिता, माता ग्रीर भ्राता ग्रादि, २- शरीर में

ग्रामास—एवं पूर्वसिद्धं पितृत्वं स्थापयित्वा सर्वस्वं च निवेद्य ग्राज्ञापयित 'यात यूयमि'ति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार नन्दजी का पूर्व ही सिद्ध पितापन स्थापन कर ग्रीर सब कुछ प्रपंग कर पश्चात् इस श्लोक 'यात यूय' में जाने की ग्राज्ञा देते हैं।

श्लोक—यात यूयं वर्ज तात वयं च स्नेहदु:खिताच् । ज्ञातीन्वो द्रष्ट्रमेष्यामो विधाय सुहृदां सुखम् ॥२३॥

श्लोकार्थ—हे तात! ग्राप सब वज को पधारें, हम भो स्नेह से दु: खित जातिवालों को तथा ग्रापको देखने के लिए इन बान्धवों को सुख देकर वहाँ ग्रावेंगे ॥२३॥

सुबोधिनी—यूयं सर्वे गोपालाः व्रजं यात,वयं च कार्यार्थं यास्याम इति चकारार्थः। भवन्तः कुत्र गमिष्यन्तीत्याशङ्कय देवगुह्यत्वात् परोक्षे-णाह जातीन्वो द्रष्टु मेष्याम इति । गोपेष्वात्म-भावः प्रापित इति सर्वात्मकता तेषु सिद्धा, भत-स्त एव ज्ञातयो भवन्ति ये यादवगोत्रजाः। प्रथवा। वयमिति ग्रस्मत्संबन्धिनः पुत्रादयोऽपि सर्वे भवतामेवेति। वयं सर्वे भवतामेव ज्ञातयः। भवन्तश्चास्माकमयमधिको वरो दत्तः, ग्रत एवा-चापि गोकुलसम्बन्ध्येव भगवान् कीत्यंते। विवा-

हादिष्विप बलादेव विवाहः, भगविद्वच्छ्यैव सर्व-लोकानामिप तथा प्रतोतिः, ग्रत एव हिनमवचनं गोपाला इति, तथैव श्रुतावुरासनाकाण्डेऽपि मन्त्राः। तस्माद्भवन्त एव ज्ञातयः, तथाप्येतेऽपि सुहृदः, ग्रतस्तेषां सुखं विधाय पश्चादागमिष्यामः, ज्ञातीनेव द्रष्टुं न तु गोकुल इत्यपि, ग्रत एव भग-वान् वक्ष्यति 'गतांश्चिरायितान् शत्रुपक्षक्षपराचे-तस इति'। ग्रागमने हेतुः स्नेहदुः खितानिति। नत्वन्यद्भयं भविष्यतीति भावः।।२३।।

ह्याख्यार्थ — ग्राप सब गोप वज में जाग्रो, हम कार्य के लिए ग्रन्यत्र जावेंगे यह 'च' का ग्राशय है। ग्राप कहाँ जावेंगे वैसी शङ्का के उत्तर में गुप्त प्रकार से कहते हैं, क्योंकि देव सदा ही परोक्ष प्रिय होने से गुद्ध ही कहते हैं। हमारे जो ग्राप जातिवाले हो, उनको देखने के लिए ग्रावगे, यों कहकर गोपों में ग्रात्मभाव स्थापन किया है। जिससे उनमें सर्वात्म भाव की सिद्धि की है, ग्रतः वे ही जाति वाले होते हैं; जो यादव कुल में जन्मे हैं, ग्रथवा 'वयम' कह कर यह बताया कि हमारे पुत्र ग्रादि सब ग्रापके ही हैं, हम ग्रापके ही जातिवाले हैं, ग्राप हमारी जाति के हैं, यह विशेष वर दिया। इस कारण से ही भगवान् ग्राज तक 'गोकुल के' कहे जाते हैं। विवाहादि भी बल से ही होते हैं। भगवान् की इच्छा से सर्व लोक में भी इस प्रकार की प्रतीति हो रही है। क्वमी ने भी हमारे लिए कहा है कि ग्राप 'गोप' हैं, उपासना काण्ड में भी 'वैसे ही' मन्त्र हैं, इस कारण से ग्राप हो जातिवाले हैं, तो भी ये भी सुहुद हैं, इसलिए इनको सुख देकर पीछे ग्राऊंगा। जातिवालों को देखने केलिए ही ग्राऊंगा, न कि गोकुल में ग्राऊंगा जिसका वर्णन भगवान् 'गतांश्रिरायोतान् शत्रु पक्ष क्षपण चेतसः श्लोक में करेंगे। हमारे ग्राने का कारण केवल यह है कि स्नेह से ग्रापको मेरे विरह से दु:ख होगा, जिसको मिटाने के लिए ही मैं ग्राऊंगा, न कि ग्रन्य कोई भय होगा, यह भाव है।।२३।।

भागास-एवं त्रयमुक्तं अलौकिकम् । लौकिकमपि बहु दत्तवान् इत्याह 'एवं सान्त्वय्ये'ति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार तीन ग्रलोकिक कहे, लौकिक भी बहुत दिए। जिसका वर्गान 'एवं सान्तवय्य' श्लोक में श्री शुकदेवजी करते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-एवं सान्त्वय्य मगवान्नन्दं सवजमच्युतः । वासोलङ्कारकुष्याग्रेरहंयामास सादरम् ॥२४॥

श्लोकार्थ — इस प्रकार भगवान् ने व्रज सहित नन्दरायजी को सान्त्वना दे, वस्त्र, ग्राभूषएा, काँसे-पीतल ग्रादि के बर्तन देकर ग्रादर सहित उनकी पूजा की ॥२४॥

सुबोधिनी—भगवानित्यङ्गीकारे सामर्थ्यम् । ननु कथमेवं पूर्वमर्थं स्थापितवान् । लीलार्थमेव हि तत्र गतः, सेवकाश्च ते, कस्तेषामनुरोध इति चेत्तत्राह श्रच्युत इति । स हि सर्वदा च्युतिरहितः, पूर्वधर्मपरित्यागे धर्मतश्च्युतिः स्यात् । न केवलं

गोपालानेवार्ह्यामास किन्तु सव्रज्ञामिति, स्त्रीणां पुरुषाणां च सर्वेषामेवार्थे वस्त्राण्याभरणानि च दत्तवान् । कुष्याग्राणि व्यवहारपात्राणि सुवर्ण-रजतातिरिक्तधातुमयानि । सादरमिति प्रत्येकं नामग्रहणेन गृहस्थवत्, न तु महाराजव । ।।२४॥

व्याख्यार्थ — 'भगवान्' विशेषण देकर बताया है कि यह ग्रङ्गीकार करने में समर्थ है। इतना जो द्रव्य दिया वह प्रथम कहाँ रखा था? वे तो खेल के लिए वहां गए थे, वे ग्रौर सेवक साथ थे, उनके पास स्वामी की ग्रभिलाषा पूरी करने की इच्छानुरूप सामग्री कैसे ग्राई? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'ग्रच्युतः। ग्राप ग्रच्युत हैं, ग्राप में कभी भी, किसो धर्म की भी च्युति' नहीं होती है। यदि ग्राप पूर्व धर्म का त्याग करें तो धर्म से च्युत हो जावें। ग्रापने केवल गोपों की पूजा नहीं की, किन्तु सारे व्रज का सत्कार किया। स्त्री ग्रौर पुरुष सब के लिए वस्त्र तथा ग्राभरण दिए एवं सोने, चांदी, पीतल ग्रादि के पात्र जो घर के काम में ग्राने लायक थे वे सब ग्रादर के साथ एक एक का नाम लेकर दिए जैसे गृहस्थी दहेज में देते हैं वैसे दिए राजा की तरह नहीं दिए ॥२४॥

श्राभास-दानानन्तरं गताविति शङ्कां वारयितुमाह 'इत्युक्त' इति ।

श्रासासार्थ — दान के पश्चात् वे चले गए ? इस शङ्का + को मिटाने लिए 'इत्युक्त' यह श्लोक कहा है।

१- कमी

<sup>+</sup> यों कहने का ग्राशय यह है कि जनता इस प्रकार शङ्काशील न होवे कि नन्दजी प्रेम के कारण नहीं रुके थे, किन्तु दान लेने के लिए रुके थे।

श्लोक—इत्युक्तस्तौ परिष्वज्य नन्दः प्रग्गयविव्हलः । पूरयञ्चश्रुभिनेत्रे सहगोपैर्वजं ययौ ॥२४॥

श्लोकार्थ — इस प्रकार के भगवान के वचन सुनकर प्रेम से व्याकुल हुए नन्दरायजी नेत्रों से ग्रांसूग्रों की घारा बहाते हुए उन दोनों को ग्रालिङ्गन कर गोपों के साथ वर्ज को पधारे।।२४।।

सुबोधिनी – तौ कृष्णरामौ परिष्वज्य नन्दः प्रग्णयविष्हलः भगवद्त्तसर्वार्थेः पूर्णः किञ्चिदिप वक्तुमसमर्थः, ततः ग्रश्नुभिः नेत्रे पूरयन् गोपैः सह

वजं ययौ । भगवता गोपाला ग्रपि प्रस्थापिताः न तु मित्राणीव केचित् स्थापिताः ॥२५॥

व्याख्यार्थ — राम ग्रीर कृष्ण दोनों का ग्रालिङ्गन कर नन्दजी प्रेम विभोर होगए। भगवान के दिए हुए सर्व प्रकार के पदार्थों से पूर्ण होने से कुछ भी बोल न सके पश्चात् ग्राँसुग्रों से नेत्रों को भरते हुए गोपों के साथ वज को सिधारे। भगवान् ने गोपों को भी रवाना किया, किसो को भी मित्र की भांति वहां नहीं रखा।।२४।।

ग्राभास-एवमेषां निरोधमुक्तवा वेदेन भगवतोऽपि निरोधमाह 'ग्रथे'ति ।

स्राभासार्थ—इस प्रकार इनके निरोध का वर्णन कर वेद से भगवान का भी निरोध 'स्रथ' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—श्रथ शूरसुतो राजन्युत्रयोः समकारयत् । पुरोधसा ब्राह्मणेश्च यथावद्द्विजसंस्कृतिम् ॥२६॥

श्लोकार्थ — हे राजन् ! फिर वसुदेवजी ने पुरोहित श्रौर ब्राह्मणों को बुलाकर पुत्रों का वेद की विधि के श्रनुसार यज्ञोपवीत संस्कार कराया ॥२६॥

सुबोधनी — यावदध्यायपरिसमाप्ति । तत्र प्रपञ्चविस्मृति पञ्चभिराह । शिष्टै वेदार्थासिक्तर्व-क्तव्या । ग्रथ सर्वकार्यसिद्धचनन्तरं शिशिरे शूर-स्तो वसुदेवः । राजन्निति क्षत्रियाणामवश्यकतं-व्य इति ज्ञापनार्थम् । पुत्रयोः सम्यगकारयत्, पुरोधसा गर्गेण्, ग्रन्थैश्च बाह्मणैः । क्षत्रियाणां पुरोहित एवोपदेष्टा । उपनयने मातामहप्राधान्य-

व्यावृत्त्यर्थं शूरपदम् । यथावत् स्वगृह्योक्तानुसा-रेगा । द्विजसस्कृति येन द्विजो भवति, चूडाकरण-संस्कारः पूर्वमेव जातः 'काकपक्षधरावि'ति वच-नात्, उपनयनसंस्कारस्त्वत्र कृतः । 'द्वादशे पशु-कामिम'ति संवत्सरविचारेगा तु एकादश एव भवति । काम्यपक्ष एवात्राश्रयणीयः, सप्रायश्चि-त्तमित्यन्ये ॥२६॥ व्याख्यार्थ — उपनयन संस्कार का विषय सम्बन्धी वर्णन, ग्रध्याय समाप्ति पर्यन्त चलेगा, जिसमें प्रपञ्च विस्मृति को पांच श्लोकों से कहते हैं, बाकी बचे हुए श्लोकों में वेदार्थ में श्रासिक कहनी चाहिये।

सर्व कार्य सिद्ध हो जाने के बाद शूरसेन के पुत्र वसुदेवजी ने शिशिर ऋतु में पुत्रों का उपनयन संस्कार ग्रन्छी तरह कराया; कैसे ग्रीर किन से कराया ? वह कहते हैं कि ग्रपने पुरोहित गर्ग ग्रीर ग्रन्य बाह्मणों से कराया । क्षत्रियों को उपदेश करनेत्राला पुरोहित ही होता है । वसुदेव न कहकर 'श्रस्तुत' कहने का भावार्थ यह है कि 'श्रूरसेन' जो पितामह है, उसकी प्रधानता दिखाने से मातामह की प्राधनता कम कर दी है । यह संस्कार विधि के ग्रनुसार ग्रथात् ग्रपने 'ग्रह्मसूत्र' में कही हुई विधि के ग्रनुसार कराया । यज्ञोपवीत संस्कार को द्विज संस्कार कहा जाता है, क्योंकि इस संस्कार से ब्राह्मण, क्षत्रिय ग्रीर वैश्य तीन वर्ण को 'द्विज' पदवी प्राप्त होती है, जिससे वैदिक कर्म करने का श्रीधकार होता है । चूड़ाकरण संस्कार तो पूर्व ही हो गया है;यह 'काक पक्ष घरो' इस वचन से ज्ञात होता है । उपनयन संस्कार ग्रब किया है, 'द्वादशे पश्रु काम' इस वचनानुसार संवत्सर का विचार किया जावे तो एकादश ही होता है ग्रतः यहां 'काम्य का ग्रातिक्रम हो जाने के कारण से प्रायश्चित कराके 'संस्कार' कराया गया है, किन्तु प्रायश्चित कराके संस्कार कराया गया इसको ग्राचार्य श्री स्वोकार नहीं करते हैं, क्योंकि श्रीकृष्ण भगवान हैं । १६।।

श्राभास-ततस्तेभ्य उत्सवार्थं दक्षिगार्थं च दानानि दत्तवानित्याह 'तेभ्य' इति ।

श्राभासार्थ — इसके बाद ब्राह्मणों को उत्सव के कारण तथा कर्म की दक्षिणा के लिए दान दिया, जिसका वर्णन 'तेभ्योऽदाद्क्षिणा' 'याः कृष्ण' श्लोकों में करते हैं।

श्लोक — तेभ्योऽदाद्दक्षिणा गावो रुक्ममालाः स्वलङ्कृताः । स्वलङ्कृतेभ्यः सम्पूज्य सवत्साः क्षौममालिनीः ।।२७।।

> याः कृष्णरामजन्मर्के मनोदत्ता महामितः । ताश्राददादनुस्मृत्य कंसेनाधर्मतो हृताः ॥२८॥

श्लोकार्थ — ब्राह्मणों को अच्छी तरह से अलंकृत कर पूजन किया और उनको सुवर्ण की माला आदि से अलंकृत कर बछड़ों वाली रेशमी वस्त्र से आच्छादित गौ, जो वसुदेवजी ने श्लीकृष्ण तथा राम के जन्म के समय मन से सङ्कल्पित की हुई थी और जिनका कंस ने अधर्म से हरण किया था, उनको दक्षिणा के साथ दान में दे दीं ॥२७-२८॥

सुबोधिनी—गवादय एव दक्षिणा विहिता वा। रुक्ममालायुक्ताः सुष्दु अलङ्कृताश्च। स्व-लङ्कृतेभ्यश्च विप्रभयः सम्पूज्य विधानपूर्वकं श्रयुतद्वयम् ॥२७॥

भगवज्ञन्मिन रामजन्मिन च तावदन्यथा वा

या मनोदत्ताः । महामितिरिति स्मरणे पूर्वमेव सेत्स्यतीति, दाने वा ताः श्रनुस्मृत्य ब्राह्मणेभ्यो-दात् । नन्वेतावत्यो गावः कुत्रत्या वसुदेवस्येति चेत्तत्राह कंसेन गृहलुण्ठनसमये हृताः ॥२८॥

व्याख्यार्थ — गौ म्रादि दक्षिणा दी म्रथवा जो दक्षिणा गौ दान करने पर दी जाती है वह भी दी, वे गौएँ सुवर्ण की मालाग्रों से तथा म्रन्य म्राभूषणों से एवं वस्त्रादि से म्रलंकृत की गईं थीं। इसी प्रकार ब्राह्मण भी भूषण तथा वस्त्र म्रादि से सुशोभित कर पूजे गए। म्रनन्तर वे २०,००० बीस हजार गौएँ विधि पूर्वक देदीं। क्यों दी ? जिसका वर्णन करते हुए कहते हैं कि राम म्रौर कृष्ण के जन्म समय में भौर दूसरे समय में भी जो गौ देने के लिए महामना वसुदेवजी ने मन से सङ्कल्प किया था, उसको स्मरण कर वे ब्राह्मणों को दान में दीं। वसुदेवजी ने इतनी गौएँ म्रव कहां से लाकर दीं? इसके उत्तर में कहते है कि कंस ने जब वसुदेवजी का घर लूटा था, उस समय वसुदेवजी की गौएँ भी ले गया था। म्रव कंस के नाश हो जाने पर फिर वे वसुदेवजी को मिल गईं, म्रतः २०,००० बीस हजार गौएँ दे दीं।।२७-२८।।

ग्राभास—ततोन्येन निरोधे कारितेऽपि स्वतोऽपि कर्तव्यमिति व्रतात्मकं नियमं पुर्वसिद्धत्यागापरपर्यायं स्वयं कृतवन्तावित्याह 'ततश्चे'ति द्वाभ्याम् ।

ग्राभासार्थ — उसके बाद ग्रन्य से निरोध कराया, तो भी स्वतः भी करना चाहिए; इसलिए पूर्व जो सिद्ध उन सबका त्याग रूप व्रतात्मक नियम ग्राप दो ही करने लगे, जिसका वर्णन दो श्लोकों से करते हैं —

श्लोक—ततश्च लब्धसंस्कारौ द्विजत्वं प्राप्य सुवतौ । गर्गाद्यदुकुलाचार्याद्वायत्रं वतमास्थितौ ।।२६।।

श्लोकार्थ — दोनों भाई उपनयन संस्कार से द्विज बन कर यदुकुल के श्राचार्य गर्गजी से दीक्षा लेकर ब्रह्मचर्य नियम पालन के साथ गायत्री वृत में स्थित हुए। २६।

सुबोधिनी — ग्रहणसमर्थनभेदेन, तदनन्तरमेव संस्कारदिनं परित्यज्य दिनत्रयं मासषट्कं संव-त्सरमात्रं वा सुत्रतौ शोभनवेदत्रतयुक्तौ ब्रह्मचर्य- नियमयुक्तौ वा । यदुकुलस्यैवाचार्यो गर्ग इति । गायत्रं वर्ते सावित्रापरपर्यायं वर्तमास्थितौ जातौ ।।२६॥

व्याख्यार्थ - ग्रहरा ग्रौर समर्थन भेद से दो प्रकार के जो संस्कार हैं, उनको कर ग्रौर उनके बाद संस्कार के दिन को छोड़, तीन दिन, छ मास अथवा संवत्सर पर्यन्त वेद व्रत का अथवा ब्रह्मचर्य नियमों का पालन करने लगे। यदुकुल के ही ग्राचार्य 'गर्गजी' थे, इसलिए उनसे गयात्री व्रत की दीक्षा लेकर उसमें स्थित हुए। २६॥

श्रामास - नन्वेतस्य व्रतस्य काम्यत्वं यथा सरस्वतीस्फूर्तिभविति, तदत्र प्रकृते नोप-युज्यत इति किमिति व्रतमास्थितावित्याशङ्कायामाह 'प्रभवावि'ति ।

श्राभासार्थ - यह गायत्री व्रत काम्य है, क्यों कि इससे सरस्वती की स्फूर्ति होती है, किन्तु यहां वह काम्यत्व अनुपयोगी है तो फिर वत में क्यों स्थित हुए ? इस शङ्का के होने पर यह 'प्रभवी' श्लोक कहते हैं।

श्लोक-प्रभवौ सर्वविद्यानां सर्वज्ञौ जगदीश्वरौ। नान्यसिद्धामलज्ञानं गूहमानौ नरेहितः ॥३०॥

श्लोकार्थ — दोनों भाई सर्व विद्याग्रों को उत्पन्न करने वाले तथा सर्वज्ञ एवं जग-दीश्वर हैं, तो भी मनुष्य लीला करने के कारए। स्वतः सिद्ध स्वच्छ ज्ञान को गुष्त रखते थे ॥३०॥

सुबोधिनो-यद्यपि सर्वविद्यानां प्रभवौ, [ विद्यापेक्षाभावेऽपि स्वतोपि सवंज्ञौ, मास्तु वा ज्ञानं, जगदीश्वरौ कर्तु मकर्तु मन्यथाकतु समर्थी,

स्वतः सिद्धमेव ज्ञानं नरेहितैर्मानुषलीलाभिः गूह-मानौ गोप्यं कुर्वागाौ गायत्रं त्रतमास्थिताविति पूर्वेणैव सम्बन्धः । सर्वज्ञता ब्रह्मविदामिव कृत्रि-क्रियाशक्तिरेव सर्वोत्कृष्टे त्यर्थः । तथाप्यनन्यसिद्धं मापि भवतीति नान्यसिद्धेत्युक्तम् ॥३०॥

व्याख्यार्थ-यद्यपि 'दोनों भाई' समस्त विद्याग्रों के उत्पत्ति के स्थान हैं, ग्रतः उनको विद्या की अपेक्षा नहीं है, कारएा कि स्वतः सर्वज्ञ हैं। ज्ञान न भी हो, तो भी ये जगदीश्वर हैं, कतुँ, अकतुँ, तथा भ्रन्यथा कर्नु समर्थ हैं। उनमें किया शक्ति सब से उत्कृष्ट है। वैसे भी इनमें जो ज्ञान है, वह दूसरों से सिद्ध नहीं है, किन्तु स्वतः सिद्ध हैं तो भी उसको गुप्त रखते हैं। कारएा कि मनुष्य लीला का नाट्य कर रहे हैं, जिससे ही गायत्री व्रत में स्थित हुए हैं। ब्रह्मचर्य के नियम पालते हैं। सर्वज्ञता ब्रह्मज्ञानियों की तरह कृत्रिम भी होती है। इसकी निवृत्ति के लिए प्रर्थात् वह दिखाने के लिए कि इन दोनों में सर्वज्ञता कृत्रिम नहीं है श्लोक में 'न ग्रन्य सिद्धा' पद दिया है, जिसका भावार्थ है कि इनमें जो सर्वज्ञता है वह दूसरों के द्वारा सिद्ध नहीं है; किन्तु सहज है ॥३०॥

ग्राभास-एवं प्रपञ्चविस्मर्गात्मकं निरोधमुक्त्वा ग्रासक्त्यात्मकं निरोधमाह 'म्रथो' इति विंशत्या । ततो द्वाभ्यां प्रत्यापत्तिर्वक्ष्यति । ग्रन्यथाग्रे क्रियमाणो निरोधः कर्नु रहितः स्यात्, ग्रात्मैकविश इति नखस्थानीया एते धर्मा भगवतो निरूपिताः।

श्राभासार्थ—इस प्रकार प्रपश्च की विस्मृति कराने वाला निरोध कह कर ग्रव ग्रासक्ति रूप निरोध 'ग्रथो' इस श्लोक से लेकर बीस श्लोकों में कहते हैं।

श्लोक — ग्रथो गुरुकुले वासिमच्छन्ताबुपजग्मतुः । काश्यं सान्दीपनि नाम ह्यवन्तीपुरवासिनम् ॥३१॥

श्लोकार्थ — अनन्तर गुरुकुल में वास चाहते हुए दोनों भाई उर्ज न के वासी सांदी-पनि नाम गुरु के पास गए, जिसको काश्य भो कहते हैं ॥३१॥

सुबोधनी — ग्रवश्यं हि गुरुकुल एव विद्या-ग्रह्णम्; ग्रतो गुरुकुले वासमिच्छन्तौ जातौ, तत ईश्वरत्वात्कश्चिद्गुरुः स्वयमुपस्थितः भगवता वा कल्पित इति शङ्कां वारियतुं ग्रथ जग्मतु काश्य-मिति । सान्दीपनिरिति । सन्दोपनस्यापत्यं सान्दीपनिः ग्रत इत् । पितृनाम्नैव तस्य प्रसिद्धिः । काश्य इति एकदेशग्रह्णोन काश्यपगोत्रजः,काश्यो वा स्वतन्त्रः गोत्रप्रवर्तकः, 'काश्यः कुत्सो गृत्स- मद' इति गृत्समदात् शौनकः, तथा काश्यस्यापि ब्रह्मवंशजनकत्वम्, यद्यपि विशेषतो नोक्तं तथा-प्यवगम्यते । केचन ऋषयः पितृनाम्नैव प्रसिद्धा इति सन्दीपन एव निरुक्तः । सम्यग् दीपनं बुद्धे -र्यस्मादिति प्रवन्तीपुरं तु शैवं महाकालस्थानम्, तत्रापि यथा मुक्तिभंवति, सोपि तीर्थवासेन विरक्तो महान् ॥३१॥

ध्याख्यारं — गुरुकुल में रहकर अवश्य विद्या ग्रहण करनी चाहिए, ग्रतः गुरुकुल में रहने की इच्छा वाले हुए। ग्राप ईश्वर थे, इसलिए गुरु वहां आकर उपस्थित हो गए वा भगवान ने किसी की कल्पना कर ली, इस शङ्का को गिटाने के लिए कहा कि 'काश्यं जग्मतुः' काश्य गोत्र में प्रथवा काश्यप गोत्र में उत्पन्न संदीपन ऋषि के पुत्र सांदीपनि के पास अवन्ती नगरों में गए। 'काश्य' को एक देश में ग्रहण करने से 'काश्यप गोत्र में उत्पन्न ग्रर्थ होता है, ग्रथवा 'काश्यः' स्वतन्त्र गोत्र प्रवर्तक ऋषि, 'काश्यः कुत्सो गृत्समदः' इससे गृत्समद शौनक है, वैसे 'काश्य' से भी ब्रह्मवंश का जन्म हुग्रा है, जो कि विशेष स्पष्ट यहां नहीं कहा है तो भी विचार करने से यों समभा जाता है। कितने ही ऋषि पिता के नाम से प्रसिद्ध हुए हैं, ग्रतः यहां संदीपन को निष्ठित्त को गई है कि जिससे बुद्धि का दीपन अर्थात् उद्बोधन ग्रुच्छा होता है। 'ग्रवन्तीपुरी' शैव है, क्योंकि यह 'महाकाल' भगवान् का स्थान है, ग्रतः वहां भी काशी की तरह मुक्ति होती है। सांदोपनि उस तीर्थ पर रहने से महान् वैराग्य वाले हो गए थे।।३१।।

ग्राभास—तत्र गत्वा यथा गुरुवृत्तिः कर्तव्या तथैव कृतवन्तौ । नत्वैश्वर्येण धना-दिना वा विद्याग्रहणमित्याह 'यथोपसाद्ये'ति ।

ग्राभासार्थ - वहां जाकर जिस प्रकार गुरु के पास रहना चाहिए वैसे रहने लगे। ऐश्वर्य ग्रथवा धन देकर विद्या ग्रहण नहीं करनी चाहिए यह 'यथोपसाद्य' इलोक में कहते हैं।

#### श्लोक-यथोपसाद्य तौ दान्तौ गुरौ वृत्तिमनिन्दिताम् । ग्राहयन्तावृपेतौ स्म अक्त्या देविमवाहतौ ॥३२॥

श्लोकार्थ —योग्य रीति से गुरुजी के पास जाकर दोनों ने इन्द्रियों की संयम में रख, गुरु में ग्रनिन्दित वृत्ति धारण की श्रौर देव की तरह भक्ति श्रद्धा से गुरुजी का ग्रादर करते हए विद्या ग्रहण करने लगे ।। ३२॥

सुबोधनी--ग्ररिक्तहस्ततया, 'ब्रह्मचर्यमागा-म्पमानयस्वे'त्यादिवाक्यात्, उपसाद्य निकटे गत्वा, ग्रावश्यकधर्मपरिग्रहणार्थमाह दान्ताविति। नन्वेवं किमर्थं कृतवन्तौ तत्राह गुरौ वृत्तिमनि-न्दितां ग्राहयन्तौ । लोके गुरावेवं गुरुशुश्रूषयैव नीचतयैव विद्या ग्राह्ये ति शिक्षयित्रम्, निन्दिता वृत्तिर्धनादिना, ग्रत एव उपेतौ स्म, यतः उप-

नीतौ; गुरुएगा समीपे ग्रानीतौ, ग्रत्र प्रमाणं न वक्तव्यं, गुरु: कथमेवं घाष्ट्यं कृतवानित्यपि नाशक्तनीयम्, यतः स्मेति प्रसिद्धम्, भगवदिच्छा तत्र युक्तिः। ततो ग्रहणानन्तरं विहितभक्त्या परमादरयुक्ती, प्रेम बहिरपि, भक्तिधर्मोपि पदद्व-येनोक्तः। देवमिव ग्राराध्येष्टदेवतामिव उपेतौ स्म । बहिरन्तश्च समीपं गतौ स्मेत्यर्थः ॥३२॥

व्याख्यार्थ-शास्त्रों में 'ब्रह्मचर्यमागाम्पमानयस्व' कह कर बताया है कि गुरु के पास खाली हाथ नहीं जाना चाहिए। गुरु के पास जाकर इन्द्रिय संयम धारण करते हुए ग्रावश्यक धर्म की शिक्षा ग्रहरण की । गुरु के पास से जो विद्या ग्रहरण की वह ग्रनिन्दित प्रकार की वृत्ति से ग्रहरण की । वह प्रकार बताते है कि गुरु की सेवा कर, उनके पास दीन बन कर जो विद्या ग्रहण की जाती है, अर्थात् इस प्रकार ली हुई विद्या सफल और यशस्त्री होती है। आपने इस प्रकार विद्या ग्रहण कर अन्यों को शिक्षा दी है और जो विद्या, धन ग्रादि देकर ली जाती है, वह निन्दित है, वह न फलीभूत है ग्रौर न यशस्वी बनाती है।

दोनों भातास्रों ने यज्ञोपवीत धारण किया था, स्रतः दोनों ही गुरु के पास लाये गये स्रीर वहां रहने लगे। इसमें प्रमाण कहने की ग्रावश्यकता नहीं है। गुरुजी ने वैसी धृष्टता क्यों की ? यह शङ्का भी नहीं करनी चाहिये, क्योंकि यह प्रसिद्ध ही है। इसलिये इलोक में प्रसिद्धि वाचक 'स्म' ग्रव्यय दिया है। इसमें युक्ति यह है कि 'भगवान्' की इच्छा वैसी ही थी। पश्चात् विद्या ग्रह्ण के ग्रनन्तर शास्त्र में कहे अनुसार श्रद्धा पूर्वक गृह में अत्यन्त आदर करते थे, बाहर से भी प्रेम प्रकट दिखाया तथा भक्ति धर्म भी दिखाया। गुरु के पास इस प्रकार रहे ग्रौर भक्ति की जैसे ग्रपने इब्ट देव में भक्ति करने के लिये उसके समीप रहते हैं, बाहर तथा श्रन्त: करगा से भी गृरु के समीप गये, ग्रर्थात् वहां रहने लगे। ३२।।

ग्राभासार्थ — ग्रनन्तर गुरु के कर्तव्य का निरूपण 'तयोः' श्लोक से लेकर दो श्लोकों में करते है।

श्लोक-तयोद्विजवरस्तुष्टः शुद्धभावानुवृत्तिभिः। प्रोवाच वेदानिखलान्साङ्गोपनिषदो गुरुः ॥३३॥

श्लोकार्थ-ब्राह्मणों में श्रेष्ठ गुरु शुद्ध भाव से की हुई उनकी सेवा से प्रसन्न हुए। जिससे छः ग्रङ्गों सहित सम्पूर्ण चारों वेद तथा उपनिषद् विद्या उनको पढ़ाई ।।३३।।

मुबोधिनी—स हि द्विजवरः ब्राह्मग्रश्रेष्टः सर्वधर्मज्ञः प्रथमतस्तत्स्वरूपमज्ञात्वापि तयोरनुवृ-त्तिमेव दृष्ट्वा सन्तुष्टो जातः। तत्रापि शुद्धेन भावेन सहिता अनुवृत्तिः, अत्र भावशुद्धिः अलोलुपत्वादिः प्रसादातिरिक्तकामनाभावश्च । ततो विद्यार्थमाग-

ताविति स्रादौ सर्वानेव वेदान् प्रोवाच, चत्वारो वेदा बहुशाखावितताः, ततो**ङ्गानि** षट्, **उपनिषदश्च** ब्रह्मप्रतिपादिकाः, यतो गुरुरुपदेष्टा, नत्वीश्वरः। 113311

व्याल्यार्थ - वह गुरु ब्राह्मणों में श्रेष्ठ थे तथा सर्व धर्मों को जाननेवाले थे। प्रथम उनके स्वरूप को नही जानते तो भी उनकी की हुई निष्कपट सेवा देखकर प्रसन्न हो गये। निष्कपट की च्याख्या करते हुए कहते हैं कि किसी प्रकार का भी लोभ ग्रथवा कामना रखकर सेवा नहीं की; किन्तु केवल सेवा से गुरु की कृपा हो इतना ही चाहते थे। गुरु ने समक्क लिया कि ये यही कृपा चाहते है कि गुरु हमको विद्या पढा दे। यों समभ छः श्रंगो सहित समग्र ४ वेद तथा ब्रह्म स्वरूप प्रतिपादन करने वाले उपनिषद भी पढ़ा दिये। गुरु केवल उपदेश देने वाले हैं, ईश्वर नहीं हैं।।३३॥

ग्रामास—ग्रन्या ग्रपि विद्या उक्ता इत्याह 'सरहस्यमि'ति ।

श्राभासार्थ-श्रन्य प्रकार की विद्याएँ भी पढ़ाईं, जिसका वर्णन 'सरहस्यं' क्लोक में करते हैं।

श्लोक—सरहस्यं धनुर्वेदं धर्मान्न्यायपथांस्तथा। तथा चान्वीक्षिकीं विद्यां राजनीति च षड्विधाम् ॥३४॥

श्लोकार्थ — सांगवेद तथा उपनिषद् पढ़ाने के ग्रनंतर रहस्य के साथ धनुर्वेद, धर्म शास्त्र; साम ग्रादि न्याय के मार्ग, सांख्य योग ग्रादि ग्रात्म विद्या ग्रीर छ: प्रकार की राजनीति पढ़ाई ॥३४॥

तवान् । क्षत्रियागामिदं हष्टोपयोगि उपवेदेषु नान्ये, धर्मान् धर्मशास्त्रम्, न्यायपथान् न्याय- सिन्धिविग्रहयानासनद्वैधीभावसंश्रयाख्या ॥३४॥

सुबोधिनी - रहस्यमन्त्रसहितं धनुर्वेदं पाठि- | मार्गान् सामादीन्, ग्रान्वीक्षिकी ग्रात्मविद्या साङ्-ख्ययोगादिरूपा । राजनीतिरन्या, सा षड्विधा 1 +

व्याख्यार्थ-मन्त्रों के रहस्यों को समभाकर धनुर्वेद पढाया। क्षत्रियों के लिये यह वेद प्रत्यक्ष उपयोगी है; ग्रन्य के लिये नहीं है। धर्मशास्त्र, साम ग्रादि न्याय के मार्ग, साङ्ख्य योग ग्रादि ग्रात्म विद्या और छः \* प्रकार की राजनीति भी सिखलाई ॥३४॥

श्राभास-एतावतीं विद्यां कियतो कालेन पठितवन्तावित्याह 'सर्वं तदमरश्रेष्ठा-वि'ति।

श्राभासार्थ-इतनी विद्या कितने समय में पढ़ी जिसका वर्णान 'सर्व तदमरश्रेष्ठौ' श्लोक में करते हैं-

श्लोक - सर्वं तदमरश्रेष्ठो सर्वविद्याप्रवर्तको । सकुन्निगदमात्रेण तौ सञ्जगृहतुर्नु प ॥३४॥

श्लोकार्थ—हे नृप ! देवों में श्रेष्ठ, समस्त विद्याग्रों के प्रवृत्त करने वाले उन दोनों भ्राताओं ने गुरुजी के एक बार कहते ही वह सब ग्रह्मा कर लिया ।।३४।।

सुबोधिनी-यावद्गुरुणोक्तं तावत्सकृन्निग- | नेन गुरुस्तावतीं विद्यां उच्चारितवान्, तावता दमात्रेगाँव एकवारश्रवगोन सञ्जगृहतुः सम्यग् कालेन गृहींतवन्तौ । नृपेति सावधानार्थं संबोध-गृहीतवन्तौ, यावता कालेनानध्यायादिपरिपाल- नम् ॥३५॥

व्याख्यार्थ - गुरुजी पढाते समय एक बार ही बताते थे । गुरुजी एक बार जितना पढाते थे, उसको ये भी उतने समय में याद कर लेते थे। गुरुजी अनध्याय के दिन पढाते नहीं थे, तो ये भी उन दिनों में पढते नहीं थे। पढने के दिनों में सुनते ही याद कर लेते थे। राजा को 'नृप' यह सम्बोधन ध्यान से सुनने के लिये दिया है ।।३५॥

श्लोक- ग्रहोरात्रेश्रतुःषष्ट्या संयतौ तावतीः कलाः । गुरुदक्षिरायाचार्यं छन्दयामासतुर्नृ प ॥३६॥

श्लोकार्थ — दिन तथा रात्रि को मिला कर 'ग्रहोरात्र' कहते हैं। इस प्रकार ६४ यहोरात्र में ६४ कलाएँ सीख लीं थीं। उस समय में इन्द्रियों का संयम रखा था। हे नृप ! विद्या पढ़ने के अनन्तर गुरुजी की मनचाही दक्षिए। उनको ( गुरुजी को ) दी ॥इ६॥

<sup>\*</sup> १ सन्धि, २. विग्रह, ३. यान, ४. ग्रासन, ५. द्वैधीभाव ग्रौर ६. ग्राश्रय। १- प्रतिपदा अष्टमी भ्रादि तिथियों जिनमें पढ़ने पढ़ाने का निषेध है।

सुबोधिनी - चतुःषष्टिसङ्ख्यायुक्तै रहोरात्रैः संयतौ नियतौ तावतोः कलाः चतुःपष्टिकलाः सञ्जगृहतुरिति संबन्धः । एकस्यां कलायां बहवः प्रकारा बहवो ग्रन्था: शिक्षा च महती, तथाप्येका कला एकस्मिन्नेव दिवसे शिक्षिता, ताः कलाः शैवतन्त्रोक्ता लिख्यन्ते । गीतं, वाद्यं, नृत्यम्, नाट्यं, ग्रालेख्यम्, विशेषकाछेद्यम्, तन्दुलकुसुम-बलिविकाराः, पुष्पास्तरगम्, दशनवसनानां ग्णाः, मिण्भूमिकाकमं, शयनरचनम्, उदकवा-द्यमुदकाघातः, चित्रा योगाः,माल्यग्रथनविकल्पाः, शेखरापीडयोजनम्, नेपथ्ययोगाः, कर्णपत्रभङ्गाः, गन्धयुक्तिः, भूषगायोजनम्, ऐन्द्रजालाः, कौचुमा-रयोगाः, हस्तलाघवम्, शित्रं शाकयूश्च, भक्षवि-कारक्रियाः, पानकरसरागासवयोजनम्, सूचीवा-नकर्म, सूत्रकीडा, वीगाडमरुकवाद्यानि, प्रहे-लिका, प्रतिमाला, दुर्वाचकयोगाः, पुस्तकवाचनम् नाटकाख्यायिकादशंनम्, काव्यसमस्यापूरणम् पत्रिकाचित्रवाचनविकल्पाः,तकंकमीिंगा,तक्षणम्, वास्तुविद्या, रूपरत्नपरीक्षा, धातुवादः, मिणरा-गज्ञानम्, ग्राकरज्ञानम्, वृक्षायुर्वेदयोगाः, मेषकु-शुकसारिकाप्रलापनम्. क्कुटलावकयुद्धविधि:, उत्सादनम्, केशमार्जनकौशलम्, ग्रक्षरमुष्टिकाक-थनम्, म्लेच्छितकलिकल्पाः, देशभाषाज्ञानम्; पुष्पशकटिकानिमित्तज्ञानम्, यन्त्रमातृकाः, धार-णामातृकाः, सम्पाद्यम्, मानसीकाव्यक्रिया,ग्रमि-धानकोशः, छन्दोज्ञानम्, क्रियाविकल्पाः, एताश्च-तु:षष्टिकलाः । तत्र गीतं गानशिक्षा गीतकरणं रागभेदाः तानमात्रादिरचनाप्रक।राः साधकबाध-कतानानां परिज्ञानं च। एवमेकस्य गीतस्य। तथैव वाद्ये चतुर्विधे वादनसामथ्यं ज्ञानम्, तदा-धाररचनम् । तद्भे दानां करणज्ञाने साधकवाध-कज्ञानं च। पद्ध पद्ध प्रकाराः सर्वत्र । नृत्यम-भिनयमात्रम् । नाट्यं ग्रन्थरूपम् । ग्रालेख्यं चित्रकर्म, तत्र ये विशेषाः के कुत्सिता भ्रामकाश्च, सर्वे कप्रत्ययेन सङ्गृहीताः, तेषां छेदां यथा छेद-नप्रकारेग छिन्ने वैचित्री भवति, तथा चगाक-द्विदले हस्तिशतलेखनम् । तन्दुलानां बुसुमोनां च

ग्रारात्रिकाकारेगा बलिविकाराः, पूजायां वा स्थापनप्रकाराः। पुष्पास्तरणं स्पष्टं शय्यादौ। दशनवसनानां गएा। भेदाः । ग्रधरोष्ठयोः लक्षएा-परिज्ञानम्, रसार्थमेषा परीक्षा । मिए।भूमिका-कर्म यथा मरायो यत्र याहशा ग्रपेक्ष्यन्ते, तत्र यादृशी भूमिः तिक्कयारचनम्। शयनं शय्यास्थानं तस्य रचनम् । उदकवाद्यं यथा स्वत एवोदके नाना शब्दा भवन्ति, उदकाघात उदकस्याघातो. यथा ग्राहतमुदकमुपरि गच्छित ग्रधो गच्छित विपरीतं च गच्छिति । चित्रा योगाः विचित्राः प्रकाराः सर्वत्र । माल्यानां पुष्पाणां रचने विविधाः प्रकाराः। शेखरस्य शिरसः केशबन्धस्यापीडयो-जन केशादीनां पुष्पांगां मुकुटस्य वा योजन-प्रकाराः । नेपथ्ययोगाः । नटशालादिनिर्माणः प्रकाराः । कर्णपत्राणां कर्णाभरणपत्राणां भङ्गा ग्रनेके भेदाः। गन्धयुक्तिश्चन्दनादेः पुष्पवस्त्राद्या-कारेगा निर्माणं नानासुगन्धनिर्माणं वा । भूष-गानां योजनप्रकाराः । ऐन्द्रजालाः मायादर्शन-प्रकारा यासु मायासु कल्पिका युक्तिर्न संभवति । विशितभेदा एते । कौचुमारयोगा बहुरूपप्रकाराः। हस्तलाघवं स्पष्टम्। शित्रं शाकयूश्चेति प्रायेण स्थौल्यसङ्कोचौ । भक्षविकाराणां क्रिया । पान-कानां ये रसाः रागाश्च तेषामासवता मादकता। भावप्रधानो निर्देशः । पानकानां रसानां स्रास-वानां रागाणां योजनप्रकाराः। सूचीवानकर्मं सूच्या वानं सीवनिमव परिवयनम्। तत्र नाना-प्रकाराः । सूत्रक्रीडा सूत्रैर्नानाविघा क्रीडा । यथा भ्रमरादिभ्रामणं सूत्रोपरि चलनं च बन्धप्रकारो वा। वीगाडिमहकवाद्यानां वादनप्रकाराः। प्रहे-लिका कूटवाक्यपरिज्ञानम्। प्रतिमाला सर्ववस्तू-नामनुकरणम् । दुर्वाचकयोगाः चतुरक्षरादिप्र-काराः । पुस्तकवाचनं, ग्रतिशोघ्रमविद्यमानानिप वगानि योजियत्वा वाचनम्। नाटकाख्यायिकाद-र्शनम् । दोपञ्यवधायके पटे नाटकाख्यायिकाया नाटकस्थितकथायाः प्रदर्शनम् । वस्त्रादिनिर्मागो वा नाटकस्यकथायाः प्रदर्शनम् । काव्ये प्रविद्य-माने पदे तस्यैव पदस्य पूरणं कविकमितुसारेगा वा समस्यापूरणम्। पत्रिकाचित्रवाचनविकल्पाः नानाविधाः पत्रिका व्यस्तसमस्ताः मेषयुद्धादिप्र-काराः तत्र विविधाः कल्पाः । तककर्माणि तर्के-णैव सर्वपदार्थज्ञानं कृतिश्च । तक्षणं चन्द्रावर्तादि-प्रकारेण शिल्पभेदाः । वास्तुनिर्माणं वास्तुविद्या गृहनिर्मागप्रकाराः। रूपरत्नपरीक्षा रूपागाः रत्नानां च परीक्षाः। इति विश्वतिः। धातुवादः प्रसिद्धः । मिएारागज्ञानं मिएाषु रागनिर्माण्ज्ञा-नम्, आकरज्ञानं राशिं हष्ट्रैव एतावदस्तीति । वृक्षागामायुर्वेदयोगाः, वृक्षागां जीवनप्रकारः, फले निर्वीजकरणम्, वृक्षान्तरात्फलान्तरोत्पादन-मित्यादि । मेषाणां कुक्कुटानां लावकानां युद्ध-प्रकाराः । शुकसारिकादीनामशिक्षितानामपि प्रकर्षाल।पनप्रकाराः । उत्सादनं यस्य कस्यचिद्-द्वेगोत्पादनेनान्यत्र गमनप्रकारः । केशमार्जनकौ-शलं स्पष्टम् । ग्रक्षरम्ष्टिकाकथनं ग्रक्षरागां पर-हष्टानां मुष्टिकादीनां च मुष्टिकास्थितपदार्थानां कथनम् । म्लेच्छितकलिकल्पाः म्लेच्छितकल्पाः कलिकल्पाश्च । यथा शत्र मर्ले चिछतो भवति, सर्वैः सह कर्लि च करोति, तथोपायाः । देशभाषाज्ञानं सर्वदेशेषु भाषापरिज्ञानम् । पुष्पशकटिका पृष्पैरेव शकटविमानादिरचनाप्रकारः । निमित्तज्ञानं काकादिभिरन्यैर्वा भाव्यर्थपरिज्ञानम्। यन्त्रमा-तुका प्रतिमादिचालनं भाषगादिप्रकाराः करप-

छवी वा। धारगामात्रका वर्गादिपदार्थधारगा-मेव । ग्रादिमध्यान्तवर्णभेदेन मातृकावर्णपरिज्ञानं भवति । संपाद्यमभेद्यस्यापि हीरकादेः द्वैधीकर-राप्रकारः । मानसीकाव्यक्रिया मानसिकसमस्या-पूरणम् । अभिधानकोशः अन्योच्चारितानां सर्वे-षामेव पदार्थानां क्रमेण पुनरुचारणसामर्थ्यम्। पुरुषं हष्ट्रेव तस्य छन्दोज्ञानमयमेवंवृत्त इति। कामिन्यादीनां मनोज्ञानं वा। क्रियाविकल्पाः सर्ववस्तुषु या प्रक्रिया पूर्वसिद्धा, तामनाहत्य अन्यैरेव प्रकारैस्तन्निर्माग्गम् । विशतिः । कामा-दिसान्त्वनम्, उद्बुद्धानां शमनम्, तदुद्बोधः । शत्रुमित्रकरणम्, सर्ववस्तुनामन्यथा करणम्, प्रतिभानेन च तत्र उक्ताः। पूर्वोक्तेषु वा ग्रवा-न्तरभेदाः क्वचिद्गाह्याः। ततो 'गुरवे तु वरं दत्वे'ति स्मृतेः गुरुदक्षिएगा देयेति दक्षिएगार्थं मन-स्यभीष्टा दक्षिणा ग्राह्येति छन्दयामासतुः। स्वाच्छन्द्यं संपादयामासतुः । विद्यासमाप्त्यनन्तरं या दक्षिणा गुरवे दीयते, तया कृत्वा स्वाच्छ-न्द्यम् । 'उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद्द्विजः। सरहस्यं तदङ्गं च तमाचार्यं प्रचक्षतं इति। यद्यप्यभौ वरद्वयं न दास्यतः, तथापि उभयोः कर्तव्यमिति स्वच्छन्ददानं निरूप्यते । नृपेति । ताहशा राज्ञः स्थाने समागत्य कृतार्था भवन्ती-त्यनुभवार्थम् ॥३६॥

व्याल्यार्थ - ६४ ग्रहो रात्र में इन्द्रियों का निग्रह कर विद्या ग्रहगा करने लगे। जिससे उतनी ६४ कलाएँ सम्यक् प्रकार ग्रहरण करलीं। एक एक कला में बहुत प्रकार हैं, बहुत ग्रन्थ हैं श्रीर महती शिक्षा है, तो भी प्रत्येक दिन में एक एक कला सीख गये। वे कलाएँ शिवतन्त्र में लिखीं हैं, जिसमें से यहां लिखी जाती हैं।

- १. गीत-गीत के अनेक भेद हैं, जैसे कि गीत बनाने, रागों के भेद, तान, मात्रा आदि रचने एवं कहने की रीति, साधक बाधक तानों का पूरा ज्ञान, वैसे एक गीत के भेद हैं।
- २. वाद्य-इसी प्रकार चार प्रकार के वाद्यों के; बजाने का ज्ञान प्राप्त करना, उनके स्राधार का ज्ञान, उनके भेदों के कारण का ज्ञान, साधक तथा बाधक का ज्ञान, इस प्रकार सब में पांच प्रकार समभने।

- ३. नृत्य-केवल ग्रभिनय + करना, ४. नाद्य-ग्रन्थ में सर्व किया बता देना । ५. ग्रालेख्य चित्रकर्म, उसमें विशेषता यह है कि कोई चित्र कुत्सित ग्रीर कोई भ्रामक होते हैं, वे सब प्रकार सीख गये, यहाँ 'क' प्रत्यय ग्रहरण किया है।
- ६. श्राछेद्य उनमें छेद कर ग्रनेक प्रकार की जाली बनाना, जैसे चने की दाल पर एक सी हस्ती के चित्र बनाने।
  - ७. चावल तथा पुष्पों की अनेक प्रकार से आरती बनानी तथा पूजा में स्वस्तिक आदि बनाने।
  - फूलों के बिछाने से शैय्या ग्रादि सुशोभित करना।
- ह. दशन ग्रीर बसन के रंगने ग्रादि के भेदों का ज्ञान, एवं ग्रधर तथा ग्रोष्ठों के लक्षएा हूँका ज्ञान, यह परीक्षा रस के ज्ञान के लिये है।
- १०. मिएा श्रों से भूमि को सुन्दर बनाने के कर्म का ज्ञान, ग्रर्थात् यहां इस प्रकार की मिएायों के लगाने से यह स्थान विशेष सुन्दर होगा, इस प्रकार के कर्म का ज्ञान।
  - ११. शयन स्थान में शैय्या स्रादि की सुन्दर रचना करना।
  - १२. उदक वाद्य-जल का बाजा बनाना, जैसे जल में स्वतः ग्रनेक शब्द होने लगे।
- १३. उदकाघात-उदक में इस प्रकार चोट लगाने की क्रिया करनी जिससे जल ऊपर आवे, नीचे जावे, ग्रथवा वक होकर जावे, इसका ज्ञान।
  - १४. चित्रा योगा-विचित्र प्रकार की बनावट को सर्वत्र समभना।
  - १५. माल्य ग्रथन विकल्प-पुष्पों को गूँथने के अनेक प्रकार के ज्ञान।
- १६. शेखरापीडयोजनम्-शिर की भांति भांति की वस्त्र तथा पृष्पों की पगड़ी तथा टोपी बनाने की विद्या का ज्ञान एवं केशो में (चोटो में) फूलों को गूँथना तथा गालों पर पत्र रूप से चिप-काना ग्रादि क्रिया का ज्ञान।
  - १७. नेपथ्य योगा:-नाटक की शाला के पर्दे वेश स्रादि से नाटक घर सजाना।
  - १८. कर्णपत्र भङ्गा-कर्णफूल ग्रादि कान के गहने की विद्या।
  - १६. गन्ध युक्ति-म्रत्तर म्रादि सुगन्धी वाले पदार्थ बनाने की विद्या।
  - २०. भूषगा योजनम्-गहने बनाने की विद्या।
  - २१ ऐन्द्रजाला:-जादू के प्रयोग जिनमें बनावट वा युक्ति देखने में न ग्रावे, ये बीस प्रकार के हैं।
  - २२. कौचुमार योग-ग्रनेक प्रकार के रूप बनाने की तरकी बें ग्रर्थात् बहुरूपिया बन जाने की विद्या।

+शरीर की चेष्टा द्वारा मन के भीतरी भावों को 'नृहय' द्वारा प्रकट कर दिखाना।

र्आवन लक्षगों से मनुष्य के स्वभाव ग्रादि पहचान लिये जाय।

- २३ हस्तलाघव-हाथ की चालाकी से वस्तुओं को छिपाना लाना ग्रादि का ज्ञान ।
- २४. शित्रंशाकयू-स्थूल ग्रीर संकुचित करने का भेद जानना।
- २५. भक्ष विकार क्रिया-भक्ष विकारों की क्रिया, अनेक प्रकार की रसोई बनाने की विधि का ज्ञान।
- २६. पानकरसरागासव योजनम्-पानी के रस वाले पदार्थ बनाने, जिनको ग्रासव कहते हैं श्रीर जिनमें मादकता होती है।
- २७. सूचीवान कर्म-सिलाई के कर्म का ज्ञान, जिसके बहुत प्रकार हैं।
- २८. सूत्र क्रीड़ा-सूत्र की डोरी से अनेक प्रकार की क्रीड़ा, डोरी पर चलना और उसके बाँधने के प्रकार श्रादि ।
- २१. वीगाडमरूक वाद्यानि-वीगा डमरू के बजाने के प्रकार की शिक्षा।
- ३०. प्रहेलिका-पहेलियों की विद्या।
- ३१. प्रतिमाला-सर्वं वस्तुग्रों का ग्रनुकरण करना।
- ३२. दुर्वाचक योगाः चार + ग्रक्षरों के समभ लेने का ज्ञान।
- ३३. पुस्तकवाचनम्-प्रस्तक का शीघ्र ग्रौर शुद्ध पाठ करना। जहां ग्रक्षर टूटा हुग्रा हो, उसको भी मिलाकर शुद्ध पढ़जाना।
- ३४. नाटकारव्यायिका दर्शनम्-नाटक में कहीं हुई कथा \* को करके दिखाना।
- ३५. काव्य समस्या पूररणम्-कविता की समस्या की पूर्ति करना।
- ३६. पत्रिका चित्र वाचन विकल्पा-फटे हुए पत्रों के दुकड़ों को जोड़ कर उसकी पूर्ण रीति से पढ़ने की कला, भेड़ स्रादि लड़ाने के प्रकारों का ज्ञान ।
- ३७. तर्क कर्माए।-तर्क से ही सर्व पदार्थों का ज्ञान ग्रौर कृति का ज्ञान ।
- ३८. तक्षराम्-बढई ग्रादि की शिल्प विद्या का ज्ञान।
- ३६. वास्तु विद्या-गृह बनाने की विद्या ।
- ४०. रूप रत्न परीक्षा-रूप ग्रौर रत्नों की परीक्षा करने की कला, ये दूसरी बीस तरह की कलाएँ हुई।
- ४१. धातुवाद-पृथ्वी में से धातुग्रों के निकालने का ज्ञान ।

<sup>+</sup> गुप्त भाव वाले-वा मिट गये प्रक्षरों के,

<sup>\* (</sup>१) ग्रंघेरे में कपड़े पर नाटक की कथा को कर के दिखाना। सिनेमा कला।

<sup>(</sup>२) वस्त्र ग्रादि के बना के नाटक कथा दिखाना।

इस पृथ्वी में यह धातु है, उसको जानना ।

१-नशा,

४२. मिएारागज्ञानम् - मिएायों पर तरह-तरह के रंग लगाने की विद्या।

४३. म्राकरज्ञानम् खान की पहचान, मिट्टी का ढेर देख कर मिट्टी से पहचान जाना कि इस के भीतर यह वस्तु है, यह कला।

४४. वृक्षायुर्वेद योगाः - वृक्षों के रोग मिटाने की कला तथा उसमें नवीन पत्ते म्रादि प्रकट करने की विद्या।

४५. मेष कुक्कुट लावक युद्ध विधि: - भेड़, मुर्गी ग्रौर लावा पक्षियों के लड़ाने की विधि का ज्ञान।

४६. शुक सारिका प्रलापनम् -तोता ग्रौर मैना को बोलना सिखाना।

४७. उत्सादन - इस प्रकार के शब्द बोलने, जिससे श्रोता के मन में श्लोभ हो ग्रौर उस क्षोभ से वह वहाँ से चला जावे, यह कला।

४८. केशमार्जन कौशलम् —केशों को साफ कर उनको गूँथना म्रादि का ज्ञान।

४६. ग्रक्षरमुष्टिका कथनम् -एक ग्रक्षर से उसमें छिपी हुई वस्तु को पहचान कर कहना, जैसे मुट्टी में रखी हुई वस्तु बता देना।

५०. म्लेच्छित कलिकल्पा:-जिससे शत्रु की बुद्धि भ्रष्ट हो ग्रौर वह सबसे लड़ता ही रहे, ऐसे तरीकों का ज्ञान।

५१. देशभण्या ज्ञानम् – देश की भाषास्रों का ज्ञान ।

५२. पुष्पशकटिका ज्ञानम् — फूलों से रथ ग्रादि बनाने का ज्ञान।

५३. निमित्त ज्ञानम - काक ग्रादि पक्षियों की भाषा ग्रादि से भविष्य को जान लेने की कला।

५४. यन्त्रमातृका -पृथक्-पृथक् यन्त्र बनाने, जिससे मूर्ति चलने लगे ग्रर्थात् एक स्थान से चलकर दूसरे स्थान पर पहुँच जावे। इसी प्रकार यन्त्र द्वारा शब्द दूर तक पहुँच जावे स्नादि यन्त्र बनाने की कला।

५५. घारणमातृका - दूसरे के कहे हुए विषय को सुनते ही स्मरण कर लेना, फिर वही ग्रक्षरशः सुना देने की कला।

५६. सम्पाद्यम् - जो हीरे ग्रादि के दो दुकड़े नहीं हो सकते हैं तो उनके भी दो दुकड़े करने की कला।

५७. मानसीकाव्य पूरगाम् — दूसरे के मन<sup>3</sup> की बात बता देने की कला।

५८. ग्रिभिधानकोष: -दूसरों से कही हुई सारी कहानी या पदार्थ कमपूर्वक फिर कहने की कला।

प्र. छन्दोज्ञानम् -पुरुष या स्त्री को देख कर ही बताना कि ये इस प्रकार की वृत्ति वाले हैं, इस प्रकार की कला का ज्ञान।

- ६०. किया विकल्पा:—सर्व वस्तुग्रों की किया जो पहले ही सिद्ध है, उनका ग्रनादार कर दूसरे प्रकार से उनका निर्माण करना, यह तोसरे बीस प्रकार हैं; ग्रब ये ६० कलाएँ बताईं।
  - ६१. काम ग्रादि को शान्त करने की कला, जगे हुए काम को शान्त करना।
  - ६२. शान्त हुए काम को जगा देने की कला।
  - ६३. शत्रु को मित्र बनाने की कला।
  - ६४. सर्व प्रकार की वस्तु के स्वरूप को बदल देने की कला।

ये कलाएँ प्रतिमान से कही हैं, यहाँ जो कलाएँ कहीं हैं, वहाँ प्रवान्तर भेद भी लेने । इसके पश्चात् ग्रथीत् विद्याग्रों के पढ़ लेने के ग्रन-तर 'गुरवे तु वरं दत्वा' इस स्मृति वाक्य के ग्रनुसार गुरुजी को दक्षिणा देनी चाहिए, किन्तु वह दक्षिणा गुरु के मन की इच्छा के ग्रनुरूप होनी चाहिए, ग्रथीत् गुरु जिस प्रकार की दक्षिणा माँगे, वह दक्षिणा दी जावे; इसलिए श्लोक में 'छन्दयामासतुः' कहा है। शिष्य गुरु को दक्षिणा देने के ग्रनन्तर ही स्वच्छन्द हो सकता है, ग्रतः गुरु की मन चाही दक्षिणा देने का निश्चय किया। ग्राचार्य, गुरु उसको कहा जाता है, जो यज्ञोपवीत पहना कर शिष्य को ग्रङ्गों सहित तथा रहस्यों सहित वेद पढ़ावे। जैसा कि कहा है 'उपनीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापये द्विजः। स रहस्यं तदङ्गं च तमाचार्यं प्रचक्षते।' हालांकि दोनों दो वर नहीं दे सकते हैं, तो भी दोनों का कर्ताव्य है, इसलिए स्वच्छन्द दान का निरूपण है। हे नृप! यह सम्बोधन देकर यह सूचित किया है कि वैसे लोग राजा के पास जाकर ही कृतार्थ होते हैं, जिसका ग्रापको ग्रनुभव है ॥३६॥

श्रामास — गुरुस्तु बहूनेवाध्यापयामास नैवंविधौ कदाचिद् हृष्टौ, ग्रत एताभ्याम-लौकिकमिप दातुं शक्यत इति निश्चय कृतवान्, 'पत्नी च कदाचिद्रां दुहन्ती दोहनपात्रं विस्मृत्य सन्ध्यावन्दनार्थं नियमेनोपविष्टं भगवन्तं प्राधितवतो तदा भगवान् नियमोन्नाञ्चने गुरुपत्नोवाक्योन्नाञ्चने च दोषं हृष्ट्रा उपविश्यंव हस्तं प्रसार्य दोहनपात्रं दत्तवान्, तदा ग्रमुत्थितं भगवन्तं स्वनिकटे दोहनपात्रं च हृष्ट्रा विस्मिता ग्रासोदि'ति पुराणान्तर-प्रसिद्धिः । ग्रत उभयोरिष भगवन्माहात्म्यपरिज्ञानादलौकिकमेव याचनीयमिति निश्चित्य तथा याचितवानित्याह 'द्विज' इति ।

श्राभासार्थ — गुरुजो ने बहुत शिष्य पढ़ाए हैं, किन्तु इस प्रकार के शिष्य कभी नहीं देखे, ग्रतः ये ग्रलीकिक भी दे सकेंगे, यह मन में निश्चय किया। गुरु तथा गुरु पत्नी दोनों को ग्रापके माहातम्य का पूर्ण ज्ञान हो गया था। जैसा कि पुरागान्तर की कथा है कि एक दिन गुरु पत्नी गो दोहने के लिए गौ के पास बैठ गई थी, किन्तु दोहिनी लेना भूल गई थी, तब उसको ले ग्राने के लिए भगवान् को कहा। उस समय भगवान् सन्ध्यावन्दन कर रहे थे। यदि उठ कर दोहिनो लाते हैं तो नियम भङ्ग होता है ग्रीर दोहिनी नहीं देते हैं तो गुरु पत्नी की ग्राज्ञा का उछङ्गन होने का दोष लगता है। तब भगवान् ने ग्रपनी श्रलीकिक शक्ति से बाहु को लम्बी कर दोहिनी गुरु पत्नी को दे दी। गुरु पत्नी ने देखा कि भगवान् यहीं बैठे हैं ग्रीर दोहिनी मेरे पास ग्रा गई है, यह देखकर विस्मित हो गई। इस प्रकार से दोनों को भगवान् की ग्रलीकिक शक्ति का ज्ञान हो गया था, इसलिए दोनों ने निश्चय किया कि इनसे कुछ ग्रलीकिक ही माँगना चाहिए। उस निश्चय को 'द्विजस्तयो' श्रोक में प्रकट करते हैं—

#### श्लोक — द्विजस्तयोस्तं महिमानमञ्जूतं संलक्ष्य राजन्नतिमानुषीं मतिस्। सम्मन्त्र्य पत्न्या स महार्गावे मृतं बालं प्रभासे वरयांवभूव ह ॥३७॥

श्लोकार्थ — हे राजन्! ब्राह्मगा (गुरु) उनकी इस श्रद्भुत महिमा को जानकर श्लीर मनुष्य बुद्धि से परे चमत्कारी बुद्धि देखकर पत्नी से सलाह करके प्रभास क्षेत्र में समुद्र के जल में डूब कर मरे हुए पुत्र को लाकर देने की वर रूप दक्षिगा माँगी ॥इ७॥

मुबोधिनी-स हि यज्ञादीन् चिकीर्षुः, पुत्र-वांश्चाधिकारी, तस्मिन्नुपहते स्थगितः विचार्य च वंशकर्नृ त्वेन तथोत्पादितः, ईश्वरकृपाव्यतिरे-केगा कालेन तदुपहतम्, तथापि वेदप्रामाण्यात् ईश्वरेच्छामज्ञात्वा कालं प्रतीक्षन्नेव स्थितः। ग्रतस्तस्य तदावश्यकमिति ज्ञापियतुं द्विज इत्यु-क्तम् तृतीयजन्मापेक्षितम्। तयो रामकृष्णयोः तदलोकिकं महिमान श्रुतं च दृष्टं च। ग्रद्भुतश्च महिमा दृष्टः । तौ पाठयन् स्वयं ज्ञातवान्, न हि पूर्वमयमेताहशः स्थितः, ग्रन्यथा ऋषिभयोप्यधिकः स्यात्, ग्रतस्तौ पाठयन् स्वयमेव पठितवान्, वौप-रोत्यमेवाद्भुतत्वं संलक्षयति । स ह्यू हापोहकुशलः स्वस्य पश्चात् पूर्णज्ञानं भगवत्कृतमेवेति निश्चित्य लौकिकन्यायेन भगवदिच्छयेव गुरु वं स्थापियतुं महारांव एव मृतं पुत्रमयाचतेति संबन्धः। राज-न्निति क्लिष्टत्वादादरेगा सम्बोधनं विद्वासार्थं च। किञ्च। मतिरप्यलौकिकी, नत्यलौकिक एव

भावः मन्त्रादिष्विव, ग्रतः ग्रसाध्यमपि ज्ञास्यति करिष्यतीति निश्चित्य हष्टाहष्टस्य साधनस्य विद्यमानत्वात् पतन्या च यज्ञकर्मयोग्यया सम्मन्त्र्य एतदेव प्रार्थनीयमिति । यतः स प्रसिद्धः तदाका-ङ्क्षी तदुपपादितम्। महार्गावे न तु सागरे मृतम् । ते प्रभासयात्रायां बहव एव गताः । तत्र सकुटुम्बगमने अग्निकुण्डे बालको निमग्नः। ननु कोऽयं निर्बन्धः, मृत्युकालादीनां सत्यतापि स्यात्, तत्राऽऽह बालिमिति । तत्रोत्पन्नः स्नेहः स न निवृत्त इति । प्रभासे मृतः पुनर्नायातीति मन्त्रादिनापि तदानयनमशक्यं वरयाम्बभूव वरत्वेन याचित-वान् । 'गुरवे तु वरं दद्यादिं'ति वरदानमावश्यक-मिति । हेत्याश्चर्यम् । विदितसर्वतत्त्वः 'कि प्रजया करिष्याम' इति श्रुतिवशात्प्रजाव्यतिरेकेगापि कार्यसिद्धेः, तथापि याचितवानिति । निरोधो भगवता तस्यापि कर्तव्य इति तथैव याचितवान्। 113911

ट्याख्यार्थ — वह गुरु यज्ञ करने की इच्छावाला था, यज्ञ करने का ग्रधिकार पुत्रवाले की है, इसलिए पुत्र उत्पन्न किया था। ग्रब उसके मरने से यज्ञ कर्म रोक दिया। ईश्वर की कृपा के सिवाय कोई कार्य सिद्ध नहीं होता है, अतः काल ने पुत्र को छीन लिया, तो भी वेद के प्रमाण से ईश्वर की इच्छा न जानकर समय की राह देखने लगा; क्योंकि उसने समभ रखा है कि यज्ञ करना श्रावश्यक है, जिसके न करने से मेरा द्विजत्व व्यथं है और द्विज होकर तीसरा जन्म लेना है। अर्थात् यज्ञ से शुक्लत्व प्राप्त होता है। यदि पुत्र न होगा तो वह तीसरा जन्म न हो सकेगा। राम और कृष्ण की ग्रलौकिक महिमा सुनी ग्रौर देखी ग्रौर श्रद्धत महिमा देखी है। महिमा की ग्रद्धतता दिखाते हैं कि इन दोनों को जब पढ़ाने लगे तब ही स्राप भी उसको समभने लगे; इससे पहले यह गुरु वैसा नहीं था

अन्यथा<sup>9</sup> ऋषियों से भी श्रेष्ठ हो जाता, श्रतः उनको पढ़ाते हुए स्वयं ही पढ़ता था। यह विपरीतता ही ग्रद्भतता प्रकट करती है। वह गुरु तर्क वितर्क करने में प्रवीगा था; ग्रत: समभ गया कि प्रथम मुभी पूर्ण ज्ञान नहीं था, अब जो मुभी पूर्ण ज्ञान हो गया है यह भगवान ने ही कुपा की है। यह निश्चय कर लौकिक न्याय के अनुसार ग्रौर भगविद च्छा से ही उनमें गुरुत्व स्थापन किया। ग्रथीत शिष्य के सत्य स्वरूप को समक समुद्र में मरे हुए पुत्र की उनसे गुरु दक्षिणा में याचना की। हे राजन् ! क्लिष्ट होने से यह सम्बोधन ग्रादर से ग्रौर विश्वास के लिए दिया है ग्रौर बुद्धि भी ग्रली-किकी है। जैसे मन्त्रादि में ग्रलौकिक भाव होता है, वैसा ही केवल ग्रलौकिक भाव नहीं है। मैं जो माँग रहा है, वह ग्रसाध्य जानेंगे तो भी करेंगे। यह मन में निश्चय कर हुण्ड ग्रीर ग्रहष्ट साधन के विद्यमान होने से यज्ञ कर्म के योग्य पत्नी से इस विषय की सलाह की। पत्नी ने भी कहा कि यही माँगना चाहिए; क्योंकि पत्नी ने समभा कि मेरा पति यज्ञ करने के लिए पुत्र को आक्रांक्षावाला है; श्रतः इसने भी यही राय दी । पुत्र महान् ग्रणीव में मरा है नहीं कि सागर में भरा । किस प्रकार मरा? उसका स्पष्टीकरण करते हैं कि वे कुटुम्ब सहित प्रभास क्षेत्र को यात्रा करने गए थे। वहाँ ग्रग्नि-कुण्ड में बालक डूब गया। वह वहाँ से लाकर दो, इस प्रकार का ग्राग्रह क्यों किया जाता है ? मृत्यू ग्रीर काल ग्रादि की सत्यता मिटानी योग्य नहीं है। इस पर कहते हैं कि 'बालः' ग्रल्प ग्रवस्थावाला पुत्र था; ग्रतः उसमें जो स्नेह स्थिर हो गया था, वह ग्रव तक मिटा नहीं है, इसलिए यह ग्राग्रह है, यद्यपि प्रभास में जो मरता है, वह लौटकर नहीं ग्राता है। मन्त्र ग्रादि से भी उसको लाना मूक्किल है, ग्रतः वह वर रूप से दक्षिणा माँगो है। 'गुरवे तु वरं दद्यात्' इस प्रमाण के ग्रनुसार वरदान देना म्रावश्यक है। जिसने सर्व तत्त्व जान लिया हैं, उसको तो 'कि प्रजया करिष्यामः' इस श्रुति के म्रनू-सार प्रजा के बिना भी कार्य की सिद्धि करनी चाहिए तो भी 'पुत्र' माँगा, यह ग्राश्चर्य है, इसलिए श्लोक में 'ह' शब्द ग्राश्चर्य प्रकट करने के लिए दिया है। भगवान् को इसका भी निरोध करना है, ग्रतः गृह ने 'पूत्र' माँगा है, वैसी बुद्धि भगवान् ने निरोधार्थ दी है ॥३७॥

श्राभास-भगवान् पुनः ग्रलौकिके दत्ते स्वात्मानं ज्ञास्यतीति गीपनार्थं प्रवृत्तीपि कालादिमर्यादापि दूरोकर्तव्येति कदाचित्र करिष्यतीत्याशङ्क्याङ्गीकारमाह 'तथे'ति ।

म्राभासार्थ-भगवान् ने सोचा कि इसने जो वर माँगा है, वह म्रलोकिक है। उसके देने से मेरे स्वरूप को गुरुजी जानेंगे, जिसको गुप्त करने का विचार किया, किन्तू उस वरदान के पूर्ण करने में कालादि मर्यादा तो दूर करनी पड़ेंगी। वह कृष्ण करेगा या नहीं ? वैसो शङ्का गुरु को नहीं ; तदर्थ 'तथेत्यथारुद्य' श्लोक में वरदान को ग्रङ्गीकार करते हैं-

श्लोक—तथेत्यथा रहा महारथी रथं प्रभासमासाद्य दुरन्तविक्रमौ। देलामुपत्रज्य निषोदतुः क्षरां सिन्धुविदित्वाहं गमाहरत्तयो: ॥३८॥

१- यदि वैसे जानकार होता तो

श्लोकार्थ-गुरु की ग्राज्ञा शिरोधारण कर कहने लगे कि ग्रापको 'पुत्र' लाकर दक्षिणा के रूप में देंगे। यों कह कर दोनों महारथो ग्रीर महापराक्रमी रथ में बैठकर प्रभास में श्राए । वहाँ समुद्र के किनारे पर क्षण मात्र बैठे । समुद्र को मालूम हुश्रा तो वह पूजा की सामग्री लेकर ग्राया ग्रौर पूजा की ॥३६॥

मुबोधिनी-अमिति वक्तव्ये स्नाकृतिरेव तुल्येति समानरूपं सङ्घातान्तरमेवानेष्यतीति शङ्काव्यावत्त्यर्थं य एव सङ्घातः यादृशस्तथैवाने-तव्य इति तथेति प्रतिज्ञोक्ता । एतच्च शिष्यभावे न संभवतीति ऐक्वरं भावमाश्रित्य भिन्नप्रक्रमेगा तदर्थं गतावित्याह ऋथेति । महारथं सर्वगामिनं स्वयमपि महारथौ रथशिक्षायां निपुगौ एकमेव रथं समारुह्य पयियेग सारिथत्वं सम्पादयन्तौ शीघ्रमेव प्रभासमासाद्य । समुद्रादिप भयाभावा-याह दुरन्तो विक्रमो ययोरिति । ततः समुद्रवेला- मुपवज्य ज्ञापयन्ताविव क्षरामुपसेदतुः। ततः सिन्धुर्भगवन्तं जामातरं गृहपति बन्धक च ज्ञात्वा म्रहंणं पूजां तयोराहरत् । त्रेधा हि तस्य बालक-विनियोगः, वियोजनं प्राणापानयोः समुद्रेण कृतम्, शारीरभागः पश्चननेन गृहीतः, ग्रन्यश्च सङ्घातः कमंवशात् पूर्वसूक्ष्मावस्यया सहितः सजीवः यमपुर्यां तिष्ठति, भगवता च तावती भूमि: समुद्रात् पृथक्कतंत्र्या च । लीलौपयिक भवति न वेति विचारगीयम् ॥३६॥

व्याख्यार्थ- श्लोक में 'तथा' शब्द कहा है, जिसका भावार्थ प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री कहते है कि भगवान् गुरु को यह विश्वास दिलाते हैं कि भ्रापने जो पुत्र खोया है, १ वही पुत्र लाकर दूगा, नहीं कि वैसा कोई दूसरा लाऊंगा। वही देह और वही ग्रायु रूप ग्राकृति वाला ग्रापका पुत्र लाता हूं। इसके लिये केवल 'ॐ' वा 'ग्रस्तु' स्वीकार वाचक शब्द नहीं कहे हैं, यह कार्य शिष्य भाव वाले से कैसे होगा ? इस शङ्का को मिटाने के लिये ऐक्वर्य भाव दिखाने के लिये 'ग्रथ' शब्द से जुदा उप-कम करते हैं । खुद महारथी हैं, रथ की शिक्षा में ग्रर्थात् रथ चलाने में निपुरा हैं, एवं रथ भी साधारए नहीं, किन्तु महारथ है, जो सर्व स्थानों पर जा सकता है । उसी एक ही रथ में बैठ कर प्रभास में श्राये। समुद्र से भयभीत होने वाले नहीं है क्योंकि श्रापका पराक्रम महा श्रनन्त है। पश्चात् समुद्र के तट पर ग्राकर क्षगा मात्र ग्राराम करने लगे तथा समुद्र को ग्रपने ग्राने का ज्ञान कराया। उसके बाद समुद्र अपने घर भगवान् तथा जामाता, एवं मुभी बाँधने वाले गृह के मालिक आये हैं भ्रतः उनकी पूजा करने ग्राये ग्रौर पूजा की । उस बालक का विनियोग<sup>२</sup> तीन प्रकार से हो गया था । (१) समुद्र ने प्रारा ग्रौर ग्रपान वायु को पृथक् किया। (२) शरीर का भाग पंचजन दैत्य ने लिया। (३) दूसरा 'सङ्घात' कर्मवश पहली सूक्ष्म ग्रवस्था सहित जीव के साथ यम के पुरी में थी, इतनी भूमि को भगवान समुद्र से पृथक् करनी चाहिये, किन्तु वह लीलोपयोगी होगी वा नहीं, यह विचारगीय है ॥३५॥

श्राभास-ग्रतः समुद्रं प्रति भगवान् किश्चिदुवाचेत्याय 'तमाहे'ति ।

श्राभासार्थ-ग्रनन्तर भगवान् ने समुद्र को कुछ कहा जिसका वर्गान तमाह श्लोक में करते हैं।

श्लोक —तमाह भगवानाजु गुरुपुत्रः प्रदीयताम् । योऽसाविह त्वया ग्रस्तो बालको महतोमिगा।।३६।।

श्लोकार्थ - भगवान ने समुद्र को कहा कि गुरु पुत्र शीघ्र दो, जिसको तूँ ने बड़ी लहरों से ग्रस लिया है; क्योंकि वह बालक था ॥३६॥

सुबोधिनो-ननु पूजया तत्सापेक्षः सङ्कोचं च प्राप्य कथमेवमाज्ञां दत्तवानित्याशङ्कचाह भगवानिति । स हि सर्वेश्वरः सेवके च कः सङ्कोच इति तथैवाज्ञां दत्तवान्। आशु गुरुपुत्रः प्रदीयता-मिति। मम स्थाने क्वेति न वक्तव्यम्, ग्राधि-दैविकं रूपं प्रदर्शयन्नाह योऽसाविति । ग्रसौ यः

श्रभिज्ञानार्थं प्रदर्शनम् । कया क्रियया मयि समा-गत इत्याशङ्कायामाह त्वया ग्रस्त इति । ननु ब्राह्मणः कथं ग्रासमहिति तत्राह बालक इति। अनुपनीतः, ग्रासश्च न बुद्धिपूर्वक इत्याह महतो-मिरोति। महता तरङ्गेरा, तस्मान्न दण्ड्यः। 113811

व्याख्यार्थ - समुद्र ने भगवान् की पूजा की, फिर भी भगवान् ने विना संकोच के उसको माज्ञा कैसे की ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'भगवान्' है, वह सर्व का ईश्वर है। सेवक से ग्राज्ञा करने में क्या सङ्काच है ? इसलिये ग्राज्ञा दी है । ग्राज्ञा को कहते हैं 'जल्दी गुरु पुत्र दो' मेरे स्थान में कहां है ? यों न कहना, ग्राधिदैविक स्वरूप दिखाते कहते हैं कि 'य: ग्रसौ' 'जो यह' है, इस प्रकार उसकी पहचान देते हैं। मैंने किस क्रिया से उसको लिया, वह कहते हैं कि 'त्वया ग्रस्त' तूं ने उसको ग्रस लिया है। ब्राह्मण को कैसे ग्रसेंगे ? इसलिए कहते हैं कि 'बाल:' बालक है, उसका यज्ञोपवीत संस्कार भी नहीं हुमा है, तुमने बुद्धि से उसको नहीं ग्रसा है, किन्तु 'लहरों नें' उसको ग्रसा है, ग्रतः तूं दण्ड के योग्य नहीं है । ३६॥

श्राभास-प्रत्युत्तरमाह समुद्रो 'नैवाहार्षमि'ति।

स्राभासार्थ - समुद्र 'नैवाहार्षम्' इस श्लोक में उत्तर देता है।

श्लोक-समुद्र उवाच-नैवाहार्षमहं देव दैत्यः पश्चजनो महान् । श्रन्तर्जलचरः कृष्ण शङ्ख्यक्षपधरोऽसुरः। ४०॥ ग्रास्ते तेनाहतो नूनं

श्लोकार्थ — समुद्र ने कहा कि हे कुव्सा ! हे देव ! मैंने उसका हरसा नहीं किया है। शङ्ख रूपी महान असुर पञ्चजन नामधारी दैत्य जल के भीतर रहता है, सो निश्चय ही उसने उसको लिया है ग्रौर वह उसके पास है ॥४०%॥

मुबोधिनी-शरगागतः पञ्चजन इति भग-वता ऐक्यात्समुद्र एव निरुक्तः त्वया ग्रस्त इति । स तु स्थित्यर्थमेवाहं प्रयोजकः न तु तत्कृतगुगा-दोषयोरिति तं पृथक्कृत्य स्नात्मनो दोषाभावमाह त नाहमहार्षम् । ऊर्मयः कराः भवन्ति । न हि कराः हरगो साधनन्वेन समागताः । किन्तु स्व-भावत एव निमित्तत्वं प्राप्ता इति भगवद्वाक्यम्। श्रन्यथा दूराज्जलचरं हृष्ट्रा बालकः पलायनमपि कुर्यात् । श्रर्थानिमित्तत्वं जातमिति न दोष इति समुद्राभिप्रायः। साक्षात्कर्तारं निर्दिशति दैत्यः पञ्चजन इति । अत्र विश्वासार्थं देवेति संबोधनम्। प्रत्यक्षेगापि सर्वं पश्यति । स कथं न निराकृत इत्याशङ्कायां दैत्य इत्याह दैत्या हि बहवो बलि-ष्टाश्च । तत्राप्ययं पञ्चजनः, वसवो रुद्रा ग्रादित्या विश्वेदेवा मस्त इति पञ्चजनानामयमेक एवानु-कल्प इति पञ्चजनरूपः। पञ्चसंवत्सरात्मको वा दैत्यरूपः । पञ्चपर्वाऽविद्यारूपो वा । तत्रापि महान्, मयापि मारयितुमशक्यः, तमसाध्यं निरू-पयितुं स्वरूपमुक्तवान् । स्थानं निरूपयित ग्रन्त-जंलचर इति । जलमध्य एव चरति न कदाचि-दिप बहिरायाति । रूपमात्रं हृष्ट्रा भीतः सन् पर-मन्यथा वदति, न तु स्वरूपं जानातीति शङ्कां वारियतुमाह कृष्णेति । परिज्ञानार्थमाकृतिमाह शङ्खारू विषय इति । अन्यथापि स वध्य इति वक्त तद्दोषमाह असुर इति सुरप्रतिपक्षी। यदि पश्चा-त्सोपि मृतः स्यातदापि व्याजत्वं संभवेत् तन्नि-वृत्त्यर्थमाह म्रास्त इति । जीवतीत्यर्थः । तेनेवा-हतः। तत्र प्रविश्यान्यो मारितवानिति शङ्का-व्यावृत्त्यर्थमाह तूनिमिति । नयनमात्रं निषिद्ध-मिति, संयोगिवभागः ग्रनेनैव कृत इति एतस्मा-त्संयोगः, बलं च गृहीतम् ॥४०%॥

व्याख्यार्थ-भगवान् ने शरण भ्राये हुए पक्च जन ग्रौर समुद्र का एकीकरण कर भ्रोक में कहा है कि तूं ने 'ग्रस' लिया है। जिसके उत्तर में समुद्र कहता है कि मैं उसको ग्रपने पास रहने में ही प्रयोजक हूं, उसके गुगा तथा दोष का नहीं हूँ, इसलिये उसको अपने से अलग कर कहता कि मेरा दोष नहीं है, क्योंकि मैंने उसको नहीं ग्रसा वा नहीं लिया है। 'लहरें' हाथ हैं, वे भी स्वतः उसको लेने नहीं गईं, किन्तु स्वभाव से ही वे निमित्त बनी हैं, यह भगवान् के वाक्य हैं, नहीं तो दूर से जलचरों को देखकर बालक भाग कर भी जावे, अर्थात् लहरें निमित्त मात्र हुईं. जिससे हमारा दोष नहीं है। समुद्र के कहने का यह ग्रभिप्राय है कि इसको साक्षात् लेजाने वाला 'पञ्चजन' दैत्य है। 'देव' संबोधन देकर सूचित किया है कि मेरे कहने पर ग्राप विश्वास कीजिये। बालक को ले जाते तुमने देखा, तब उसको क्यों नहीं रोका ? जिसके उत्तर में समुद्र कहता है कि दैत्य महान् बलवान् होते हैं। उनको रोकना ग्रशक्य है, फिर उनमें भी यह पञ्चजन है ग्रर्थात् वसु, रुद्र, ग्रादित्य, विश्वे-देवा ग्रौर मरुत इन पांचों के समान यह एक ही बलधारी है, ग्रथवा यह पद्धसंवत्सरात्मक दैत्य रूप है, वा पञ्चविद्या रूप है। उनमें भी महान् है, ग्रतः मैं इसके मारने में ग्रशक्त हूँ। वह ग्रसाव्य है, यह बताने के लिये उसका स्वरूप बताया है। ग्रब उसके रहने का स्थान बताता है। जल के भीतर ही रहता है। कभी भी बाहर नहीं निकलता है। यह भी शङ्का नहीं करनी कि मैं उसका केवल रूप देखकर डर कर ग्रन्थथा कह रहा हूं। हे कृष्णा! वह शङ्ख के रूप वाला है जिसको देखने से भय उत्पन्न नहीं होता है, किन्तु वह असुर है, देवताओं का शत्रु है, इसलिये भी यह वध के योग्य है। यों भी नहीं विचारना कि वह पीछे मर गया है, किन्तु मैं भ्रपनी रक्षा के लिये वह वध्य है यों कह रहा हूं। वह श्रसुर श्रभी तक जीवित है। उसने ही इस वालक को मारा है। वैसा भी नहीं समभना कि दूसरे किसी ने इसमें प्रवेश कर बालक को मारा है। मैं निश्चय से कहता हूं कि इसी ने हो मारा है। बालक को केवल लेकर नही गया है, किन्तु संयोग का विभाग कर इसने ही शरीर का भाग ले लिया । ग्रर्थात् संयोग तथा बल इसने ही लिये हैं । ४० है।।

श्लोक — श्री शुक उवाच-तच्छश्रुत्वा सत्वरं प्रभुः।

जलं प्रविक्य तं हत्वा नापक्यदुदरेऽर्भकम् ॥ तदङ्गप्रमवं शङ्कमादाय रथमागमत् ॥४१॥

ततः संयमनीं नाम यमस्य दियतां पुरीम् ॥ गत्वा जनादंनः शङ्खं प्रदध्मौ सहलायुवः ॥४२॥

श्लोकार्थ - श्री शुकदेवजी कहते हैं कि समुद्र के ये वचन सुनकर तुरन्त ही प्रभु ने जल के अन्दर घुस कर उसे मारा, उसका पेट फाड़कर देखा तो पेट में बालक नहीं हैं, तब उसका श्रङ्ग रूप शङ्ख लेकर जहाँ रथ था; वहाँ ग्रा गए। प्रधात् यम की प्यारी संयमनीपुरी में जाकर बलरोम के साथ भगवान् ने वह शङ्ख बजाया ॥४१-४२॥

सुबोधिनो - कालादीनां परिगामहेतूनां प्रति-लोमतया निवेशनार्थं उत्तरं कार्यं भगवान् गृह्णा-तीत्याह तच्छ श्रुत्वा दूरे मा गंच्छित्विति शी घ्रमेव समर्थत्वात्स्वयमेकाकी समुद्रजलं प्रविश्य पलाय-मानं तं शङ्खोद्धारे हत्वा तदुदरे तं बालकं प्रागी-न्द्रियजीवसङ्घातरूपं नापश्यत्। ततः कर्मवशाद-न्यत्र गत इति । ननु गच्छत्येवान्यत्र किमिति जिज्ञासया दृष्टः हतो वेत्याशङ्क्याह अर्भक्रमिति। बालकत्वात् न कर्माधीनो भविष्यतीत्याशङक्य दर्शने हेतुः। मारगो तु तदङ्गप्रभवं शङ्घमादा-येति । ग्रत एव भगवतः शह्वः पाञ्चजन्यः । तत्र स्थितान् सूक्ष्मानवयवान् प्रतिलोमतया मज्जनक्ष-

ग्रास्थितपर्यन्तान्विधाय तान्पूनः यमलोके स्थित-देहे निवेश्य तत्र स्थितान् प्रतिलोमतया पुनरुतक-मगावस्थास्थितान्कतु<sup>°</sup> रथमागच्छद् यत्र बल-भद्रः ॥४१॥

ततः संयमनीं सम्यग्यमयति सर्वानेवेति मृत्युदेवतायाः पुरीं नामेति प्रसिद्धाम्, यद्भयात्सर्व एव सन्मार्गरता भवन्ति । यद्यपि यमस्य बहुनि स्थानानि सन्ति, तथापि सा दियता । अभयार्थ-माह जनादंन इति, जनामविद्यामेव यत्रादंयति, तत्र कान्यवार्ता, तत्रापि सहलायुधः पातालस्यापि पतिः ॥४२॥

व्याख्यार्थ - वस्तु के परिस्माम के कारमा जो काल ग्रादि हैं, उनको विपरीत क्रम से बनाकर सिद्ध करने के लिये भगवान् प्रथम उत्तम कार्य को ग्रह्ण करते हैं, जिसका वर्णन करते हैं।

समुद्र के वचन सुनकर भगवान् ने विचारा कि वह (शङ्खासुर) दूर चला न जाए इसलिये शीघ ही समर्थ होने से अकेले प्रभु ग्राप समुद्र के जल में प्रविष्ट हुए ग्रौर देखा कि शङ्खासुर भागता

है। उसको पकड़ कर शङ्घोद्धार में मारकर देखा कि उसके उदर में, प्राण, इन्द्रिय, जीव ग्रौर सङ्घात रूप बालक नहीं था। तब समभ लिया कि कर्म वश से दूसरे स्थान पर गया होगा। शङ्घा-सुर भागने लगा तब उसको पकड़ कर मारा क्यों ? ग्रीर उदर फाड़ कर क्यों देखा ? इस शङ्का का उत्तर देते हैं कि भगवान् को उसके उदर में बालक को देखना था, बालक कर्माधीन नहीं होता है ग्रौर शङ्ख को लेना था। इन दो कारण से पकड़ के मारा ग्रौर उदर फाड़ा, ग्रतः भगवान का शङ्ख पाञ्चजन्य है ग्रथीत् पञ्चजन से प्राप्त होने से उसका नाम पाञ्चजन्य है। उसमें स्थित सूक्ष्म ग्रवयवों को श्रितलोम की भांति डूबने के समय तक जैसे थे वैसे सिद्ध कर, उनको फिर यमलोक में स्थित देह में प्रविष्ट किये। फिर वहां (देह में) स्थितों को प्रतिलोम रीति से उत्क्रमण अवस्था में लाने के लिये, जहां बलभद्रजी बैठे थे, वहां रथ के पास आये।।४१।।

पश्चात् जहां सब को दण्ड मिलता है, वैसी मृत्यु देव की प्रसिद्ध प्यारी संयमनीपुरी में जाकर बलदेवजी के साथ वह शङ्ख बजाया। जिस यम के भय से सर्वलोक धर्म में रत रहते हैं, हालांकि यम के बहुत स्थान हैं किन्तू यह पुरी यम को प्यारी है। भगवान् को वहां जाते कोई भय नहीं हुआ, क्योंकि स्वयं 'जनार्दन' है, ग्रविद्या को भी जो पीड़ित करता है, ग्रर्थात् नाश कर सकता हैं तो वहां दूसरों की बात ही क्या ? वे अविद्याग्रस्त भगवान का क्या कर सकेंगे ? कुछ नहीं, विशेष साथ में 'हलायुघ' बलरामजी है। जो पाताल के भी पति हैं ।४२।

ग्राभास—ततः समुद्रवद्यमस्यापि कृत्यमाह 'शङ्घिन-हिंदमाकण्यें'ति।

ग्राभासार्थ-पश्चात् समुद्र की भांति यम का भी कर्तव्य (शङ्क्विनिहाद) श्लोक में कहते हैं।

श्लोक-शङ्खित-हदिमाकण्यं प्रजासंयमनो यमः। तयोः सपर्यां महतीं चक्रे मक्त्युपबृ हितास् ॥४३॥

श्लोकार्थ - प्रजा को नियम में रखनेवाले यम ने शङ्ख की ध्विन सुनते ही (वहाँ ग्राकर) भक्ति युक्त हृदय से उन दोनों की महती पूजा की ॥४३॥

महतीमेव सपर्यां पूजां वैष्णवत्वात् भवत्युपवृ हितां मुबोधिनी - शङ्खनादनं तु सर्वप्रबोधनार्थम्, चक्रे ।।४३।। तत्रत्यावयवानां प्रेरगार्थं च, प्रजानां संयमन इति । स्वाधिकार यावृत्त्यर्थं च भीतः सन् तयोः

व्याल्यार्थ - शङ्ख तो सब को जागने के लिये बजाया तथा उसमें स्थित ग्रवयवों को प्रेरणा देने के लिये बजाया। वह सुनकर यम डरे कि मेरा अधिकार चला न जावे, इससे उन दोनों की महती पूजा की । यम वैष्णाव है इसलिये वह पूजा भक्ति बिना हृदय से की ।।४३॥

ग्राभास—स हि कृतार्थः सन् ग्रात्मानं कृतकृत्यं मन्यमानः सन् कार्यविशेषार्थमागत इति विज्ञाय स्वापराधनिवृत्तये तत् पृच्छति 'उवाचे'ति ।

श्राभासार्थ — यम भगवत्पूजा करने से कृतार्थ हो गया तथा ग्रपने को धन्य समभने लगा। भगवान् किसी कार्यवश पधारे हैं, यों समभ प्रथम ग्रपने ग्रपराध की निवृत्ति के लिए 'उवाच' श्लोक से पूछता है।

श्लोक — उवाचावनतः कृष्णं सर्वभूताशयालयम् । लीलामनुष्य हे विष्णो युवयोः करवाणि किम् ॥४४॥

श्लोकार्थ—यम नम्र होकर सर्व भूतों के ग्रन्तर्यामी श्रीकृष्ण को कहने लगा कि लीला-से मनुष्य रूप हे विष्णो ! मुभे क्या ग्राज्ञा है ? मैं ग्रापकी क्या सेवा करूँ ?

118811

सुबोधिनी—नम्नः सन् कृष्णं सदानन्दं कार-णार्थमागतं वा भयाभावार्थमुक्तम्। ज्ञात्वैव पृच्छतीति शङ्काव्यावृत्त्यर्थमाह सर्वभूताशया-लयमिति। सर्वभूतानामाशयेष्वन्तः कररोषु ग्रालयो

गृहं यस्य । ग्रज्ञात्वा कथनं व्यावर्तयति लीला-मनुष्येति । वस्तुतस्तु विष्गुरेव भवान् । एवं सित् युवयोरहं किङ्करः किं करवाणि । करवामेति वा सर्वानात्मतया परिगृह्य ।।४४॥

व्याख्यार्थ — यम नम्न होकर सदानन्द कृष्ण से पूछता है कि ग्राप किस कार्य के कारण पधारे हो ? इस प्रकार पूछने का भीतरी कारण यह भी है कि श्रीकृष्ण मुफ्ते दण्ड देने जैसे कार्य के लिए तो नहीं ग्राए हैं ? यह शङ्का न करनी कि मैं जानकर भी पूछता हूँ । कारण कि ग्राप सर्व जीवों के ग्रन्त:करण में विराजमान हैं । सबके चित्त में क्या है ? वह जानते ही हैं, जानने के सिवाय पूछता हूँ यों भी नहीं है । मैं जानता हूँ कि ग्राप वास्तविक विष्णु सर्व व्यापक हैं,किन्तु ग्रव लीला से मनुष्य रूप धारण किया है, इस प्रकार होने से मैं ग्राप दोनों का किङ्कर हूँ । ग्राप ग्राज्ञा करें कि मैं क्या करूँ ? किसी पुस्तक में 'करवाम' बहुवचन है, तदनुसार ग्रथं इस प्रकार होगा कि यम सबको ग्रपना ही समक्त कर बहुवचन से कहता है कि हम क्या करें ? ॥४४॥

ग्राभास-मर्यादां बाधकत्वेन वक्ष्यतीति भगवानीश्वरवाक्यमाह 'गुरुपुत्रमिहानीत-मि'ति ।

श्राभासार्थ — यम को गुरु पुत्र ले श्राने के लिए कहूँगा तो यम के लिए मर्यादा बाधक होगी; इसलिए भगवान ईश्वर रूप से 'गुरुपुत्र' श्लोक में श्राज्ञा देकर उस बाधक की निवृत्ति करते हैं।

श्लोक — श्रीभगवानुवाच - गुरुपुत्र मिहानीतं निजकर्मनिबन्धनम् । श्रीमयस्व महाराज मच्छासनपुरस्कृतः ॥४५॥

श्लोकार्थ —श्री भगवान् ने कहा कि गुरु पुत्र को उसके कर्मानुसार ग्राप यहाँ ले ग्राए हैं। हे महाराज ! उसको हमारी ग्राज्ञा मान कर हमारे पास ले ग्राग्रो ॥४५॥

मुबोधिनी - निजकर्मैंव नितरां बन्धनं यस्य, स्वतः कर्माधीनम्, स्रतस्त्वया स्वार्थं नानीतः, भाविज्ञानेऽप्यतो नापराधः। ग्राज्ञामाह ग्रानय-स्वेति। कथं मर्यादा मया त्यक्तव्येति शङ्कायां महाराजसम्बोधनम्, स हि कदाचित्पृष्टिमपि स्वी-करोतीति, विशेषमप्याह मर्यादातिकमे मच्छास-नपुरस्कृत इति । मम शासनमाज्ञैव पुरस्कृतं येन।

व्याल्यार्थ — ग्रपना कर्म ही उसके बन्धन का कारण है, इसलिये ग्राप ग्रपने स्वार्थ के लिये उसको नहीं लाये हो, किन्तु स्वतः कर्म के श्रधीन होकर बन्धन में श्राकर पड़ा है। इसलिये यद्यपि ग्रापको भावि ज्ञान है, तो भी लाने में ग्रापका ग्रापराध नहीं है। ग्रब उसको मेरे पास ले श्राग्रो। यों कहने की कोई ग्रावश्यकता नहीं है कि मैं 'मर्यादा कैसे छोडूं ? क्योंकि ग्राप महाराजा हो, वह कभी अनुग्रह भी करता है। अब तो मेरी आज्ञा को मानकर उसको ले आओ, मर्यादा त्याग का कारण मेरी ब्राज्ञा समभलो ॥४५॥

म्राभास — एवसिकारवशादीश्वराज्ञया च निरूपितेर्थे तदर्थं निस्सन्दिग्धं प्रवृत्त इत्याह 'तथेती'ति ।

ग्राभासार्थ-ईश्वर की ग्राज्ञा से ग्रपने ग्रधिकारानुसार कार्य करने के वश होने से, जो भगवान् ने ग्राज्ञा दी, उसको यम नि:सन्देह होकर करने लगा, जिसका वर्णन तथेति' श्लोक में श्री गुकदेवजी करते हैं।

श्लोक —श्रीशुक उवाच-तथेति तेनोपानीतं गुरुपुत्रं यदूत्तमौ । दत्वा स्वगुरवे भूयो वृग्गीव्वेति तमूचतुः ॥४६॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहते हैं कि यम भगवान् को कहता है कि जो ग्रापकी ग्राज्ञा, वह करूँगा । यों कह कर यम ने गुरु पुत्र लाकर दिया । उसको लेकर राम कृष्ण दोनों ने ग्राकर गुरु को दक्षिणा रूप में ग्रर्पण किया ग्रौर फिर गुरुजो को कहने लगे कि फिर भी जो चाहिए, वह कह दीजिए ॥४६॥

मुबोधिनी-तथैव करिष्यामीति तेनानीय दत्तं गुरुपुत्रं भगवत्कृपया पूर्वावस्थां प्राप्ते प्रति-सङ्क्रमेण दृष्टद्वारैव नस्वलीकिकप्रकारेण समा-नीय, यादवश्रेष्ठौ, यदुर्राप धर्मपरायगाः, स्रतो गुरूकः तथैव कृतवन्तौ । ततः स्वगुरवे दत्वा भूयो वृग्गीव्वेत्यूचतुः ! ग्रयं तु तव सुतो न दक्षि-गारूपः किन्तु तेषामेव तेम्या दत्तमिति प्रतिबन्ध-निवतंकत्वेनाज्ञाकारी जातः ॥४६॥

व्याख्यार्थ-ग्रापने जो ग्राज्ञा की है वैसे ही करूँगा,यों कहकर यम ने गुरुपुत्र को लाकर दिया, गुरुपुत्र के स्वरूप का वर्णन करते कहते हैं कि भगवान की कृपा से हुट द्वारा ही प्रति संक्रमण रीति से पूर्व भ्रवस्था को प्राप्त हो गया था, भ्रर्थात् जैसा रूप भ्रादि पहले था वैसा ही हो गया था। मध्य में जो समुद्र, शङ्ख स्रौर कर्म द्वारा सर्व संघात स्रादि पृथक् हो गये थे, वे स्रव मिलकर पहली स्रवस्था

में ग्रागये थे जिससे अब किसी प्रकार का भेद न रहा है। ग्रतः ग्रलौकिक प्रकार के रूप ग्राकृति वाला लाकर नहीं दिया, किन्तु जैसा पिता के पास था, वैसा ही लाकर दिया ! राम कृष्ण यादवों में श्रेष्ठ हैं। यदु धर्मात्मा था, श्रतः ये भी उस कुल में उत्पन्न होने से धर्म परायगा थे। जिससे गुरु ने जैसी आज्ञा दी वैसी आज्ञा का पालन कर अपनी धर्म परायगाता तथा यदुश्रेष्ठता प्रकट कर दिखाई है। अपने गुरु को पुत्र देकर कहने लगे कि फिर भी चाहिये वह किहये। यह तो आपका पुत्र है, ग्रतः यह दक्षिंग नहीं है। यह ग्रापका ही ग्रापको दिया है, ग्राप से पृथक् कराने में जो रुकावटें थीं उनको हिटाकर ग्रापको लाकर दिया है, इससे केवल ग्रापको ग्राज्ञा का पालन करने वाले हुए हैं ।४६॥

श्राभास—द्वितीयवारं वरो न याचनीय इति तस्य बुद्धचा स एव वर इति लोक-बुद्धचा म्रप्रार्थयन्तिव प्रार्थयति 'सम्यक् सम्पादितो वत्सावि'ति ।

श्राभासार्थ - गुरु की बुद्धि में यह है कि दूसरी बार वर न माँगना चाहिये, श्रतः कहते हैं कि यह ही वर पर्याप्त है। लोक बुद्धि से मानो प्रार्थना नहीं करता है, किन्तु प्रार्थना है, जिसका वर्णन 'सम्यवसम्पादितो' श्लोक में करता है।

श्लोक - गुरुरवाच-सम्यवसम्पादितो वत्सौ भवद्भ्यां गुरुनिष्क्रयः। को नु युष्मद्विधगुरोः कामानामविश्वष्यते ॥४७॥

श्लोकार्थ - गुरुजी कहने लगे कि हे वत्स ! ग्रापने गुरु दक्षिणा बहुत ग्रच्छी दी है। ग्रापके समान जिसके शिष्य हैं उस गुरु को किस कामना की पूर्ति नहीं हो सकती है ? ग्रर्थात् सब कामनाएँ पूर्ण हो सकती हैं ॥४७॥

स्बोधिनी - भवद्भां गुरुनिष्क्रयः गुरोः | प्रत्यूपकाररूपो दक्षिगात्मक: भवद्भामेव सम्यक् कामानां मध्ये क: कामोवशिष्यते यः प्रार्थनीयः सम्पादितः नत्वन्यः ग्रसाध्यं कर्नु शक्तः । एवं सति शास्त्रप्रामाण्यात् शिष्याद्गुरुर्महान् भवतीति

भगवत्कृपयैव महत्त्वे सिद्धे युष्मद्विधस्य गुरोर्मम स्यात् ॥४७॥

व्याख्यार्थ - ग्रापने गुरु को प्रत्युपकार रूप दक्षिणा बहुत श्रेष्ठ दी है। वैसा ग्रसाध्य कार्य दूसरा कोई नहीं कर सकता है। यों तो शास्त्र प्रमारा से शिष्य से गुरु महान् है, परन्तु भगवत्क्रुपा से म्राप जैसे म्रसाध्य को साध्य करने वाले शिष्य मिलने के कारण मेरा महत्व म्रौर भी बढ़ गया है। म्रतः मेरी कामनाम्रों में से कौनसी कामना भ्रपूर्ण है, जिसकी याचना करूँ।।४७॥

प्रामास—परमेतदेव कर्तव्यमिति प्रभ्यनुज्ञारूपं द्वयं प्रार्थयति 'गच्छती'ति ।

म्राभासार्थ-परन्तु इतना ही करना, इस प्रकार ग्राज्ञा रूप दो बात की प्रार्थना करते हैं।

भी मुबोधिनी की हिन्दी टीका - राजस 'प्रमेय' श्रवान्तर प्रकरता - ग्रव्याय ३ 

### श्लोक-गच्छतं स्वगृहं वीरौ कीतिर्वामस्तु पावनी। छन्दांस्ययातथामानि भवन्त्विह परत्र च । ४८॥

भ्रोकार्थ-- ग्राप दोनों घर जाग्रो, वीर बनो, ग्रापकी पवित्र कीर्ति हो, वेद सदैव इस लोक ग्रौर परलोक में ग्रापको स्मर्ग कर सफल होवें ! ॥४८॥

मुबोधिनी - स्वगृहं गच्छतं वीरौं भवतम्, | यर्थः । कीतिश्च सर्वलोकपावनी भवतु, श्राशीर्वादो गार्हस्थ्येन स्थातब्यम्, सर्वदा जय एव भवत्व- वा वरो वा यथाधिकारं ज्ञातव्यः । ४८।।

ध्याख्यार्थ — ग्रपने घर जाग्रो, वीर बनो, गृहस्थी हो के रहो, सर्वदा ग्रापको जय हो, ग्रीर ग्रापको कीर्ति सर्व लोक को पवित्र करने वाली हो, यह ग्राशीर्वाद है, जैसा ग्रधिकार हो उसके प्रनुसार समकता ॥४८॥

ग्राभास — एतदपि गुरुवाक्यं कृतवन्ताविति वदन् प्रत्यापत्तिमाह 'गुरुगौवमनुज्ञा-तावि'ति।

ग्राभासार्थ - गुरु का यह वचन भी पूर्ण किया, यों कहते हुए कर्त ब्य का 'गुरुणैव' श्लोक में बर्गान करते हैं।

### श्लोक - श्रीशुक उवाच-गुरुएवमनुज्ञातौ रथेनानिलरंहसा। भ्रायातां स्वपुरं तात पर्जन्यनिनदेन वै ॥४६॥

श्लोकार्थ—हे तात ! गुरु की इस प्रकार की ग्राज्ञा पाकर, मेघ के समान शब्द करते, पवन के समान बेग वाले रथ में बौठ कर ग्रपने पुर को लौटे ॥४६॥

मुक्तम् । दूरादेव तापनाशकत्वाय पर्जन्यवित्रनदो मुबोधिनो - भगवदिच्छानुसारेणीव गुरुगा | यस्येश्युक्तम् ।।४६।। उक्ती, क्षरामात्रेणैव ग्रनिलरंहसा रथेन स्वपुरं पुनरायातां म्रागतो वा, स्वपुरत्वेन प्रत्यापत्तित्व-

व्याख्यार्थ - गुरु ने जो कुछ कहा, वह भगवान की इच्छा से ही कहा। क्षण मात्र में ही वायु वेग वाले रथ से अपने नगर में वापिस आये। अपना पुर कहने से प्रत्यापत्तित्व कहा हैं, मेघ के समान ध्वित करते हुए स्राये, जिसका भावार्थ है कि जैसे मेघ गर्जना के स्रनन्तर वर्षा कर ताप मिटाता है वैसे ही मैं भी आपको संस्वना देता हूँ, मैं भी आपका ताप मिटाने के लिये आ रहा हूँ ॥४६॥

ग्रामास-भगवन्तं पूर्ववदुक्त्वा तत्संबन्धिनोपि पूर्ववदेव जाताः भगवति निरुद्धा बेत्याह 'समानन्दिन्न'ति।

स्राभासार्थं - भगवान् को पूर्व जैसे कहकर उनके सम्बन्धी भी पूर्व जैसे हो गये, ग्रथवा भगवान् में निरुद्ध हुए, जिसका वर्णन 'समानन्दन्' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—समानन्दन्त्रजाः सर्वा हृष्टा रामजनार्दनौ । श्रपक्यन्त्यो बह्वहानि नष्टलब्धवना इव ॥५०॥

श्लोकार्थ—राम ग्रौर कृष्ण को देख कर सब प्रजा प्रसन्न हो ग्रिभनन्दन करने लगी; क्योंकि बहुत दिनों से दर्शन नहीं हुए थे। ग्रतः जैसे किसी मनुष्य को गया हुग्रा धन मिलने से प्रसन्नता होती है, वैसे ही समस्त प्रजा प्रसन्न हुई ॥५०॥

सुबोधनी — सर्वाः विद्यानिधकारिगोपि, विद्यया तेजोनुभावौ भगवता प्रकटिताविति तद-र्थमाह हृष्ट्या रामजनादनाविति । सामान्यतोपि दर्शनाकाङ्क्षामाह ग्रपश्यन्त्य इति । बहून्येव दिनानि वर्षत्रयचतुष्ट्यात्मकानि ग्रपश्यन्त्यः सत्यः हृष्ट्या परमानन्दयुक्ता जाताः, पूर्वापेक्षया ग्रधिक- त्वमाशङ्क्य । तथा सित प्रमाण्डलं भविष्यतीति तिन्नराकरणार्थं दृष्टान्तमाह नष्ट्र ग्रदृष्टः क्विचत् लोनः पुनर्लंड्यश्चेत् धनादिश्चेत्तदा पूर्ववदेव जायमानमित सुखं विशिष्टमिव भवतीति भगव-त्यिति तथा जातिमित्यर्थः ॥५०॥

च्याख्यार्थ — राम तथा कृष्ण को देखकर सब प्रजा परम ग्रानन्द को प्राप्त हुई। जिनमें विद्या नहीं थी उनमें भी भगवान् ने विद्या से तेज ग्रीर सामर्थ्य प्रकट कर दिया। सामान्य प्रकार से भी सब को दर्शन की चाह थी। कारण कि तीन चार वर्ष बिना देखे हो गए थे, ग्रतः स्वाभाविक दर्शन की चाह होती ही है, जिससे देखकर परम ग्रानन्द में मग्न हो गई। पूर्व की ग्रपेक्षा से विशेष ग्रानन्द हुग्रा होगा। यदि विशेष हुग्रा हो तो उसमें प्रमाण बल चाहिये। वह नहीं है, यह सिद्ध करने के लिये हुग्रा हो कि जैसे कहीं चला गया धन जो देखने में न ग्रावे ग्रीर वह किसी दूसरे के पास हो, ग्रथवा किसी स्थान पर लीन हुग्रा हो, वह लौट कर फिर मिल जावे, तो उसके मिलने से जो विशेष प्रसन्नता होती है, वह भगवान् के मिलने पर प्रजा को भी विशेष प्रसन्नता हुई।।५०।।

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मग्।भट्टात्मजश्रोवल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धपूर्वार्घे द्विचत्वारिशाध्यायविवरग्गम् ।।४२।।

भीमद्भागवत महापुरारा दशम-स्कंध ( पूर्वार्घ ) ४२वें ग्रध्याय की श्रीमद्वल्लभाचार्य-चररा द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी ( संस्कृत-टोका ) राजस-प्रमेय श्रवान्तर प्रकररा का वीर्य निरूपक तृतीय ग्रध्याय हिन्दी श्रनुवाद सहित सम्पूर्ण ।



।। श्री कृष्णाय नमः ॥
॥ श्री गोपीजनवज्ञभाय नमः ॥
॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध ( पूर्वार्ध )

श्रीमद्वल्लभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी श्रनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ४६वा ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ४३वा ग्रध्याय

## राजस-प्रमेय-अवान्तर प्रकरण

''चतुर्य अच्याय''

उद्धवजी को वज यात्रा (भ्रमर गीत प्रारम्भ)

कारिका—त्रिचत्वारिशकेध्याये स्वस्थित्येव निरोधनात् । यशोदानन्दयोश्चैव ह्युक्तोऽपि विनिरूप्यते ॥१॥

कारिकार्थ — भगवान ने यशोंदा व नन्द के यहाँ रहकर जो उनका निरोध किया है, वह पूर्व में कहा गया है फिर भी यहाँ ४३वें ग्रध्याय में यशोदा, नन्द ग्रौर गोपादि का ग्रागे कहा हुग्रा निरोध निरूपण किया जाता है ॥१॥

कारिका—गोपिकानां ततो वाच्यस्तेनोक्तः च समिथतम् । राजसत्वं च संसिद्धं गुगोत्कर्षथ रूपितः ॥२॥

कारिकार्थ — इस ग्रध्याय के ग्रागे श्राने वाले ४४वें ग्रध्याय में गोपिकाग्रों के

निरोध कहने से 'ज्ञाति, बाँधव ग्रौर तुमको देखने ग्राऊँगा' इन वचनों का समर्थन हुआ है और राजसपन सिद्ध हुआ एवं गूणों के उत्कर्ष का निरूपण भी हुआ है ।।२।।

प्रकाश तथा लेख के अनुसार कारिकाओं में कहे हुए पदों का भाव।र्थ -

नन्द यशोदा ग्रादि का निरोध तामस प्रकरण में कहा गया है, फिर यहां क्यों कहते हैं ? 'स्वास्थित्य' कहकर इस शङ्का का निवारण करते हैं, तामस प्रकरण में जो निरोध किया है जिसके प्रकार ग्रीर ग्रब जो निरोध वर्णन करते हैं, उसके प्रकार में भिन्नता है । तामस प्रकरण में भगवान ने बाहर प्रकट दर्शन देने, लीला करने का निरोध किया है, ग्रब भगवान व्यूह सहित मथुरा पधार गए हैं, ग्रतः रसात्मा पुरुषोत्तम स्वरूप का ग्राधार रूप वासुदेव व्यूह भी यहाँ नहीं है, जिसमें स्थित होकर बाहर भी दर्शन देवें। इसलिए अब रसात्मा पुरुषोत्तम का ग्राधार भक्त-हृदय ही वज में है ग्रथीत् भगवान् ग्रब व्रज में भक्तों के हृदय में निराजमान होकर ग्रनुभवानन्द देकर निरोध करते हैं, इस भेद के कारण यहां पुनः निरोध का वर्णन है। तामस का विषय राजस में क्यों कहा ? जिसका उत्तर 'तेनोक्तं' पद से दिया है। भगवान ने कहा है कि 'ज्ञाति बाँधव \* तथा ग्रापको देखने के लिए ग्राऊँगा' ये वचन राज स्वभाव के हैं । उनका यहां समर्थन हुग्रा है, इसलिए यह निरोध लीला राजस होने से राजस प्रकरण में कही गई है तथा राजस भाव में विकलत्व, ग्रस्वास्थ्य ग्रादि भाव रूप विक्षेप होता है, वह अब सिद्ध हुआ है। ये आगे सिद्ध नहीं हुए थे, अत: यह निरोध राजस होने से राजस प्रकरण में कहा है। राजस प्रकरण में इस निरोध को कहने का दूसरा हेतु कहते हैं कि यहां यद्यपि भगवान् लौकिक रीति से पधारे हैं, तो भी उसका बीज भक्ति है । जिससे गुएा, भगवदीय कृपा तथा उनके प्रेम का तामसत्व से विशेष उत्कर्ष है, ग्रतः यहाँ राजस प्रकर्ण में फिर किरोध कहा है।

#### इति कारिकाशयः

श्रामास-पूर्वाध्याये 'ज्ञातीन्वो द्रशु मेष्यामो' नन्दं प्रति भगवता निरूपितम्, तेषा-मेव च सम्बन्धः पुत्रत्वादिरूपः स्थापितः, तत्र मध्ये विद्याग्रहिएन विलम्बो जात इति स्वस्यापि गमनं कार्यस्यावश्यकत्वात् न संभवतीति विद्यातः समागत्य नन्दादीनां सान्तव-नार्थमुद्धवं प्रेषयतीति निरूप्यते । तत्र सन्ति त्रिविधाः, प्रकटसन्देशयोग्या यशोदानन्द-प्रभृतयः, मित्रभूता गोपा ग्रल्पगोप्याः, गोप्यस्त्वतिगोप्याः । ग्रत एताहशेर्थे निपुरोन दूतेन भाव्यमित्युद्धवं प्रेषणार्थं वर्णयति 'वृष्णीनां प्रवर' इति ।

म्राभासार्थ - भगवान् ने नन्दजी को 'ज्ञातीन्वो द्रष्टुमेष्यामो 'पिछले म्रध्याय के श्लोक २३ में कहा है कि मैं ग्रापको तथा ज्ञाति वालों को देखने के लिए ग्राऊँगा, यों कहकर भगवान् ने उनसे पुत्रत्व ग्रादि सम्बन्ध स्थापना किया है। ग्राप यहां विद्या ग्रहण करने लगे, जिससे ग्रापको जाने में विलम्ब

<sup>\* &#</sup>x27;ज्ञातीन्वो द्रष्ट्रमेष्याम' 'ग्रायास्य' इति

हो गया। पढ़ कर ग्राने पर भी ग्रापका जाना ग्रावरपक + कार्य होने से हो नहीं सकता था, ग्रतः मन्दादि को सान्स्वना के लिए उद्धवजो को भेजते हैं, इसका निक्ष्पण करते है। जिनकी सान्स्वना करानी है वे वही तीन प्रकार के हैं-(१) वे हैं, जिनको प्रकट रूप से संदेश कहा जा सकता है, नन्द यशोदा ग्रादि (२) मित्र बने हुए गोप, जिनको संदेश जो भेजा जावे उसमें रहस्य विषय प्रकट न हो, ग्रतः वे ग्रल्प गोप्य हैं। (३) गोपीजन, जिनको ग्रति गोपनीय रहस्य संदेश में कहलाना है; ग्रतः वैसे कार्य के लिए दूत निपुण 'चतुर' होना चाहिए। वैसे उद्धवजी हैं, यों जानकर उनको भेजने के लिए उनके गुणों का वर्णन श्री शुकदेवजी 'वृष्णीनां प्रवरो' श्लोक में प्रकट करते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-वृद्गीनां प्रवरो मन्त्री कृष्णस्य दियतः सखा। किष्यो बृहस्पतेः साक्षादुद्धवो बुद्धिसत्तमः ।।१।।

श्लोकार्थ —श्री शुकदेवजी ने कहा कि वृष्णियों के श्रेष्ठ मन्त्री, श्लोकृष्णचन्द्र के प्यारे सखा, बृहस्पति के साक्षात् शिष्य, श्रत्यन्त श्लेष्ठ बुद्धि वाले उद्धवजी हैं ॥१॥

मुबोधिनो—कुलीनः सर्वकर्मसु प्रशस्तः।
तत्रापि स्वगोत्रजः, तत्रापि महानिति प्रेषणे स्वरूपयोग्यता निरूपिता। दौत्यार्थं सहकारियोग्यतामाह मन्त्रोति। स हि मन्त्रं न प्रकाशयति।
तह्य चितमेव वदेशानुचितमिति भगवदुक्तमपि न
वदेदतो गुह्यार्थे प्रेषणमयुक्तमित्याशङ्कचाय कृष्णस्य दियत इति। दियतोत्यन्तं प्रियः, यद्यनिभन्नेतथमंवान् भवेत् तह्यं त्यन्तं प्रीतिविषयो न स्यान्,
गुर्वादिरप्येताहशो भवतीति पितृत्यत्वाच्च तथात्वे
गुह्यं न वक्तव्यमित्याशङ्कचाह सखेति। भगवतः
समानशीलव्यसनवान्। तथाप्यनीतिज्ञश्चे त् देशकालप्रकरणादिनिरपेक्षतया बदेत्, ततश्च यथार्थ-

मिष भाषितं फलाय न भवेदित्यत ग्राह बृहस्वतेः देवगुरोः शिष्य इति । नीतिस्तत्रेव ( प्रतिष्ठिता ) तिष्ठति । साक्षादिति न ग्रन्थद्वारा । साक्षादुद्धवो वा उत्सवात्मक, दूरे गतस्य बन्धोः, पुनरागमन-ख्यापकः परम्परयोत्मवहेतुर्भविति ग्रयं तु साक्षात्। एनं हष्ट्वीव जानन्ति भगवद्र्शनेनेव च सुखिता भवन्ति, तथापि यावदुक्तार्थग्रहग्गसामर्थ्यं मृग्यत इति ताह्यो वक्तव्य इत्यत ग्राह बुद्धिसत्तम इति। बुद्धचात्यन्तं सन्, बुद्धमत्वेऽिप कार्यसिद्धौ स्वतोषि छायया गोकुलवासिनां दुःखदूरीकरग्गसमर्थं इति तथोक्तम् ॥१॥

व्याख्यार्थ — जो श्रेष्ठ कुल में उत्पन्न हुग्रा है वही सर्व कर्मों में प्रशंसनीय होता है। उनमें भी यदि वह ग्रपने गोत्र में उत्पन्न हुग्रा हो तो वह दौत्य कर्म करने में स्वरूप से भी योग्य जानना चाहिए। दौत्य कर्म मैं सहकार करने की योग्यता वाला होना ग्रावश्यक है। वह योग्यता भी इसमें

<sup>+</sup> कृष्ण को मथुरा के निवासिथों के उद्धार का कार्य ग्रावश्यक था, यदि गोकुल जावें तो वहां के न्रथाद गोकुल के निवासियों की दशा देखकर वहीं एकना पड़े तो यह उद्धार का कार्य एक जावे ग्रत: उद्धव को भेजना योग्य समका ।

है, कारण कि यादवों का मन्त्री है, अतः वह गोप्य मन्त्रणा को प्रकट नहीं केरेगा। वैसे गुणवाले होने से जो सुनाने योग्य समर्भेगा, वही कहेगा, ग्रयोग्य प्रकट नहीं करेगा। यदि यों है तो भगवान् जो गुह्य सदेश इसको कहेंगे वे भी नहीं बताएगा, इस भ्रम को मिटाने के लिए कहते है कि कृष्ण का प्रेमी ग्रत्यन्त प्यारा सखा है, जो रुचिकर धर्मवाला न हो तो बहुत प्यारा न हो, यह ग्रत्यन्त प्यारा है। जिससे इसमें वंसे रुचिकर धर्म हैं, जिनके कारगा इसको गोप्य भी कहा जा सकता है। फिर ग्रन्य विशेषता इसमें यह है, कि गुरु है, ग्रर्थात् पितृब्य है। इसलिए गुरु को रहस्य की बात नहीं बताई जा सकती है, किन्तु यह गुरु होने के साथ सखा भी है, इसलिए रहस्य बताने में कुछ म्रापित नहीं है। सखा में भी यह भगवान के समानशील व्यसनवाला सखा है। इतने गुरा होने पर भी यदि नीति न जानता हो तो देश, काल तथा प्रकरण ग्रादि के अनुकूल कहने की बुद्धि न होगी, जिससे यथार्थ कहे तो भी उसका परिगाम कुछ न निकलेगा। इस शङ्का को मिटाने के लिए कहा है कि 'बृहस्पति' का शिष्य है, जिससे बृहस्पति नीति प्रतिष्ठित है, यह उद्धव बृहस्पति से ग्रन्थ द्वारा पढ़कर नीतिज्ञ नहीं हुआ है, किन्तु 'साक्षात्' अर्थात् प्रत्यक्ष में बृहस्पतिजी से नीति शिक्षा प्राप्त की है तथा 'उद्धव' उत्सवात्मक है। वह भी कैसा, दूर गये बन्धु के ग्रागमन की हर्षित सूचना देने वाला, तो परम्परा से उत्सव का कारण है, किन्तु यह स्वयं साक्षात् 'उत्सव' है, ग्रर्थात् ग्रानन्द को उत्पन्न करने वाला है। इसको देखकर ही भगवान् के दर्शन के समान प्रसन्न होते हैं। इतना सब होते हुए भी जो गोप्य कार्य कहता है, जिसको समभने की सामर्थ्य वाला दूत होना चाहिए, इस पर कहते हैं कि 'बुद्धिसत्तमः' अत्यन्त बुद्धिमान है। जिससे कार्य - सिद्धि हो जाती है, तो भी अपने आप एवं छाया + से भी गोकुल वासियों का दु:ख दूर करने में समर्थ है, इसलिए उद्धव को 'बुद्धिसत्तमः' कहा गया है ॥१॥

श्राभास-एवं दूतगुराानुक्तवा ताहशे भगवन्नियोगमाह 'तमाहे'ति ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार दूत के गुर्गों को कहकर वैसे दूत को 'तमाह' श्लोक में भगवान् ग्राज्ञा करने लगे।

श्लोक - तमाह मगवान प्रेष्ठं मक्तमेकान्तिनं कृचित्। गृहोत्वा पाश्चिना पार्शि प्रपन्नातिहरो हरि: ॥२॥

श्लोकार्थ — शर्गागतों की भ्राति हरने वाले भगवान् ने हाथ से भ्रपने प्यारे एकांत भक्त उद्धवजी का हाथ पकड़ कर एकान्त में इस प्रकार कहा ॥२॥

सुबोधिनी - तेन कार्यं सेत्स्यतीति ज्ञानार्थम- | त्यन्रोध्येषु स्वागमनार्थं च प्रेष्ठोत्यन्तं प्रियः स्रतः

स्त्रीषु विक्रियां प्राप्स्यतीत्याशङ्क्याह भक्तमिति। स्त्रीकृतस्तथा भविष्यतीत्याशङ्क्याह एकान्तिन-स्वसमान इति प्रतिनिधित्वात्प्रेषग्गीयः । तथापि मिति । एकान्ते स्थातुं योग्यम्, उभयेषां विका-

<sup>+</sup> उद्धव भगवान् की छाया ही है, ग्रतः भगवान्सदृश है-लेखकाराः

रानालम्बनमिति, क्वचिदेकान्ते यत्र कोपि न । पश्यति तत्र पाणिना पाणि गृहीत्वा आहेति संबन्धः । एवं निर्बन्धेन कथने को हेतुस्तत्राह | इति न तद्धमंपरित्यागः ॥२॥

प्रपन्नातिहर इति । शरगागता गोकूलवासिनः, तेषामातिर्हर्तव्येति सहज एव धर्मस्तस्य ताहश

व्याख्यार्थ - उद्धव के गूगों से भगवान् ने निश्चय किया कि उससे यह कार्य पूर्ण हो सकेगा, श्रतः पूर्ण निरुद्ध वजवासियों को ज्ञान देने के लिए श्रौर ग्रपने न जा सकने के कारण ग्रपने प्रेष्ठ + ग्रत्यन्त प्रिय ग्रर्थात् ग्रपने समान उद्धवजी को ग्रपना प्रतिनिधि कर भेजना चाहिए, यह पुरुष है, स्त्रियों में विक्रिया पैदा होगी, इस भ्रम को मिटाने के लिए कहते हैं कि यह 'भक्त' है। यह भक्त है, इसमें काम न भी हो, किन्तु स्त्रियों में तो काम होगा ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि एकान्तिन' स्त्रियों के साथ एकान्त में बैठने योग्य है अर्थात् एकान्त में स्त्रियां भी बैठी हो तो यह ऐसा भक्त है जिससे दोनों में काम की इच्छा उत्पन्न न होगी। भगवान् उद्धवजो को एकान्त में जहां कोई भी न देखे वहां हाथ में हाथ लेकर कहने लगे, इस प्रकार ग्राग्रहपूर्वक कहने का क्या कारए। है ? इस पर कहते हैं कि भगवान शरणागतों की म्रात्ति को हरणा करने वाले हैं, गोकुलवासी भगवान के शरण श्राए हुए हैं, उनकी श्रात्ति हरएा करनी चाहिए, ग्राति को हरएा करना भगवान् का सहज स्वाभाविक धर्म है, जिसका त्याग भगवान कभी नहीं करते हैं।।२।।

श्राभास-भगवद्वाक्यान्याह चतुर्भिः 'गच्छोद्धवे'ति ।

श्राभासार्थ - 'गच्छोद्धव' से लेकर चार श्लोकों से भगवान् के वाक्य कहते हैं।

श्लोक - गच्छोद्धव वर्ज सौम्य पित्रोनौं प्रीतिमावह । गोवीनां मद्वियोगाधि मत्सन्देशैविमोचय ।।३।।

श्लोकार्थ-हे उद्धव ! हे सौम्य ! ग्राप व्रज में जाग्रो, मेरे माता-पिता को प्रसन्न करो ग्रौर गोपियों को जो मेरे वियोग का सन्ताप है, उनका वह सन्ताप मेरे सन्देशों से शाँत करो ॥३॥

कारिका-'प्रमारां च प्रमेयं च उपपत्तिश्व बाधकम्। चत्वारोत्रेव वक्तव्या ग्रन्यथा प्रेषगां न हि' ॥१॥

<sup>+</sup> उद्धव को 'प्रेष्ठ' कहने का तात्पर्य है कि वह अन्तरङ्ग ज्ञान देने के योग्य है;इसलिए ज्ञान देने वास्ते अपने प्रिय को भेजते हैं, वह कार्य सिद्ध कर सकेगा-लेखकार

१- भक्त काम रहित होते हैं

कारिकार्थ - प्रमागा , प्रमेय , उपपत्ति अग्रीर बाधक ; ये चार यहाँ ही कहने चाहिए। यदि न कहे जावें, तो भेजना ही व्यर्थ है।।१।।

सुबोधिनी:-ग्रादी नियोगमाह हे उद्धव वर्ज गच्छ । सौम्येति सम्बोधनान्नान्यः प्रेषित्मूचित इति सूचितम् । गत्वा कर्तव्यमःह पित्रोः यशोदा-नन्दयोः नौ ग्रावयोः उभाभ्यां तस्मिन्ने व पितृत्वं स्थापितमिति तदुपपादितम् । स्रतो यथैव प्रीति-भवति श्रस्मादागमनेनेव तथा प्रीतिमावह, श्रयं प्रकटः सन्देशः । गुप्तमाह गोवीनां मद्वियोगाधि-मिति । मम वियोगेन य ग्राधिः मनःपीडा तां मत्सन्देशे: मत्पत्रलिखितैः तत्र प्रकटीकृतैः विमो-चय, ग्राधिग्रस्तास्ताः यथा तद्ग्रासो गच्छति तथोपायं कुरु ॥३॥

व्याख्यार्थ - पहिले श्लोक में ग्राज्ञा करते हैं । हे उद्धव वर्ज में जाग्रो उद्धवजी को 'सौम्य' विशेषगा देकर यह सूचित किया कि दूसरा कोई इस कार्य करने के योग्य नहीं है। जाकर वहां क्या करना है। वह बताते हैं। यशोदा ग्रौर नन्द जिनको हम दोनों ने माता पिता माना है, ग्रत: जिससे वे प्रसन्न हों, वैसा कर्म करो । वे उस काम से ऐसे प्रसन्न होवे मानो हम उनसे ग्राकर मिले हैं । यह सन्देश तो प्रकट है, अब गुप्त सन्देश देते हैं 'मेरे वियोग से उनको जो विरह आधि सता रही है उस मन की पीड़ा को मैंने जो पत्र में सन्देश लिखे हैं, वे वहां प्रकट करने से मिटास्रो, 'स्राधि' मन की पीड़ा ने उनको ग्रस लिया है। वह ग्रसना जैसे मिट जावे वैसा उपाय करो ॥३॥

ग्रामास-ननु तासु को विशेष इत्याशङ्क्य तासां स्वरूपमाह ग्रस्मत्कथने प्रमेय-बलत्वेन 'ता मन्मनस्का' इति।

म्राभासार्थ-गोपियों में कौनसी विशेषता है ? जिसको बताने के लिए उनका स्वरूप 'ता मन्मनस्का' श्लोक में कहते हैं। वह स्वरूप ग्राप मेरे कहने से स्वरूप बल द्वारा समक्ष सकेंगे।

श्लोक — ता मन्मनस्का मत्त्रागा मदर्थे त्यक्तदेहिकाः। ये त्यक्तलोकधर्माश्च मदर्थे तान्विमर्म्यहम् ॥४॥

श्लोकार्थ-उनका मन मुक्त में है, प्राग्त भी मुक्त में है, मेरे लिए देह धर्म छोड़

१- प्रथम श्लोक में 'वर्ज गच्छ' वर्ज में जाश्रो ! यह श्राज्ञा भगवान् ने की है, ग्रतः वेद रूप होने से 'प्रमारा' है।

२- द्वितीय श्लोक में 'ता मन्मनस्का' गोपियों का स्वरूप, यह 'प्रमेय' है।

३- तृतीय श्लोक में 'मियताः' यह उपपत्ति है, भेजने में हेतु है।

४- चतुर्थ श्लोक में 'घारयन्त्यति' यदि न भेजा जावे तो बाधक हो; क्योंकि वे दु:सी हैं।

दिए है तथा लोक धर्म एवं वेद धर्म को भी त्याग दिया है; वैसी गोपियाँ हैं, जिनको मैं सर्व प्रकार पालता हूँ ॥४॥

सुबोधनी—प्राणिनामात्मा मदीय एव सर्वसाधारणः स च सिद्धत्वात्, ज्ञातेऽपि तथा नादरणोयः किन्तु देहेन्द्रियमनांस्यन्यपराण्येवो-त्पत्तिशिष्टानि तानि चेन्मत्पराणि स्पुस्तदा तत्स-ङ्घाता मदीया भवन्ति । तदाह 'मय्येव मनो यासां मय्येव प्राणा इन्द्रियाणि च मदर्थमेव जीवन्ति मय्येव सति जीवन्ति सर्वाणीन्द्रियाणि मद्विषयकमेव कुर्वन्ति, देहमपि मदर्थमेव कुर्वन्तो'-त्येतदर्थमाह मदर्थे त्यक्तदेहिका इति । दैहिका हि देहोपयोगिनस्तेषु विद्यमानेषु न भगवदर्थमेव देहो भवेत् । अतस्ते त्यक्तव्याः । ननु तेषां त्यागे देह-निर्वाहो न भवेत् तत्राह ये त्यक्तजोकयर्गाश्च मदर्थ इति । त्यक्तः लोकधर्मी वैदिकश्च यैः चकारात्सर्वे लौकिकधर्माः वेदैश्च परिस्तीताः, एताहशानहं विभीम यथा मद्धस्तस्थितप् के केनापि नोपह-न्यते तथा त इत्यर्थः । स्रतस्थां न कोप्युपद्रवः किन्तु मद्विरहः स सदेशीनराकतः कः ॥४॥

ह्याख्यार्थ —यह तो सिद्ध ही है कि प्राणियों को सर्व साधारण ग्रात्मा मेरी ही है। यह जानते हुए भी उसको उस प्रकार से ग्रादर से देखते नहीं; कारण कि देह, इन्द्रियाँ मन उत्पन्न होते ही ग्रन्य के परायण हो गए हैं। वे जब मेरे परायण बनें, तब सङ्घात मेरे होते हैं। इन्होंने मेरे परायण किए हैं, जिनको स्पष्ट कर कहते हैं कि उनका मन, प्राण ग्रौर इन्द्रियाँ मेरे में हैं। तात्पर्य यह है कि वे मेरे लिए जीती हैं, मेरे रहते हुए जीती हैं, सब इन्द्रियों को मेरे सम्बन्ध की करतो हैं, देह भी मेरी कर रखी है, इसलिए सर्व देह धर्म मेरे लिए ही त्याग दिए हैं। जब तक देह धर्म देह के ही उपयोग में ग्राते रहते है, तब तक देह भगवदर्थ हो नहीं सकती है, ग्रतः देह धर्म छोड़ने योख है। यह भी शङ्का नहीं करनी चाहिए; क्योंकि उनके त्याग से देह का निर्वाह कैसे चलेगा? क्योंकि जिन्होंने लौकिक, वैदिक गादि सर्व धर्म मेरे लिए छोड़ दिए हैं, उनका पालन-पोषण इसी प्रकार करता हूँ। जैसे मेरे हाथ में धरी हुई वस्तु को कोई भी नहीं छीन सकता या बिगाड़ सकता है ग्रर्थात् मैं उनकी ऐसी रक्षा करता हूँ कि जिससे उनको किसी प्रकार का दुःख न हो, ग्रतः इनको मेरे विरह के सिवाय ग्रन्य कोई दुःख नहीं है। इसके लिए ग्राप जाकर वह विरह दुःख मेरे संदेशों से मिटा दो।।४॥

श्राभास—ननु फलसाधकत्वात् भक्तिमार्गे विरह एव पुरुषार्थं इति किमिति निरा-कियते तत्राह 'मिय ता' इति ।

ग्राभासार्थ--भक्ति मार्ग में विरह ही फल को सिद्ध करने वाला पुरुषार्थ है, तब उसका निरा-करण क्यों किया जाता है ? जिसके उत्तर में 'मिय ता' श्लोक कहते हैं।

१- लौकिक सम्बन्ध वालों के

<sup>\*</sup> वैदिक धर्म कहने का भाव है कि इन्होंने ग्रात्मारामत्व ग्रौर व्यापकत्व ग्रादि धर्म छोड़ दिए हैं—प्रकाश

श्लोक-मिय ताः प्रेयसां प्रेष्ठे दूरस्थे गोकुलिखयः। स्मरन्त्योऽङ्गः विमुह्यन्ति विरहौत्रण्ठ्यकातराः ।।४।।

श्लोकार्थ — हे ग्रङ्ग ! गोकुल की स्त्रियों का प्यारे से प्यारा मैं दूर बैठा हूँ, ग्रतः वे विरह के मारे उत्कण्ठित होती हुई दीन बन गई हैं, ऐसी ग्रवस्था में मेरा स्मरण करते हुए मूर्चिछत हो जाती हैं ॥ ॥॥

मुबोधिनी—ता विमुह्यन्ति क्षग्रे क्षग्रे मूच्छाँ प्राप्त वन्ति कातरा दीनाश्च भवन्ति । प्राण्यका दैन्यं च दूरीकर्तव्यम् । ननु मूर्च्छियां को हेतुः ज्ञानस्य मानसव्यापारस्य वा घातकत्वाभावात्। प्राग्णघाते हि मूच्छी भवति तत्राह ता मिय दूर-स्थे सति गोकुलिखयः विचारचातुर्यादिरहिताः प्रेयसामतिप्रियाणां सर्वेषामेव मध्ये प्रेष्ट्रे तिप्रिये प्रागादप्यधिकप्रिये दूरे विद्यमाने सति स्मरन्त्य एव विमुह्यन्ति । स्मरणमात्रमेव मूर्च्छहितुः। श्रङ्का ति संबोधनं तासु स्नेहात् तदर्थं प्रेषग्गीयेऽपि स्नेहसूचकम् । मरएामनेनैव भवत्यनेन नेति किञ्चद्रपपन्नमस्ति,यथा महाभयात्प्रागोतकमगाम्, श्रतिक्रदर्शनाच, यथा वा पुत्राद्यपगमश्रव ऐ तथा तासामपि प्राप्तिसंभावनारहिते मिय सित मत्सम-रणमात्रेणापि। न हि दृष्टे उनुपपन्नं नाम। भग-वत्प्राप्तिसंभावनाभावसहिता भगवत्स्मृतिः महा-प्रहार इव मूर्च्छहितुः। प्रेष्ठत्वात्स्मरगामावश्यकम्, ग्रतोऽचिकित्स्यदोषात् निरन्तरं मूर्च्छैव । कि**ञ्च**, पूर्वमनुभूतस्यार्थस्य साम्प्रतमभावो विरहः तेन तासामुत्कण्ठा महती श्रत ग्रीत्कण्ठ्येन कातरा दीनाश्च मत्स्मरगो मूच्छा मद्धमंस्मरगो तु कातर-त्वमिति उभयं मत्सन्देशो निवारियष्यति ॥॥॥

व्याख्यार्थ — वे क्षरा-क्षरा में मूच्छित हो जाती हैं ग्रौर विह्वल तथा दीन हो रही हैं, ग्रतः उन के प्राणों की रक्षा करनी चाहिए तथा उनकी दीनता निवारण करनी चाहिए। ऐसा ज्ञान व मन का व्यापार भी नहीं है, जो प्राणों का घात कर सके, प्राणों के घात होने पर ही मूर्च्छा होती है, ऐसा न होते हुए भी मूर्च्छा क्यों होती है ? उसका क्या कारण है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि विचार तथा चतुराई से शून्य, गोकुल की स्त्रियों का प्रेमियों में भी ग्रति प्रियों से श्रेष्ठ, सभी मैं जो प्राग् प्रिय दूर बैठा हूँ। उसके स्मरण करते ही मूच्छित होती हैं, तात्पर्य यह है कि उनकी मूच्छी का कारण मेरा स्मरण है। उद्धवजी को 'ग्रङ्ग' विशेषण देने का हेतु यह है कि उनको जिनके पास (जहाँ) भेजना है, उनमें मेरा प्रेम है, जिससे वहाँ स्नेही ही भेजना चाहिए, इसलिए 'ग्रङ्ग' विशेषण से बताते हैं कि उद्धवजी ! स्राप भी मेरे स्नेही हैं, ग्रतः ग्रापको भेजना ही योग्य तथा ग्रावश्यक है । विरह में जो स्मरण होने पर मूर्च्छा होती है, जिससे मरण हो या न हो, यह कोई निश्चय नहीं है। जैसे महान् भय से, ऋति कूर के दर्शन से, पुत्रादि प्रिय के चले जाने के श्रवण से प्राण निकल जाते हैं या नहीं भी निकलते हैं, वैसे उनके प्राण भी मेरे वहाँ जाने की सम्भावना न जान, मेरे होते हुए भी मेरे स्म-रण से कदाचित प्राण निकल भी जाए। यों भी नहीं समक्तना चाहिए कि जिसका दर्शन हुआ है, उसके विरह में स्मरण से मूर्च्छा होने पर यों न होगा, ग्रर्थात् प्राण नहीं निकलेंगे। यह भगवान की स्मृति महान् प्रहार जैसी होती है; क्यों कि भगवान् की प्राप्ति की सम्भावना न रहने से यह होता है। भगवान् प्यारे हैं; इसलिए स्मृति अवश्य होगी। अतः भगवान् का न पधारना इसका कोई उपाय न देखने से निरन्तर मूर्च्छा ही होतो है।

जिस पदार्थ का प्रथम अनुभव किया है, वह पदार्थ अब प्रत्यक्ष नहीं है; जिसको 'विरह' कहते हैं। अर्थात् गोकुल की स्त्रियों ने भगवत्स्वरूप के आनन्द का अनुभव किया है। वह अब नहीं है, अतः उन को विरह है। जिससे उनको महती उत्कण्ठा है, उससे वे कातर हैं और दीन हो गई हैं। मेरे स्मरण से मूर्ण्छित होती हैं, मेरे धर्मों का स्मरण करती हैं, तब वे उससे कातर बन जाती हैं ; मेरा सन्देश इन दोनों का निवारण करेगा।।॥

श्रामास—तहाँ वं मूच्छीयां जीवने का प्रत्याशेत्याशङ्कायामाह धारयन्त्यतिकृच्छे -गोति ।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार मूच्छा होतो है तो जीवित होने की ग्राशा कैसे ? इसके उत्तर में 'धारयन्ति' श्लोक कहते हैं।

श्लोक—धारयन्त्यतिकृच्छ्रे ए प्रायः प्राशान्कथञ्चन । प्रत्यागमनसन्देशैर्वच्चन्यो मे मदात्मिकाः ॥६॥

श्लोकार्थ — वे(गोपीजन) मुक्त में ही ग्रात्मा वाली होने से, मेरे ग्रागमन के संदेशों के भरोसे से ही ग्रति कष्ट से प्राणों को घारण कर रहीं हैं ॥६॥

मुबोधिनी — प्रतिकष्टेन प्राणान् धारयन्ति । बह्वचो मृता इति प्रायप्रहण्ण् । देहेन्द्रियान्तःक-रण्णानि तु विकलान्येव प्राणान् केवल धारयन्ति । तत्र का उपपत्तिरित्याशङ्कायामाह कथि बिति । न काष्युपपत्तिः प्रसिद्धा । वस्तुतस्तु मरण्णेवोन्चितम् । जीवनमस्तीति । कि ख्रित्साधनं परिकल्पते मप्रसिद्धत्वात्कथि बित्युक्तम् । प्रमेयबलेनित । भगवदिच्छयेति जीवनमात्रम् । प्रमेयबलेस्यापि दुःखदूरीकरणे न सामर्थ्यम् किन्तु धारणात्मकं भूत्वा कथि चद्धारयित । तर्हि सन्देशेनिक कर्तव्यं तत्राह प्रत्यागमनसन्देशैरित । भगन

वान् प्रत्यागिमध्यतीति यो ममैव सन्देशः ग्राया-स्य इति तज्जीवने साधनं तत् कालेन जीएाँ चेत् मरणमेवेति तदर्थमुपायान्तरं कर्तव्यम्। स उपायः पत्रे स्पष्टो भविष्यतीति भावः। ननु स्त्रीणां स्थाने तत्रापि गुह्यसन्देशे कथं पुरुषाः प्रेंध्यन्ते तत्राह—बल्लव्यो मे इति। त्विय न सन्देहः ताः पुनः मे मदोयाः न हि मदीयानामन्यत्र मनो भवति, मत्सम्बन्धस्येव तथा सामर्थ्यात्। बल्लवीपदेन चेतज् ज्ञापयति वल्लवानां गोपानां स्त्रियः ग्रहोरात्रं च गोपाः स्त्रीणां वलयप्राया इति ता ग्रावेष्ट्यं व तिष्ठन्तीत्यतिकामुकाः नित्यं स्त्री-

१- लगातार। २- फ़िक ग्रर्थात् प्यारा मिले, उसके लिए चिन्ता।

३- घबरा जाती हैं।

सुखदातारस्ताहशानामपि स्त्रियो भूत्वा तान्परि-। त्यज्य मत्पराश्चे दन्यस्मिन् शङ्केव नोदेति । ननु ममैव यदि तास्वन्यथाबुद्धिभवेत् तदा का गति-

रित्याशङ्कायामाह मदात्मिका इति । ग्रहमेवा-त्मा यासां मत्स्वरूपास्ता अतस्तव तास् मद्बृद्धि-रेव भविष्यतीति न काचिच्चिन्तेत्यर्थः ॥६॥

व्याख्यार्थ — भ्रोक में 'प्रायः' शब्द है, जिसका आशय कहते हैं कि बहुत तो मेरे विरह में मर गई हैं। शेष जैसे-तैसे केवल प्रांगों को धारण कर रही हैं। उनकी देह, इन्द्रियाँ ग्रीर ग्रंत:करण तो घबराए हुए हैं। इसमे कौन सी हेतुपूर्वक युक्ति है ? युक्ति तो कुछ भी प्रसिद्ध नहीं है, वास्तव में तो मरण ही योग्य है। यदि जीवन है, तो काई न कोई साधन किया जाएगा, यह अप्रसिद्ध होने से ही 'कथक्चन' कहा है। अर्थात् भगवान् के प्रमेय बल से अथवा भगवान् की इच्छा से ही जैसे-तैसे कुछ गोपियाँ प्रांगों को धारण कर रही हैं, उनका दु:ख तो प्रमेय बल भी नहीं मिटा सकता है, किन्तु वह प्रमेय बल धारण कराने वाला होकर रहा है, जिससे किसी तरह कठिनाई से प्राणों को धारण कर रही हैं। जब यों हैं, तो सन्देश भेजने से क्या होगा ? भगवान ग्रायेंगे, इतना मेरा सन्देश ही उनके जीवन ग्रथीत् प्रारा बचाने का साधन है। वह साधन यदि पुराना हो जाएगा, तो ग्रवस्य मरएा ही होगा, अतः यों न होवे; इसके लिए दूसरा उपाय करना चाहिए। वह उपाय पत्र में स्पष्ट होगा ग्रथित पत्र पढ़ कर वे उस उपाय को समभ जाएँगी, जिससे उनका दुःख दूर होगा तथा प्राण भी नहीं जाएँगे। स्त्रियों के पास और उसमें भी फिर गुप्त सन्देश कहना, वैसे कार्य के लिए पुरुष केसे भजे जाते हैं ? इसके उत्तर में कहते हैं कि वे गोपियाँ मेरी हैं, तुक्त में तो मेरा सन्देह नहीं है ग्रीर वे भी जो मेरी हैं और मेरी होने से उनका मन दूसरे में कभी नहीं जाता है,कारण कि मेरे सम्बन्ध का यह ही सामर्थ्य है। ये मेरी जो हैं, वे गोपों को स्त्रियाँ हैं। गोप ग्रत्यन्त कामो होते हैं, जिससे वे सदैव स्त्रियों को कङ्करण की तरह दिन रात चारों तरफ घेरा कर बैठते हैं। नित्य स्त्रियों को सुख देते हैं। वैसे गोपों को भी त्याग कर जो मेरे पास ग्राई हैं, वे दूसरों के पास कभी जाने की इच्छा भी न करेंगी। इस प्रकार की शङ्का भी उदय नहीं होती है। ठीक है, वे वैसी हैं, किन्तु मेरी ही उनमें अन्यया बुद्धि हो जावे तो फिर मेरी कैसी गति होगी ? जिसके उतर में भगवान कहते हैं कि मैं ही जिनकी मात्मा हूं, वैसी वे हैं। मर्थात् वे मेरा ही रूप है, मतः उनमें मेरी ही बुद्धि होगी मर्थात् उनको तूँ मेरा ही रूप देखेगा, इसलिए तुम पुरुष हो ग्रौर वहां जाते हो तो कोई चिन्ता नहीं है ।।६॥

ग्रामास — एवमुपपत्तिपूर्वकं व्रजगमनार्थमाज्ञप्तस्तथा कृतवानित्याह इत्युक्त इति।

ग्राभु।सार्थ-इस प्रकार भगवान ने उद्धवजी को युक्ति पूर्वक वज जाने की ग्राज्ञा दी, ग्राज्ञा-नुसार उद्धवजी ने कार्य किया जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'इत्युक्त' श्लोक में करते हैं।

श्लोक-शीशुक उवाच-इत्युक्त उद्धवो राजनसन्देशं मर्तु राहतः । म्रादाय रथमारुह्य प्रययौ नन्दगोकुलम्।।७।।

श्लोकार्थ -श्री शुकदेवजी ने कहा-हे महाराज! भगवान ने उद्धवजी को इस

प्रकार कहा । उद्धवजी ने स्वामी की ग्राज्ञा को ग्रादरपूर्वक मान लिया । तदनुसार रथ में बैठ कर नन्द के गोंकुल को रवाने हुए ॥७॥

सुबोधिनी--राजिति । ईश्वराज्ञा सेवकंर-वश्यं कर्तव्येति ज्ञापनार्थम् । स हि उत्सवात्मकः यत्रैव गच्छति तत्रैवोत्सवः । भर्ता हि स्वामी, श्रनेन पातित्रत्यं तस्योक्तम्, तेन निन्दास्तुतिः लोकातिक्रमः परलोकादिबाधो वा सर्वमविगग्णय्य भर्तुः सन्देशमेवादाय नन्दस्य गोकुलं प्रययौ । तत्राप्यादरपूर्वकं परमपुरुषार्थं प्राप्त इव, भगव-रस्मरगोन मार्गे वैकल्ये गमनं बाधितं भविष्य-तीति रथेन प्रययौ ॥७॥

व्याख्यार्थ — गुकवदेजी ने परीक्षित को हे राजन्! यह संबोधन देकर यह बताया है कि सेवकों को ईश्वर की ग्राज्ञा ग्रवश्य माननी चाहिए। वह उत्सव रूप हैं, जहां भी जाते है वहां उत्सव होता है। 'भर्ता' कहते हैं स्वामी को यह पद देकर उद्धवजी का पतिवृत धर्म सिद्ध किया है ग्रीर उससे यह बताया है कि जिससे उद्धवजी निन्दा ग्रंग स्तुति, लोकातिक्रम श्रीर परलोक की बाधा ग्रादि की परवाह न कर स्वामी का सन्देश लेकर गोकुल गए। उसमें भी ऐसे ग्रानन्द ग्रीर ग्रादर के साथ गए कि जैसे किसी को कोई परम पुरुषार्थ की ही प्राप्ति हुई हो। भगवत्स्मरण से विकलता के कारण मार्ग में जाते हुए कोई रुकावट हो जाए तो वहां पहुँच न सकूंगा, इसीलिए रथ में गए ॥७॥

ग्राभास — गमनदिवसे सन्देशो वक्तुमशक्य इति ग्रादौ नन्दश्च वक्तव्य इति स्मा-रकेगा तासां विरहोधिको भविष्यतीति सन्ध्यायां गत इत्याह प्राप्त इति ।

ग्राभासार्थ जाने के दिन ही संदेश कहना ग्रशक्य है ग्रीर प्रथम नन्दजी को कहना ग्रित-ग्रशक्य है। उनको भगवत्स्मरण से विशेष विरह दु:ख होगा, इसलिए सन्ध्या के समय गोकुल गए जिसका वर्णान 'प्राप्तो' इलोक में करते हैं—

श्लोक — प्राप्तो नन्दव्रजं श्लीमान्निम्लोचित विभावसौ । छन्नयानः निविश्ततां पश्चनां खुररेगुभिः ।। द॥

१- उद्धवजी, २- सबका विस्मरण होकर ग्रानन्द ही ग्रानन्द हो।

३- १. महान् होकर साधारएा (दूत) कार्य करे, तो ग्रज्ञ निन्दा करेंगे।

२. ग्रस्तुति—यह काम उद्धवजी के योग्य नहीं है, इस प्रकार 'ग्रस्तुति'।

३. लोकातिक्रम-यह उद्धव भी वैसा ही है, इस प्रकार लोक का किया हुआ।

४. परलोक बाध—लोक भगवान में दोषों का आरोपए करे, तो उन दोषों को सुनना, परलोक में रुकावट होए तथा आदि पद से यह भक्ति मार्ग में बाधा करे।

यह सर्व उद्धवजी ध्यान में नहीं लाए; क्योंकि भगवान् स्वामी हैं, इसलिए उनकी स्नाज्ञा में स्नादर होने से उद्धवजी गोकुल गए, ये स्नाज्ञय 'भर्ता' पद के हैं—'लेख'

श्लोकार्थ - सूर्यास्त होते ही श्रीमान् उद्धवजी नन्दजी के व्रज में पहुँचे । उस समय पीछे ग्राते हुए पशुग्रों के खुरों की रज से उनका रथ ग्राच्छादित हो गया था।।।।।

सबोधिनी-नन्दस्यंव वर्जं गतः, विशेषाका-रेगा कालस्य तथास्वात् ग्रतिथिप्रकारेगा गमन-माशङ्क्य निराकरोति श्रीमानिति सर्वसम्पत्ति-युक्तः । विभावसौ सूर्ये निम्लोचित ग्रस्तं गच्छिति सति, विशेषेरा भाः कान्तिरेव धनं यस्येति योग-

प्राधान्यात् सूर्यवाचकोग्निवाचकश्च। स्रनेन सर्वेषां लौकिकवैदिककर्मणा वैयग्र्यात् स्वाज्ञानं सूचितम् । किञ्च । निविश्ततां पशूनां खुररेगु-भिरुखन्यानः ग्राछन्नरथः। प्रवेशे पशुनां वेगो भवति ॥५॥

व्याख्यार्थ--नन्द के ही वर्ज + में पहुँचे, विशेष ग्राकार के काल\* के कारए वैसी शङ्का हो सकती थी कि कोई ग्रतिथि ग्राया है, किन्तु वह उस रूप में नहीं है इसलिए इलोक में श्रीमान् विशेष्ण दिया है अर्थात् वह ग्राने वाला सर्वसम्पत्ति युक्त है । जिससे सुन्दर वेशभूषा धारण किए हए है। सूर्य के ग्रस्त होते हुए वहां पहुँचे। 'विभावसु' शब्द का ग्रक्षरार्थ होता है विशेष प्रकाश ही जिस पदार्थ का धन है, वह विभावस हैं। ग्रतः इस ग्रर्थ से सूर्य वा ग्रग्नि का ग्रह्ण किया जा सकता है, इससे यह बताया है कि गोकूलवासी ग्रपने २ लौकिक ग्रौर वैदिक 💥 कार्य में लगे हुए हैं। ग्रतः उद्धवजी ने बताया है, कि इस समय पहुँचने के कारण मेरे ग्राने का ज्ञान किसी को भी न हुन्ना भीर विशेषतया इसलिए भी ज्ञान नहीं हुमा, जो मेरा रथ वज में माते हुए पशुम्रों के खुरों की रज से भ्राच्छादित हो गया था। व्रज में ग्राने के समय पशु वेग से ग्राते हैं जिससे खुरों से रज जोर से उड़ती है, उस रज ने रथ को ढक दिया था ।। द।।

म्राभास-भगवद्रहितत्वात् पञ्चघा वर्णयति गोकुलम् । ऐश्वर्यरहिता ग्रन्ये गुरााः सन्ति, वीर्यं कामे प्रतिष्ठितमिति । तत्र पशूनां कामलीलामाह वासितार्थं इति ।

म्राभासार्थ - व्रज में भगवान् के प्रकट न रहने से ऐश्वर्य गुए। के के सिवाय शेष पांच गुए। हैं, जिससे गोकुल का पांच प्रकार से वर्णन करते हैं। वीर्य काम में स्थित है; ग्रतः 'वासितार्थ' श्लोक से पश्रुओं की काम लीला कहते हैं।

<sup>+</sup> लेखकार कहते हैं कि सन्ध्या समय होने से नन्द के व्रज में जाना ही उचित था, कारण कि उस समय गोपियाँ मिलती नहीं; क्योंकि भगवान के आने का समय है।

प्रकाशकार कहते हैं कि विशेष ग्राकार काल कहने का ग्राशय है कि भगवान के ग्राने का समय था।

२- ग्रतिथि रूप। १- ग्रभ्यागतः

लेखकार कहते हैं कि सूर्य ग्रस्त के समय लोग ग्रपने कार्य में व्यग्र होते हैं। यदि 'विभावसु' शब्द ग्रन्तिवाचक हैं; तो उस समय ग्रन्तिहोत्री वैदिक कर्म में व्यग्र रहते हैं।

लेखकार कहते हैं कि गोकूल में भगवान भक्तों के हृदय में विराजते हैं, इसलिए वहाँ ऐइवर्य गुरा प्रकट नहीं है।

श्लोक—वासितार्थेऽभियुद्धचिद्भनीदितं गुष्टिमिनवृषै: । धावन्तीभिश्च वास्राभिक्ष्योभारै: स्ववत्सकान् ॥६॥

> इतस्ततो विलङ्काद्भिगीवत्सैर्मण्डितं सितैः। गोदोहशब्दाभिरवं वेणूनां नि:स्वनेन च ॥१०॥

श्लोकार्थ—रज वाली गायों के वास्ते मदोन्मत्त बैल ग्रापस में लड़ते हुए नाद कर रहे हैं। दूध से भर जाने के कारण भारी हुए थनों के भार से चलने में ग्रसमर्थ होते हुए भी गाय ग्रपने बछड़ों को न देख, उनके लिए दौड़ रही हैं। इधर-उधर कूदते- फांदते गायों के सफेद बछड़ों से शोभित ग्रौर गौग्रों के दोहन के शब्द की ध्विन से तथा वेगु की ध्विन से शोभित ॥६-१०॥

सुबोधनी—शुष्मिभर्मत्तवृषैनिदितम्। तेन पितरोऽपि तृष्यन्तीति प्रसिद्धिः। स च नादो जयपूर्वक इति वक्तुं युद्धमाह युद्धचिद्धिरित। वासिता भोगयोग्या गौः यथा ऋतुकाले स्त्री, सा विरलैव भवतीति तदर्थं बहवो वृषा युद्धं कुर्वन्ति। वृषभागामुक्तवा गवामाह धावन्तीभिरिति। वास्ताः सद्यःप्रसूता धेनवः सवत्साः ताः पुनः इत-स्ततो धावन्ति वत्सादर्शनात्। प्रथवा वास्त्राभिधिनेत्र धर्मेनुभिश्च नादितं ऊधसो भारेगा धावनमशक्य-मिति, तथापि धावनं प्रेमाधिक्यात्, तद्वीर्यमेव

स्नीपुरुषेनिरूपितम् । सवत्सकानन्यान् स्थूलान्वि-लङ्काद्भः गोवत्सैर्विशेषेण लङ्काद्भमंण्डितम्, वत्सकान् प्रति धावद्भिधंनुभिमंण्डितम्, तानेव विलङ्काद्भः गोवत्सैश्च मण्डितम् । इतस्तत इति श्रीवर्णनम्, श्वेतगोवत्सैः शोभातिशयो भवतीति, गोदोहशब्देन ग्रभितो रवो यत्र । वेणूनां निःस्व-नेन च मण्डितम्, स्वरूपतः शोभा धनं श्रीकायं च वीग्णादिवादनवद् वेगुवादनमपि श्रीकायंमेव । चकाराद्वीग्णादिवाद्यान्यपि ।।६-१०।।

व्याख्यार्थ - मदोन्मत्त बैल नाद करते हैं, जिससे पितर भी तृष्त + होते हैं यों प्रसिद्धि है। वह नाद जय होने से करते हैं, ग्रत: युद्ध का वर्णन करते हैं। जिस प्रकार ऋतुकाल में स्त्री भोग वोग्य होती है वैसे भोग योग्य ग्रर्थात् रज वाली गौ स्वल्प होती है, बैल बहुत होते योग्य होती है वैसे भोग योग्य ग्रर्थात् रज वाली गौ स्वल्प होती है, बैल बहुत होते हैं इस कारण से परस्पर लड़ते हैं इस प्रकार बैलों का वर्णन कर गायों का वर्णन है इस कारण से परस्पर लड़ते हैं इस प्रकार बैलों का वर्णन कर गायों का वर्णन करते हैं, ताजा ब्याई हुई बछड़े वाली गायें बछड़ों को न देखकर उनसे मिलने के लिए इधर उधर करते हैं, ताजा ब्याई हुई बछड़े वाली गायें बछड़ों को न देखकर उनसे मिलने के लिए इधर उधर करते हैं, ताजा ब्याई हुई बछड़े वाली गायें बछड़ों को न देखकर उनसे मिलने के लिए इधर उधर करते हैं, ताजा ब्याई हुई बछड़े वाली गायें बछड़ों को न देखकर उनसे मिलने के लिए इधर उधर करते हैं, ताजा ब्याई हुई बछड़े वाली गायें बछड़ों को न देखकर उनसे मिलने के लिए इधर उधर करते हैं। यद्यपि थनों में भरे दूध के भार से दौड़ना ग्रशक्य सा है तो भी बछड़ों में प्रेम होने से दौड़ रही है। स्त्री ग्रीर पुरुष दोनों का वर्णन करने से 'वीर्य' गुगा का वर्णन किया हैं।

<sup>+</sup> लेखकार का ग्राशय — यह 'वृषोत्सगं' प्रकरण में कहा है। यह काम लीला धर्म से विरुद्ध नहीं है; क्योंकि धर्मानुकूल काम विभूती रूप है; जैसे कहा है कि 'वर्मा विरुद्ध'।

१- गाय; २- वृष (साण्ड)।

बछड़ों सहित ग्रन्य स्थलों का भी उल्लङ्घन करने वाले बछड़ों से वर्ज सुशोभित हो रहा है बछड़ों की तरफ दौड़ती गौओं से शोभित, उनका भी उल्लङ्घन करने वाले ग्रन्य बछड़ों से गोकुल सुशोभित है। जहां तहां वैसी शोभा कहने से श्री गुएा का वर्एंन किया है। गौओं के सफेद बछड़ों से विशेष शोभा हो रही है। जिस गोकुल में चारों तरफ गौओं के दोहन की घ्विन सुनी जाती है ग्रौर वेग्यु का मधुर ग्रव्यक्त स्वर सुनने में ग्राता हैं, जिनसे गोकुल सुशोभित है। स्वरूप से जो शोभा है, वह धन तथा श्री का कार्य है। वीएा। ग्रादि वादन की भाँति वेग्यु का वादन भी श्री का कार्य ही है। यहाँ 'च' का ग्राश्य है कि यहाँ वीएा। ग्रादि वाद भी शोभाजनक बजते हैं। १६-११।।

## श्लोक—गायन्तीभिश्च कर्माणि शुमानि बलकृष्णयोः। स्वलङ्कृताभिगोपीभगोपैश्च सुविराजितम् ॥११॥

श्लोकार्थ — सुन्दर वस्त्र श्रौर श्राभूषणों से सुसज्जित गोपियाँ तथा गोप राम श्रौर कृष्ण के माङ्गलिक चरित्र गाते थे, जिससे भी गोकुल नगरी शोभा वाली हो रही थी।।११।।

सुबोधिनी—गायन्तीभिश्चेति । बलकृष्णयोः शुभानि कौतुकलीलाकर्मािग, गोकुलवासिनामु-त्सवनिरूपणार्थं कर्मणां थुभत्वं निरूपितम्, त्य-क्त्वा गत इत्यपि कर्म भवति, तथापि स्वस्य हित-करं न भवति तद्वचावृत्त्यर्थं वा, गान च यशो-

रूपं स्त्रियश्चे द्गायन्ति । श्रन्यथा भगवद्गुगागान-स्य विहितत्वात् धर्मत्वमेव स्यात् । श्रतो गोपा(न्) गोपीश्च वर्णयति, स्वलङ्कृताभिः गोपीभिः गोपश्च स्वलङ्कृतैः सुष्ठु विराजितमिति ॥११॥

व्याख्यार्थ—बलराम और श्रीकृष्ण के ग्रुभ कमं ग्रर्थात् जो-जो कौतुक लीलाएँ उन्होंने की हैं; वे सब ग्रुभ हैं। कारण कि गोकुलवासियों को ये ग्रानन्द देने वाली हैं। गोकुल को छोड़ मथुरा गए, यह भी कमं है; तो भी ग्रर्थात् जाने से वियोग हुम्रा है; किन्तु वह कमं जब गोपियाँ गाती हैं, तब परम ग्रानन्द देता है ग्रोर वह गान यदि स्त्रियाँ गाती हैं, तो यश रूप हो जाता हैं। यदि स्त्रियाँ नहीं गावें, तो भगवद्गुणगान करना यह शास्त्र की ग्राज्ञा है; ग्रतः वह धमं रूप ही होता है। गोप ग्रोर गोपियाँ जो गुणगान करती हैं; वे कैसे रूप से करती हैं? जिसका वर्णन करते हैं कि गोप-गोपी दोनों ने ग्रपने को सुन्दर वस्त्र तथा ग्रलकारों से ग्रलंकृत कर फिर प्रेम से भगवत् लीलाग्रों का गान करते थे। इस प्रकार गोकुल पाँच प्रकार से मण्डित हो रहा था, जिस समय कि उद्धवजी पधारे थे।।११।।

श्रामास - ज्ञानार्थं धर्ममाह प्रवृत्तिस्वभावमेव ज्ञानं उपयोगीति, श्रम्यकातिथीति।

<sup>\*</sup> लेखकार कहते हैं कि स्त्रियाँ गाती हैं तो यश रूप होता है ग्रौर पुरुष तो गुणगान धर्म बुद्धि से भी करते हैं। ग्रर्थात् स्त्रियाँ धर्म समक्तकर नहीं गाती हैं; ग्रतः वह यश रूप ही होता है—ग्रनुवादक

श्राभासार्थ - ज्ञान के लिए धर्म को कहते हैं। ज्ञान वह उपयोगी + है; जो प्रवृत्ति स्वभाव वाला हो; जिसका वर्णन 'ग्रग्न्यकी' श्लोक में करते हैं।

# श्लोक — ग्रग्न्यकातिथिगोविप्रिषतृदेवार्चनान्वितैः । धूपदीपैक्च माल्यैक्च गोपावासैर्मनोरमम् ॥१२॥

श्लोकार्थ—गोकुल में ग्रिप्ति, सूर्य, ग्रितिथि, गौ, ब्राह्मण, पितर ग्रीर देवताग्रों का सम्मान हो रहा है तथा भ्रूप, दीप, माला ग्रादि से गोपों के वर मनोहर हो गए हैं ॥१२॥

सुबोधिनी—ग्रग्नयः ग्रग्निहोत्रादिना पूज्य-न्ते । ग्रर्कः सन्ध्यावन्दनादिभिः, ग्रतिथयः पूज्यन्त एव, गावो व्रतादो दाने च, तथा विप्राः, पित्ऋणां देवतानां च नैमित्तिके ग्रर्चनम्, ग्रनेन श्रोतः स्मा-तंश्च धर्मस्तत्र वर्तत इति निरूपितम्, देवता हवि-मंन्त्राश्च श्रोते निरूपिताः । पितरो देवा स्मार्ते श्राद्धे होमे च। तान्त्रिकधर्गोपि तत्र वर्तत इति ज्ञापितुमाह ध्यदीपश्च माल्येश्चे ति, श्रचंनाया-मन्वितैर्धूपादिभिविराजितं मनोहरं वा, व्रजस्य गृहाः सुन्दरा न भविष्यन्तीति धर्मप्रस्तावे श्राधा-रत्वेन निरूपितम् । गोपानामावासै इत्तमगृहैः मनोरमं सर्वेषामेव मनोरतिजनकम् । १२।।

च्याख्यार्थ — ग्रानिहोत्र ग्रादि से ग्रानि का पूजन हो रहा हैं। सन्ध्यावंदन ग्रादि से सूर्य पूजे जाते हैं। ग्रातिथियों की पूजा हो रही है, वत तथा दान के समय गौ पूजी जाती है। इस प्रकार बाह्मण भी पूजे जाते है। पितर ग्रीर देवों की पूजा किसी निमित्त होने पर होती है। इससे सिद्ध होता है कि गोकुल में श्रीत ग्रीर स्मार्त दोनों धर्म होते हैं। देवता, हिव ग्रीर मन्त्र ये तीन श्रीत धर्म में निरूपित हैं पितर तथा देवता, स्मार्त कर्म जो श्राद्ध ग्रीर होम है; उसमें ग्राते हैं। वहाँ तान्त्रिक धर्म भी है, जिसका निरूपण करते कहते है कि पूजन में धूप, दीप, पुष्प ग्रादि लाए जाते हैं, जिनसे गोपों के घर मनोहर लगते हैं। साधारण रीति से गोपों के घर सुन्दर नहीं होते हैं, ग्रतः वहाँ इस प्रकार धार्मिक प्रस्तावों के होने से वे गोप गृह भी सबके मन को रखन करने वाले हुए हैं।।१२।।

ग्रामास — वैराग्यं निरूपयन् गृहे उद्वेगे बहिनिर्गतस्य महत्सौस्थं तत्रेति वदन् ग्राह सर्वतः पुष्पितवनिमिति ।

ग्राभासार्थ — वैराग्य का निरूपण करते हुए कहते हैं कि घर में उद्दोग होने पर जी बाहर निकल ग्राता है, उसको वहाँ महान् ग्रानन्द की प्राप्ति होती है; जिसका वर्णन 'सर्वतः' श्लोक में करते हैं।

<sup>+</sup> लेखकार कहते हैं कि उपयोगी का भावार्थ हैं 'ये सब भक्ति में उपयोगी हैं'।

श्लोक—सर्वतः पुष्पितवनं द्विजालिकुलनादितम् । हंसकारण्डवाकीर्गैः पद्मखण्डैश्च मण्डितम् ॥१३॥

श्लोकार्थ — चारों तरफ फूल खिले हैं, जिनमें वैसे वन हैं; जिन वनों में पक्षी कूज रहे हैं श्रौर भ्रमर गुझार कर रहे हैं श्रौर कमलों के वन में हँस ग्रौर कारण्डव पक्षी ज्याप्त हो रहे हैं, जिससे वह शोभित है।।१३।।

सुबोधिनी — सर्वतः पुष्पितानि वनानि यत्र । भ्रत्र वनशब्देन उपवनप्रायाणि वनानि जलानि चोच्यन्ते । पुष्पाणामत्युत्कृष्टत्वाय तद्गन्धरसा-भिज्ञान्तिरूपयति द्विजानामलीनां च कुलैनीदित-

मिति, जलस्थानामुत्कर्षं वक्तुं विशेषमाह हंसैः कारण्डवैराकीर्णमिति । मुख्यानि पद्मानीति पद्मलण्डैः पद्मसमूहैः मण्डितमिति ॥१३॥

व्याख्यार्थ — चारों तरफ फूलों से युक्त वन हैं यहाँ 'वन' शब्द से ग्रधिक उपवन वाला ग्रौर जल प्रायवन कहा है। वन के पुष्प बहुत सुन्दर तथा गन्धवाले हैं। जिनकी पुष्टि में कहते हैं कि उनके गन्ध के रस जानने वाले पक्षी वहाँ कलरव करते हैं तथा भ्रमर गूझ रहे हैं। जल के स्थानों की विशेषता दिखाने के लिए कहते हैं कि हँस ग्रौर कारण्डव पक्षी वहाँ सवंत्र व्याप्त हो रहे हैं। मुख्य पद्म से, पद्म खण्डों से ग्रौर पद्म समूहों से वन सुशोभित हैं।। १३।।

श्राभास-एवं व्रजं वर्णियत्वा ताहशे गतस्य पूजादिकमाह तमागतिमिति ।

आभासार्थ - इस प्रकार व्रज का वर्णन किया, वैसे व्रज में गए हुए उद्धवजी का पूजादि से सत्कार किया. जिसका वर्णन 'तमागतं' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—तमागतं समागम्य कृष्णस्यानुचरं प्रियम्। नन्दः प्रीतः परिष्वज्य वासुदेविधयार्चयत् ॥१४॥

> मोजितं परमान्ने न संविष्टं किशापी सुलम् । गतश्रमं पर्यपृच्छत् पादसवाहनादिभिः ॥१४॥

श्लोकार्थ — नन्दजी श्रीकृष्ण के अनुचर तथा प्रिय उद्धवजी को आते देख, उनके सामने आए तथा प्रसन्न होकर उनका आलिङ्गन किया, अनन्तर वासुदेव मेरे घर पधारे हैं, इस बुद्धि से उनका पूजन किया। सुन्दर व्यंजन खिलाए, पश्चात् सुखपूर्वक पलङ्ग पर बौठाया। पाँव दाबने से जब उनकी थकावट दूर हुई, तब उनसे पूछने लगे।।१४-१५।।

सुबोधिनी — सम्यगासाद्याग्रे गस्वा । तत्र हेतुद्वेयं कृष्णस्यानुचरम् । पूर्वमपि प्रियमिति । श्रतो नग्दः श्रागमनेनंव प्रीतः श्रनेन स्वशेषस्वमु-क्तम् । परिष्णस्येति स्वसमानस्वम् । वासुदेवधिया भगवत्सेवके भगवद्बुद्धिः कर्तंब्येति तद्बुद्धचा श्रक्यिति 'यो यक्छ्दः स एव स' इति बाक्यात् ॥१४॥ विजातीयत्वात् परमान्नेन पायसेन भोजनमिति केचित्, वस्तुतस्तूत्कृष्टेनान्नेन । ततः किश्चिपे पल्यञ्के तूलिकायां सुखनुपविष्टमित्युपलक्षणतया राजोपचारा निरूपिताः । ततो गतश्रमं स्वयमन्येन वा पादसंवाहनािकिः कुगलं पर्यपृच्छत् तस्य तु कुशलं स्वामिकुशनेनैवेति भगवन्तं पृच्छत् ग्रादौ स्वमिष्णं वसुदेवं पृच्छति, परिशब्दार्थः ।

ध्याख्यार्थ - नन्दजी उद्धवजी के ग्राते समय उनके (ग्रादरार्थ) स्वागत के लिए पास गए। उसके दो करण है, एक वे श्रीकृष्ण के प्रनुचर हैं ग्रोर दूसरे उनके प्रिय मित्र हैं, ग्रतः नन्दरायजी ने उनके ग्राने की प्रसन्नता प्रकट करने से यह सूचित किया कि मेरे लिए पधारे हैं, जिससे समानता जानकर ग्रालिज्ञन किया। उनकी पूजा वासुदेव की बुद्धि से करने लगे, कारण कि मगवान के सेवक में भगवद्बुद्धि करनी चाहिए, इस शास्त्रीय सिद्धान्त को नन्दजी जानते हैं, जैंसा कि कहा हे (यो यच्छ्रद्धः स एव सः) जो जिसमें जैसी श्रद्धा रखता है, उसके लिए वह वैसा हो हो जाता है, इसलिए उद्धवजी में नन्दराय ने कृष्ण बुद्धि की, तो, उसके लिए वह कृष्ण ही हो गया, ग्रतः पूजा की ॥१४॥

पूजा के बाद सुन्दर अन्नादि से बनाए पक्वानों का भीजन कराया। किसी की राय है कि उद्धवजी दूसरी जाति अर्थात् क्षत्रिय थे और नन्दजी वैश्य थे इसलिए दूध की बनी वस्तुम्रों से भोजन करवाया था। पश्चात् कोमल आस्तरएा किए हुए पलज्ज पर बैठाया जिससे यह सिद्ध हुम्रा कि नन्दजी के उद्धवजी का ग्रादर राजाओं के समान किया है। अनन्तर स्वयं नन्दजी ने अथवा दूसरे के द्वारा पांव दाब कर उनकी थकावट दूर की, इत्यादि प्रकार से सत्कार कर पोखे कुशल पूछने लगे। उसका पांव दाब कर उनकी थकावट दूर की, इत्यादि प्रकार से सत्कार कर पोखे कुशल पूछने के पहले ग्रपने कुशल तो स्वामि के कुशल पूछने में ही पूछा माना जावेंगा। भगवान् को कुशलता पूछने के पहले ग्रपने कुशल तो स्वामि के कुशल पूछने हैं। यह भावार्थ 'परि' शब्द का है, यदि केवल भगवान् को कुशल ही पूछनी होती तो श्लोक में 'अपृच्छत्' कहते किन्तु 'परि' शब्द से उनके सम्बन्धियों की भी कुशल पूछनी ग्रावश्यक है।।१४॥

ग्रामास—तदेवाह कचिदङ्गेति।

माभासार्थ - वही 'कच्चिदङ्ग' श्लोक से कहते हैं, ग्रर्थीत् वसुदेवजी की कुशल पूछतें हैं -

श्लोक—कच्चिदङ्ग महामाग सखा नः शूरनन्दनः। श्रास्ते कुञ्जल्यपत्याद्यैर्युक्तो मुक्तः सुहृद्दृतः।।१६॥

१- दास, भक्त । २- बिछीना ।

श्लोकार्थ — हे परम त्रिय ! हे महाभाग ! हमारे मित्र शूरसेन का पूत्र वस्देव वहाँ रहता है, वह बन्धन से छूट पुत्र ग्रादि बाँधवों के साथ कूशल तो है ? ॥१६॥

मुबोधिनो - हे ग्रङ्ग परमस्निग्ध भगवद्भक्त-त्वात् महाभाग नः सखा शूरस्य नन्दनः वसूदेव श्रपत्याद्येर्यु कः बन्धनान्मुक्तः मुहद्भिश्च वृतः कुशल्यास्त इति । अनेन रोहिण्याद्यास्तत्रेव गता इति ज्ञापितम् । ग्रन्यतोपि समागताः पुत्रादयश्चे -

त्यपि पृष्टम् । स्वस्य सिखत्वेन पुत्रस्थापनकन्या-नयनादिभिः वैमनस्यं परिहृतं परमानन्दः प्रापित इति । शूरनन्दन इति पितृनाम्ना तस्य स्वतो महत्वमुक्तम् । मुक्त इत्यनुवादोपि सर्वचिन्ताव्या-वत्पर्थः ॥१६॥

व्याख्यार्थ - नन्दजी कहते हैं कि हे उद्धवजी ! ग्राप कृष्ण के परम प्यारे मित्र हो ग्रीर भगवान् के भक्त हो ग्रतः भाग्यवान् हो । बताइये, हमारे मित्र शूरसेन के पूत्र वसुदेवजी पूत्र ग्रादि से युक्त बन्धन से छूटने के बाद बान्धवों के साथ कुशल तो हैं ? यो कहने से रोहिगाी आदि वस्देवजी के यहां गई है, यह बताया है। ग्रन्य स्थानों पर जो पुत्र ग्रादि सम्बन्धी थे वे भी ग्रागए हैं, ग्रतः उनकी भी कुशल पूछी है। वसुदेव ग्रपना मित्र है, ग्रतः यहाँ पुत्र को स्थापना करके ग्रीर कन्या को ले जाने से मन की चिन्ता दूर कर मुभे परमानन्द दिया है। वसुदेव शूर का पुत्र है, इसलिए ही उसका महत्व हैं। बन्धन से 'मूक्त' हए इसका पून: कहना भी समस्त चिन्ता की निवृत्ति के लिए है ॥१६॥

**ग्रामास**—ग्रतः परं भगवत्कुशलं पृच्छन् ग्रादौ प्रातीतिकं दोषं परिहरति दिष्ट्या कंस इति।

श्राभासार्थ - इसके अनन्तर भगवान् की कुशल पूछने से प्रथम प्रतीत होने वाले दोष का निवारण 'दिष्टचाकंम' श्लोक से करते हैं।

श्लोक-दिष्ट्या कंसो हतः पापः सानुगः स्वेन पाप्मना । साधूनां धर्मशीलानां यदूनां द्वेष्टि यः सदा ।।१७॥

श्लोकार्थ-प्रसन्नता है कि पापी कंस अपने भाईयों के साथ अपने पाप से ही नाश हुआ, जो धर्मात्मा यादवों से सदा वैर रखता था ॥१७॥

सुबोधिनी - कंसो यो हतः सानुगो भ्रातृ-सहितः तिहब्ट्या, ग्रामयरूप इत्यशक्य इति च इन्द्रादीनामप्यशक्य इति । मातूलो भगवता हत इति । तदर्थमाह स्वेन पाप्पमना हत इति। भग-वतापि मारगपक्षे दोषाभावाय पाप इति । तस्यो-त्कटं पापमाह साधूनां धर्मशीलानां यदूनां द्वेष्ट्रीत । पष्ठ्या तत्सम्बन्धि सर्वमेव द्वेष्ट्रीति

निरूपितम् । साधूनामिति ज्ञानमार्गोत्कर्षः धर्म-शीलानामिति कर्ममार्गे, यदूनामिति भक्तौ, ग्रतः सन्मार्गमात्र एव तस्य द्वेष्य इति ! उत्कटं पापं तद्वधश्च युक्त एवेति निरूपितम्। कार्यवशात् कादाचित्को द्वेषः नात्यन्तं विगीत इति सदेति। 118911

ध्याख्यार्थ - कंस, जो भाईयों के साथ मरा, यह प्रसन्नता है। वह रोग के समान था, इस से नष्ट होना कठिन था। इन्द्र म्रादि से भी, जिसका मारना म्रशक्य था। भगवान ने मामे को मारा, किन्तु वास्तव में वह अपने पापों से ही मरा है। भगवान् ने मारा इस पक्ष में भी दोष के अभावार्थ श्लोक में कंस का विशेषण 'पाप:' देकर बताया है कि वह पापी होने से मरा है। भगवान् तो काकतालीयस्यापवत् मारक हुए हैं। साधारण पापी नहीं था, किन्तु महान् पापी था, क्योंकि साधु स्वभाव वाले, धर्मात्मा और यादवों का शत्रु था, ग्रर्थात् ज्ञान, कर्म तथा भक्ति तीनों का द्वेषी था। साधु कहने से ज्ञान मार्ग का उत्कर्ष बताया, ऐसे का शत्रु था। धर्म शील पद से कर्म मार्ग की श्रेष्ठता बताई, उसका भी द्वेषी था ग्रोंर यदु शब्द से भक्ति का गौरव कहा । वैसे भक्ति का भी वेरी था, जिससे यह प्रकट हुम्रा कि वह समस्त सन्मार्गों का ही शत्रु था। उत्कट पापी था, म्रेतः उसका वध योग्य ही था, इसलिए वैसा निरूपण किया है । किसी कार्य से किसी समय किसो से द्वेष हो वह श्रत्यन्त निन्दनीय नहीं है किन्तु यह सदा ही सन्मार्गी का वैरो था जिससे निन्दनीय तथा मारगीय है ॥१७॥

म्राभाम-एवं दोषं परिहृत्य भगवद्गु गान्नवभिवंक्तुं तस्य भक्तरक्षा तद्गु गानामा-धिक्यं पराक्रमाश्चोच्यन्ते । एवं सति दशभिर्गुगातीतेन सह कुशलमुक्तं भवति । तत्र प्रथमं ग्रस्माभिनिरन्तरं स्मर्यते तत्स्मारकागां बहूनां विद्यमानत्वात्तथापि कि स स्मरति न वेति स्मारकाभावात् पृच्छति भ्रपोति ।

म्राभासार्थ-इन दोषों का परिहार कर ग्रब भगवान के भक्तों की रक्षा, गुराों की उत्तमता और पराक्रम ग्रादि गुणों का वर्णन नौ श्लोकों में करते हैं । एक में दोषाभाव का वर्णन किया, इस प्रकार दश श्लोकों से गुगातीत के साथ कुशल कहा है। उनमें प्रथम कहते हैं कि हम निरन्तर स्मरण कर रहे हैं क्योंकि यहाँ उनके स्मरण कराने वाले बहुत है। वह याद करता है या नहीं ? क्योंकि वहां कोई भी ऐसा नहीं जो हमारी याद करावे, इसलिए पुछते हैं ग्रीर उसका बिवरण 'ग्रपि स्मरति' श्लोक से करते हैं।

श्लोक — ग्रापि स्मरति नः कृष्णो मातरं सुहृदः सलोन् । गोपान्त्रजं चात्मनाथं गावो वृत्दावनं गिरिम् ।।१६॥

श्लोकार्थ-भला कभी कृष्ण हमको याद करते हैं ? तथा माता, सुहत्, सखा, गोप, ग्राप ही जिसके नाथ हैं, वैसे व्रज, गौ, वृन्दावन ग्रौर गोवर्द्धन पर्वत; उनको भी याद करते हैं ? ॥१८॥

१- मृश्किल,

२- 'दिष्ट्या कंसो हतः' श्लोक में दोषा भाव का वर्णन हैं।

सुबोधिनी - ग्रपिः सम्भावनायाम् नः ग्रस्मान् । कृष्गोति स्नेहेन नामग्रहराम् । स्मारकाभावात् कथं स्मर्गामित्याशङ्कृत्य सम्बन्धानाह मातर-मिति । ग्रादिपदैश्चिन्तात्र संस्कारोद्बोधिका निरूपिता । मातरं यशोदाम्, नः इति पूर्वं स्वा-त्मानमुक्तवान्, बहुवचनं तू सविपेक्षम्, सृहदः

ग्रस्मानन्यांश्च उपनन्दादीन्, सखीन् मित्राणि गोपालान्, वर्जं स्थानम्, तस्य स्मर्गो हेतुः म्रात्मनाथमिति । म्रात्मैव नाथो यस्येति । पाल्य-म।नत्वाद्गावः गा इत्यर्थः । क्रीडास्थानं वृन्दावनं विशेषलीलाधारो गोवर्द्धन इति गिरिम् एवमष्टी स्मरगाहेतवः ॥१८॥

व्याख्यार्थ-यहां 'ग्रपि' शब्द का अर्थ 'सम्भावना " में है कि शायद कृष्ण हमको याद करते हैं ? 'कृष्एा' यह नाम स्नेह से ग्रहरण किया है। कृष्ण स्मररण करते हैं ? यों इसीलिए पूछा जाता है कि वहां कोई ऐसा नहीं है जो हमारा स्मरण करावे । स्मरण कराने वाले के सिवाय स्मरण नहीं होता है। यों कहकर फिर यहां वालों के साथ श्रीकृष्ण का तो सम्बन्ध है, वह बताते हैं। जैसे कि माता यहां है यह सम्बन्ध तो स्मारक है। सहश, ग्रहष्ट ग्रौर चिन्ता ग्रादि की वस्तुएं स्मारक होती है। उनमें से यहां सदृश का स्रभाव है। स्रदृष्ट भगवान् में होता नहीं है। शेष चिन्ता यहां स्मारक हो सकती है, कृष्ण हमारी याद करे, उसके ग्राठ हेतु है। वे इस प्रकार दिखाये जाते है-(१) माता यशोदा, (२) हम, पहले अपने को कहा और बहुवचन कहकर सर्व की अपेक्षा कह दी, अर्थात् सब की तरफ से मैं कह रहा हूं, इसलिए बहुवचन दिया है। (३) सुहृद<sup>२</sup>, (४) सखा गोप, (४) व्रज (रहने का स्थान), (६) गी, (७) वुन्दावन और (८) गोवर्द्ध न पर्वत । व्रज के कहने से सर्व व्रजवासी का भाव प्रकट किया है। उसके स्मर्गा में यह विशेष हेतु हैं कि ग्राप उसके स्वामी हैं। गायों के स्मररा में मुख्य काररा यह है कि उनके पालक ग्राप हैं। वृन्दावन क्रीड़ा का स्थान है ग्रीर गोवर्द्ध न गिरि विशेष लीलाओं का आधार<sup>3</sup> है। ये सब कृष्ण के चिन्ता के पदार्थ हैं, इसलिए ये स्मारक हैं। श्रतः शायद वे याद करते होंगे, इसलिए 'ग्रपि' संभावना में दिया है।।१८॥

# म्रामास-स्मरतीत्युत्तरं प्राप्याह म्रप्यावास्यतीति ।

श्राभासार्थ — उद्धवजी ने कहा कि याद करते हैं, इस पर यह श्लोक कहकर पूछते हैं कि 'श्रप्यायास्यति'।

## श्लोक-ग्रुप्यायास्यति गोविन्दः स्वजनान्सकृदीक्षितुम् । तर्हि द्रक्ष्याम तद्वक्त्रं सुनसं सुस्मितेक्षराम् ॥१६॥

श्लोकार्थ-भला कृष्ण एक बार भी स्वजनों को देखने के लिए ग्रावेंगे ? जो श्रावेंगे तो श्रापके सुन्दर नासिका वाले तथा सुन्दर, स्मित एवं नेत्रों वाले मुखारविंद को देखेंगे ॥१६॥

२- सम्बन्धी-उपनन्द ग्रादि, ३- स्थान, १- हो सकता है,

४- मन्द हास्य।

मुबोधनी — यो हि यत्स्मरित सर्वदा स तद-भिलाषी सन् तत्र गच्छित, ग्रतोत्रापि सम्भावना। नन्वत्र गुणभावः तत्र च राज्यमिति कथमागमन-मिति चेत्तत्राह गोविन्द इति । देवादिभिः सर्वे-रेवात्रेन्द्वत्वेन स्थापितः । किञ्च । स्वजनानिति । स्वजना हि द्रष्टव्याः, यद्यपि बहुधैवागमनमुचितं सकृदप्यायास्यतीति परमोभिलाषो द्योतितः । ग्रायास्यतीत्युत्तरे मनोरथमाह तिह द्रक्ष्याम तह्नक्ष्रमिति । ईश्वरप्रेरणाभावात् ग्राज्ञाभावाच्च गमनमसम्भावितम्, यतत्ते निरुद्धाः, ग्रागमनमेव हि निरोधज्ञापकम् । सुनसमिति सौन्दयं निरू-पितम् । सुस्मितसहितमोक्ष्रणं यत्रेति तस्य सर्वे कृपादिभावा निरूपिताः । नित्यं निरोक्षितमिति प्रेमाधिक्यात् कामितमिव जातम् ॥१६॥

द्याख्यार्थ — जो जिसको याद करता है, उसको उसकी ग्रमिलाषा होती है। जिससे स्मरण कराने वाला उसके पास जाता है ग्रतः यहां भी ऐसी संभावना है, ग्रर्थात् ग्रावेंगे, यह शङ्का नहीं करनी वाला उसके पास जाता है ग्रतः यहां भी ऐसी संभावना है, ग्रर्थात् ग्रावेंगे, यह शङ्का नहीं करनी चाहिए कि यहां ग्रुण भाव' है। वहां तो राज्य है, इसिलए कैसे ग्राना होगा ? यहां भी राज्य है, व्योंकि समस्त देवों ने यहां ग्रापको 'इन्द्र' पदवी दी है। जिससे ग्राप 'गोविन्द' कहलाते हैं। इसके व्योंकि समस्त देवों ने यहां ग्रापको 'इन्द्र' पदवी दी है। जिससे ग्राप 'गोविन्द' कहलाते हैं। इसके ग्रालावा यहां स्वजन रहते हैं, उनको देखना चाहिए। यद्यपि उन्हें कई बार ग्राना चाहिए ग्रन्यथा ग्रलावा यहां स्वजन रहते हैं, उनको देखना चाहिए। यद्यपि उन्हें कई बार ग्राना चाहिए ग्रन्थथा एक वार भी ग्राऐगे तो सही, इस प्रकार नन्दजी ने ग्रत्यन्त ग्रीभलाषा प्रकट की है। ग्रावेंगे, ऐसा उत्तर मिलने की ग्राशा से ग्रपने मन के भाव प्रकट करते हैं कि जब पधारेंगे तब उनके मुखारविन्द उत्तर मिलने की ग्राशा से ग्रपने मन के भाव प्रकट करते हैं कि जब पधारेंगे तब उनके मुखारविन्द के दर्शन होंगे।

ईश्वर की प्रेरणा तथा ग्राज्ञा के ग्रभाव से गमन की संभावना नहीं दीखती है। कारण कि वे निरोध किए हुए है। ग्रागमन ही निरोध का ज्ञापक है, जो निरूद्ध हैं, उनको भगविदच्छानुसार ही सब कुछ करना चाहिए। 'सुनस' शब्द से भगवान की सुन्दरता का वर्णन किया है। 'सुस्मिते–ही सब कुछ करना ग्रादि भाव बताए हैं' वैसे मुखारविन्द का ग्रिधक प्रेम से नित्य देखने के क्षरण कामित् के समान वे हो गए हैं + ॥१६॥

श्रामास — ग्रस्माकं तु तत्स्मरगां सर्वदैव स्मारकागां बहुत्वादिति वक्तुं भगवत्कृ-तोपकारान्निदिशति दावाग्नेरिति ।

ग्राभासार्थ—यहां स्मरण कराने वाले वहुत हैं. ग्रतः हमको तो उनका सदैव स्मरण होता रहता है। यह बताने के लिए भगवान् ने लीलाएं कर जो जो उपकार किए उनको 'दावाग्नेः' ग्रादि श्लोकों से कहते हैं।

श्लोक—दावाग्नेर्वातवर्षाञ्च वृषसर्पाञ्च रक्षिताः । दुरत्ययेभ्यो मृत्युभ्यः कृष्णोन सुमहात्मना ॥२०॥

१- यहाँ गायों को चराता हैं, २- कामना से प्राप्त वस्तु।

<sup>+</sup> लेखकार 'नित्य' शब्द का भाव प्रकट करते हैं कि 'मुखारविन्द' में निरीक्षित भी प्राप्त ही है।

श्लोकार्थ—देखो महात्मा कृष्ण ने दावानल, वायु सहित वर्षा, श्रिरिष्टासुर, सुदर्शन सर्प श्रीर श्रन्य श्रनेक दुरत्यय मृत्यु से हमारी रक्षा की है ॥२०॥

सुबोधिनी—साक्षान्नन्देन यावद्हष्टं तावद्-गण्यति विशेषतः। दावाग्निः कालियन्हदे। वातवर्षाद् गोवर्द्धनोद्धग्णे वृषोरिष्टः सर्पः सुद-र्शनः। चकारात्सर्वे श्रुताः सङ्गृहीताः। द्वितीय-चकारेण वरुणाद्युपद्रवात्। किंबहुना दुरत्यये- म्यो मृत्युभ्यः ये मृत्यवोऽप्रतीकार्याः कंसादयो दावानलादय एव वा । कृष्णेन सुमहात्मनेति फलरूपेणा साधनरूपेणा च, ग्रात्मत्वादुपकारान-पेक्षत्वं महत्वाद्बहूपकारत्वम् । एवमप्यप्राथित-मपि सर्वमेव हितं करोतीति सृष्टुत्वम् ॥२०॥

व्याख्यार्थ—नन्दजी ने जो देखे बहुत कर उनकी गर्गाना करते हैं। कालीय हृद पर दावाग्नि से, गोवर्द्ध न के उठाने के समय, ग्रारिष्ट, सुदर्शन सर्प ग्रीर 'च' शब्द से ग्रन्थ जो भी सुने हैं वे भी ग्रह्मा कर लिए जाय, दूसरे 'च' शब्द से वहमा ग्रादि के उपद्रव से, विशेष क्या कहें जो भी मृत्यु दुरत्यय है, ग्रथवा कंस ग्रीर दावानल ग्रादि मृत्यु कर्ता हैं, उन सर्व संकटो से, महात्मा कृष्मा ने ग्रापने फल रूप तथा साधन रूप से रक्षा की है। ग्राप हमारी ग्रात्मा ही हैं, उपकार की ग्रपेक्षा नहीं की है तथा महान् हैं, जिससे बहुत उपकार किये हैं। महात्मा शब्द के पूर्व 'सु' शब्द का भाव प्रकट करते हुए कहते हैं कि प्रार्थना करने के सिवाय भी सर्व प्रकार हित ही करते हैं, इसलिये ग्राप उत्तम हैं।।२०।।

#### ग्रामास-तिहं कथं न गम्यत इत्याशङ्कचाह स्मरतामिति ।

ग्राभासार्थ—जब इस प्रकार उन्होंने उपकार किये हैं, तब क्यों नहीं ग्राप वहां जाते हैं ? यों शङ्का हो तो उसका उत्तर 'स्मरतां' श्लोक में देते हैं।

### श्लोक—स्मरतां कृष्णवीर्याण लोलापाङ्गिनिरीक्षितम् । हसितं माषितं चाङ्ग सर्वा नः शिथलाः क्रियाः ॥२१॥

श्लोकार्थ — हम श्रीकृष्ण का पराक्रम, लीला से कटाक्ष सहित देखना, हँसना तथा भाषण ग्रादि का स्मरण करते हुए कियामात्र करना भूल जाते हैं; ग्रतः नहीं जा सकते हैं ॥२१॥

सुबोधिनी — कृष्णवीर्याणि स्मरतामप्यस्मार्क । सर्वाः क्रियाः शिथिला भवन्ति । भगवतः स्थाने गमनं प्रेम्णा भवति ग्रस्मदीयो भगवान् किमिति

तत्र तिष्ठति गत्वा समानेय इति, तत्र वीर्याणि स्मृत्वा एतावन्तमुपकारं भगवान् कृतवान् किम-स्माभिः कृतं के वा वयं कथं चैतद् धाष्ट्यं मिति

१- टाले नहीं जा सकते हैं।

शैथिल्यं भवति । सुखार्थं चेत् कृष्णत्वात् सदा-नन्द इति स्मृत एव सुखं प्रयच्छति । स्रत उभय-थापि गमनं बाधितम् । श्रथेन्द्रियस्खार्थं भगवान् द्रष्टव्य इति चेत्तत्राह लोलापाङ्गनिरोक्षितिमिति लीलया यदपाङ्गनिरीक्षणं तत् स्मरतामिति, भगवतो हिष्टिश्चे द्भाव्यते तावतंव पश्यतीति बुद्धचा चक्षुः शाम्यति । लीलापूर्वकं पश्यतीति लीलादर्शनेन प्रागास्तृप्यन्ति, ग्रपाङ्गेन यत्पश्यति

तेनैश्वर्यं प्रकटीभवद् धाष्ट्यं दूरीकरोति । हसि-तेन च मोहयति, भाषितेन श्रोत्रादि सुखं सम्पा-दयति, ग्रतः सर्वार्थं प्रयत्नाद् दूरीकरोति नास्माकं गमनसामथ्येमिति भावः । चकारात्सवं भगवच-रित्रम् । अङ्गेत्यप्रतारणाय, सर्वा दैहिक्यो मान-सिक्यो लौकिक्यो वैदिक्यश्च, तदर्थमुद्योगे तत्सम-ररणमावश्यकम्, स्मररणे च गमनासम्भवः ॥२१॥

व्याख्यार्थ-कृष्ण के किये हुए पराक्रमों को केवल याद करते हुए भी हमारी सर्व क्रियाएं शिथिल हो जाती हैं। भगवान् के पास जाने के लिये शिथिलता न हो तो प्रेम से जाना हो सकता है। मन में यह विचार होता है, कि भगवान हमारे हैं, वहां क्यों रहते हैं? चल कर वहां से ले म्रावें, किन्तु इस प्रकार विचार करते भ्रापके पराक्रमों का जब स्मरण स्राता है तब विचार स्राता हैं कि भगवान् ने तो इतना उपकार किया है, किन्तु हमने क्या किया हे?हम कौन हैं?श्रौर यह हमारी कैसी धृष्टता है, इस प्रकार के विचारों से शिथिलता ग्रा जातीं है। हम वहां जाकर उनको ग्रपने मुख के लिये ले ग्रावें। यदि ग्राप यों कहो तो भी वहां जाना निरर्थक है, क्योंकि कृष्ण तो सदानन्द रूप होने से स्मरण मात्र करने से ही सुखदान कर देते हैं। श्रत: दोनों प्रकार गमन का बाध होता है। यदि कहो कि इन्द्रियों को सुख हो, तदर्थ वहां जाकर दर्शन करना चाहिये, तो यह कहना भी तत्त्व वाला नहीं है। कारण कि उनकी लीला से जो कटाक्ष द्वारा ईक्षण है, उसके स्मरण से ही इन्द्रियों को ग्रानन्द प्राप्त हो जाता है।

यदि बुद्धि से भगवान् के हिंटि की भावना की जाए तो इससे चक्षु को ग्रानन्द प्राप्त हो जाता है। भगवान् लीला कर रहे हैं,इस भावना से देखा जाए तो उस लीला के दर्शन से प्राण तृप्त हो जाते हैं। उस लीला में जब भगवान् श्रपाङ्गों भे देख रहे है श्रौर वैसे दर्शन होते हैं तब तो घृष्टता व दूर हो जाती है ग्रीर सर्व में ऐश्वर्य प्रकट हो जाता है। ग्रापका हास्य मोहित करता है। ग्रापका भाषरा श्रोत्र ग्रादि को सुख देता है, ग्रतः सर्व प्रकार के ग्रर्थ प्रयत्न से ही पूर्ण कर हमको दूर रखना चाहते हैं। जिससे हममें गमन की समर्थता नहीं रहती है। श्लोक में 'च' इसलिये दिया है कि यह सब भगवान् का ही चरित्र (लीला) है। हे अङ्ग ! यह सम्बोधन इसलिये है कि यह जो कुछ कहा जाता है वह प्रतारएगा के लिये नहीं कहा जाता है, किन्तु यह सत्य ही है। देह, मन, लौकिक ग्रौर वैदिक सम्बन्ध वाली क्रियाएँ है। उन सर्व के उद्योग करने में उनका स्मरण ग्रावश्यक है। स्मरण होने से गमन ग्रसम्भव है, क्यों कि उससे सर्वथा ग्रानन्द प्राप्ति होने पर जाने की शक्ति ही नहीं रहती है ॥२१॥

१- कटाक्षों से,

२- मथुरा जाने की ढिठाई-ईश्वर की भाँति ग्रपने घर में ही लीला रस का ग्रनुभव ३- धोखे लेना-लेखकाराः

श्राभास-किश्च। क्षरो क्षरो वयं मुक्ताश्च भवाम इत्याह सरिच्छैलेति।

श्राभासार्थ - हम क्षण क्षण में मुक्त हो जाते हैं, जिसका वर्णन (सरिच्छैल वनोहें शान्) श्लोक में करते हैं।

श्लोक—सरिच्छंलवनोहेशान्मुकुन्दपदभूषितान्। श्राक्रीडानीक्षमाणानां मनो याति तदात्मताम् ॥२२॥

श्लोकार्थ-श्रीकृष्ण के चरण चिन्हों से ग्रलंकृत नदी, पर्वत ग्रौर वन के प्रदेश एवं जो उनके क्रीड़ा के स्थल हैं, उनको जब हम देखते हैं, तब हमारा मन तद्रुप हो जाता है ॥२२॥

सबोधिनी-यत्र यत्र भगवता स्वानुभावः स्थापितः तदृशंनेनैव मनस्तदात्मतां भगवदावेश-मेव प्राप्नोति तेन सुतरामेव गमनाभावः । सरिद्य-मूना शैला गोवर्द्ध नादयः, वनोद्देशाः वृन्दावनभू-मयः । एतेषु भगवदनुभावार्थमाह मुकुन्दस्य मोक्ष-

दातुः पदंभू षितानिति । अनिभिष्रेतेष्विप कदा-चित्पदानि भवन्तीति तेषु भगवतस्तात्पर्यार्थमाह श्राक्रीडानिति श्रासमन्तात् क्रीडास्थानभूतान्। ईक्षमाणानामिति नैकट्याहर्शनमावश्यकम्, ईक्ष-गामेव च मनसस्तदात्मकत्वे हेतुः ॥२२॥

व्याख्यार्थ - जहां जहां भगवान् ने अपना समर्थ्य स्थापित किया है, उसके दर्शन से ही मन में भगवदावेश हो जाता है अर्थात् मन तद्रूप हो जाता है जिससे निपट ही जाने का ग्रभाव हो जाता है। प्रभाव वाले स्थान कहते हैं, यमुना, गोवर्द्ध न ग्रादि पर्वत, वृन्दावन ग्रादि वनों की भूमि। इनमें मुकून्द भगवान् ने चरगों द्वारा, ग्रपना प्रभाव स्थापित किया है। जिन स्थानों को पादों से प्रभावित करने की इच्छा नहीं थी, वे भी कभी पदारविन्दों से विभूषित हो गये, क्योंकि खेलते खेलते वहां चरण धरे गये ग्रतः श्लोक में क्रीडास्थान भी कहे हैं। ये सब निकट हैं ग्रतः दर्शन ग्रावश्यक हैं ग्रर्थात दर्शन स्वत: भी हो ही जाते हैं, वह दर्शन ही मन के तद्र प होने में हेतू है ॥२२॥

श्राभास-ननु कथमेवं सामर्थ्यमवगतं विपरोतबुद्धेर्द्ध दित्यादित्याशङ्कथाह मन्ये कृष्णं च रामं चेति।

ग्राभासार्थ - जब विपरीत बुद्धि भी हढ है, तब रामकृष्ण के सामर्थ्य को ग्रापने कैसे जान लिया? जिसका उत्तर 'मन्ये कृष्णं च रामं च' श्लोक में देते हैं।

श्लोक - मन्ये कृष्णं च रामं च प्राप्ताविह सुरोत्तमौ । सुरागां महदर्थाय गर्मस्य वचनं यथा ।।२३।।

इलोकार्थ - गर्गाचार्यजी के वचनानुसार मैं मानता हूँ कि सुरीं में उत्तम राम और

कृष्ण देवताम्रों के बड़े कार्य करने के लिए यहाँ पधारे हैं ॥२३॥

सुबोधिनी — महत्वाद्वस्तुसामर्थ्यं नेव मनस्तदा-त्मकं भवतीति श्रुतमिष कदाचिदसम्भावनया प्रतीति न गृह्णाति, ममत्वनुभवः प्रतीति गृह्णा-तीति मन्य इत्याह कृष्णं च रामं चेति चकारद्वयं सर्वदेवगणसमुच्चयार्थम् । ननु तादृशयोः सुरोत्तम-योर्बा द्वादेरप्यधिकयोरिहागमने को हेतुरित्याश- क्कचाह सुराएगं महत्कार्यार्थमिह स्वयमेव समा-गतौ नतूत्पन्नौ येन विना तत्कार्यं न भवति । ननु तर्को न प्रमारामिति कथ निर्एोतुं शक्यते तत्राह गर्गस्य वचनं यथेति । गर्गस्य तथैव वचनं ग्रतः प्रमारामनुभवाभ्यां देवोत्तमत्वं सिद्धमिति माहा-त्म्यज्ञानं युक्तमेव ॥२३॥

व्याख्यार्थ — महान् होने से तथा वस्तु की सामर्थ्य से मन तद्रूप हो जाना है, वैसा सुना गया है तो भी कभी ग्रसम्भावना से वैसी प्रतीति को मन नहीं प्रहण करता है। किन्तु नन्दजी कहते हैं कि मुभे तो ग्रनुभव है, ग्रतः मेरा मन प्रतीति को ग्रहण करता है। इसलिए मैं मानता हूँ कि राम ग्रीर कृष्ण दोनों सर्व देवों से श्रेष्ट हैं। इसलिये दो बार 'च' दिये हैं, यदि वे सर्व ब्रह्मा ग्रादि देवों से भी उत्तम हैं तो उनके यहां ग्राने का क्या कारण है शिसके उत्तर में कहते हैं कि देवताग्रों के महान् कार्य सिद्ध करने के लिए यहां स्वयं ही ग्राए हैं न कि उत्पन्न हुए हैं, ग्रापके ग्राए बिना देवों का कार्य सिद्ध नहीं हो सकता था। यदि कहो कि यह ग्रापका तर्क ही है, इसमें कोई प्रमाण नहीं है, प्रमाण के विना कैसे निर्णय किया जावे ? इस पर कहते हैं कि प्रमाण है, गर्गाचार्य ने जैसा कहा है वैसा मैं भी मानता हूँ, ग्रतः गर्गाचार्य के वचन प्रमाण ग्रीर मेरा ग्रनुभव दोनों, से सिद्ध है कि ये सकल देवों में उत्तम हैं, इनका माहात्म्य, ज्ञान योग्य ही है।।२३।।

ग्राभास — सामर्थ्येनापि तन्निश्चीयत इत्याह कंसिमिति त्रिभिः।

ग्राभासार्थ – सामर्थ्य से भी उसका निश्चय किया जाता है जिसका वर्गन 'कंस' श्लोक से लेकर तीन इलोकों में करते हैं।

श्लोक — कंसं नागायुतप्रागं मल्लौ गजपति तथा । श्रवधिष्टां लोलयैव पशूनिव मृगाधिपः ॥२४॥

श्लोकार्थ — जैसे सिंह पशुग्रों को मारता है, वैसे ही उन्होंने दस हजार हाथियों के बल वाले कंस को तथा दो मन्न एवं कुबलयापीड हस्ती को लीला से ही मारा है।।२४।।

१- यों कैसे हो सकेगा ? इस प्रकार की दोष बुद्धि।

मुबोधिनी—सात्त्विकी राजसी तामसी च लीला क्रमेगा निरूपिता, नागायुतस्य हस्तिनां दशसहस्रस्य यावद्बलं तावान् प्रागो बलं यस्य, मल्लाविप तथा चागूरमृष्टिकौ नागायुतप्रागौ, गजपितः कुवलयापीडस्तथा । वस्तुतोयमिप नागायुतप्रागाः, चागूरस्तु स्वापेक्षया हीनत्वं युद्धार्थं वदन् तथोक्तवान् । दशसहस्रागां वा दिपानां सत्त्वं बिभर्तीति तत्र योजनीयम् । ग्रन्थ-

थात्र तथेतिवचनमसङ्गतं स्यात् । ततश्चतुणां बलं चत्वारिशत्सहस्रगजपरिमितं भवति, एतादः शानिप लोलयेवाविधृष्टाम् । तिहं मन्त्रादिसाम-ध्येन हतवानित्याशङ्क्ष्य दृष्टान्तमाह पश्चित्व मृगाधिप इति । सिहः स्वभावत एव पश्च हिन्त, गजो हि तस्य प्रतिपक्ष्यिप भवति न तु पश्चो गवादयः, अतस्ततोनन्तगुणं सामध्यं भगवतः सूचितम्।।२४।।

च्याख्यार्थ—सात्विकी. राजसी ग्रीर तामसी लीलाएँ कम से कही। ग्रब सामर्थ्य बताते हैं, हैं, जिस कंस में दश हजार हाथियों का बल है वैसे कस को, वैसे चारगूर ग्रीर मुध्ठिक मल्ल भो दश हजार हाथियों समान बल वाले थे उनको, एवं दश हजार हाथियों के समान बल वाला एक कुबलयां पीड हस्ती था, जिसको भी, इन सब में चालीस हजार हाथियों का बल था, जिनको भी, लीला से ही नष्ट कर दिया, यों तो नहीं कि मन्त्र ग्रादि के बल से नष्ट किया ? इस शङ्का के निवारण के लिये हष्टान्त देकर समभाते हैं कि जैसे सिंह पशुग्रों को स्वभाव से ही नष्ट कर देता है ग्रर्थात् सिंह में वैसी शक्ति स्वभाव से ही है। उसी प्रकार भगवान् में भी स्वभाव से उससे ग्रनन्त गुणा सामर्थ्य है। ग्रतः मन्त्र ग्रादि से वध नहीं, किन्तु स्वाभाविक शक्ति के कारण लीला से वध किया है, यह बताया हैं; सिंह का गज ही विरोधी होता है, गी ग्रादि पशु नहीं।।२४॥

ग्रामास-राजसीं लीलामाह तालत्रयमिति ।

माभासार्थ — राजसी लीला का वर्गान 'तालत्रयं' श्लोक से करते हैं।

श्लोक—तालत्रयं महासारं धनुर्यव्टिमिवेमराट् । बमञ्जंकेन हस्तेन सप्ताहमदघाद्गिरिम् ॥२४॥

श्लोकार्थ — तीन सौ हाथ लम्बे, तीन ताल वृक्ष के समान लम्बे, ग्रनम्न तथा विस्तार वाले धनुष को जैसे हाथी गन्ने को तोड़ता है, वैसे ही एक हाथ से तोड़ दिया ग्रीर एक हाथ से सात दिन तक गोवर्द्धन गिरि को धारण किया हैं।।२४।।

१- यह ग्राशय 'तथा' शब्द का है, नहीं तो 'तथा' शब्द निरर्थक हो जाता—श्री सुबोधिनी

मुबोधिनी—तालवृक्षस्य शतत्रयहस्तपरिमि-तस्य यावान् विस्तारः, तालानां त्रयं यत्रेति । महासारिमिति । ग्रतिहढम् । धनुर्यष्ट्रिमिति । धनु-रेव यिष्टिरूपमनम्रम् । ग्रनम्रस्य भङ्गः सुतरामे-वाशक्यः, ग्रत्रापि प्रकारान्तरेगा भङ्गाभावाय हष्टान्तः इवेभराडिति। यष्टिमिव वा इभरा-डिति। यष्टिरपि इक्षुः। 'यथेक्षुरण्डं मदकरी'ति बाक्येकवाक्यतयाः, तत्रापि एकेनैव हस्तेन बभञ्ज। एकेनैव हस्तेनेत्यग्रेऽपि सम्बध्यते। सप्ताहमदधाद्गिरिमिति।।२४।।

ध्याख्यार्थ – तीन सौ हाथ विस्तार वाले, तीन ताल वृक्ष के समान, ग्रनम्न तथा महान् हढ धनुष को एक लकड़ी समफ कर जैसे हस्तिराज गन्ने को तोड़ देता वैसे ही एक ही हाथ से तोड़ दिया, जैसे कहा कि 'यथेक्षुदण्डं मदकरी' ' इससे एक वाक्यता से सिद्ध कर दिखाई है तथा गन्ने के हिंदिया, जैसे कहा कि 'यथेक्षुदण्डं मदकरी' ' इससे एक वाक्यता से सिद्ध कर दिखाई है तथा गन्ने के हिंदिया, जैसे कहा कि भगवान् को यों तोड़ने में कुछ भी परिश्रम नहीं हुग्रा है। एक हाथ से इसका सम्बन्ध ग्रागे से भी है, ग्रतः कहा है कि 'सात दिन तक गोवर्द्ध गिरि' को भी एक हाथ से घारण किया है। २४।

श्राभास-तामसीमाह प्रलम्ब इति ।

श्रामासार्थ — तामसी लीला का वर्णन 'प्रलम्ब' इस श्लीक से करते हैं।

श्लोक—प्रलम्बो धेनुकोऽरिष्टस्तृगावर्तो बकादयः । दैत्याः सुराऽसुरजितो हता येनेह लीलया ।।२६।।

श्लोकार्थ—देव तथा ग्रमुरों को जीतने वाले, प्रलम्ब, धेनुक, ग्रिरिष्ट, तृगावर्त ग्रीर बक ग्रादि देंत्यों को जिसने लीला से मारा है ॥२६॥

सुबोधिनी — नात्र क्रमो विवक्षितः; ग्रादि-शब्देन वत्सादयः सर्व एव दैत्याः मानुषरवध्या ! किञ्च । सुरासुरजितः, सुरा ग्रसुराश्च जिता यैः, ते सर्वे ग्रस्मत्समक्षमेव लीलयेव हताः। ग्रतः सामर्थ्येनापि देवोत्तमत्वमेवेति निर्द्धारः ॥२६॥

ध्याख्यार्थ —यहां क्रम कहने की इच्छा नहीं समभी है। ग्रादि शब्द कह कर जिनके नाम नहीं लिए गये हैं। वे वत्सादि सब दैत्य ऐसे हैं, जिनको मनुष्य मार नहीं सकते हैं। इतना हो नहीं किन्तु इन्होंने सुर ग्रौर ग्रसुरों को भी जीत लिया है। वैसों को भी हमारे सामने लोला से मारा, ग्रतः वैसी सामर्थ्य के कारणा ये देवो में उत्तम है, वैसा निर्णय है। १६।।

ग्राभास—एवं स्निग्धस्य भगवद्गुणानुवर्णने यद्भाव्यं तञ्जातमित्याह इतीति।

१- मस्त हाथी जैसे गन्ने के दण्ड की,

श्राभासार्थ - इस प्रकार प्रेमी के गुगाों के वर्णन करने से जो होता है वह नन्दजी को भी हुवा जिसका वर्णन 'इति संस्मृत्य' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — श्रोशुक उवाच — इति संस्मृत्य संस्मृत्य नन्दः कृष्णानुरक्तधीः । श्रत्युत्कण्ठोऽभवत्तूष्णीं प्रेमप्रसरविह्वलः ॥२७॥

श्लोकार्थ —श्री शुक्तदेवजी ने कहा कि श्रीकृष्णचन्द्र में प्रेमासक्त बुद्धि वाले नंदजी इस प्रकार स्मरण करते-करते ॄबहुत उत्कण्ठा से प्रेम बढ़ जाने से विह्वल हो गए, जिससे चुप हो गए ग्रर्थात् ग्रागे कुछ भी नहीं कह सके ॥२७॥

मुबोधिनी—श्रयमर्थः । नोद्धवो बोधितः किन्तु पदार्थस्मरणाभिलाष एवेत्युक्तमाधिकार बोधिन्यतुं संस्मृत्य संस्मृत्येत्युक्तम, न तूक्त्वोक्त्वा । यत्रव स्मरणानन्तरं वचने श्रसामर्थ्यं बुद्धेरनुरागः मनस उत्कण्ठा तत्रव तूष्णीं स्थित इति । स्मरणातृष्णीं भावयोर्मध्ये भावद्वयमवान्तरव्यापार-रूपमृत्पन्नमित्याह कृष्णानुरक्तधीरत्युत्कण्ठ इति ।

चित्तस्य स्मरणं बुद्धे रनुरागः मनस उत्कण्ठा, मनश्च वाचः पूर्वरूपम्, तत्र अनुरक्तबुद्ध्या, श्रौत्कण्ठ्ये न च ज्ञानिक्रयारूपाभ्यां शब्दोत्पित्त-प्रतिबन्धात्त्र्द्णोमभवत् । तर्हि तयोः प्रतिबन्धक-त्वेन न पुरुषार्थपर्यवपायित्वमित्याशङ्कच तयोः स्वतन्त्रकार्यमाह श्रेमप्रसरेग्,प्रेमप्रचारेण् विह्वलो जात इति ॥२७॥

व्याख्यार्थ — यह भाव उद्धव्जी को भी मालूम नहीं कराया किन्तु 'संस्मृत्य' इन दो पदों को कह-कर श्री शुकदेवजी ने यह बताया है कि भगवान् नन्दजी को याद करते हैं, श्रता नन्दजी को भी उनके स्मरण की श्रिमलाषा हुई है। जिससे नन्दरायजी उत्तमाधिकारी हैं। यदि उत्तमाधिकारी नन्दजी न होते तो क्लोक में 'संस्मृत्य-२' के स्थान पर 'उक्तवा उक्त्वा' कहते जहां स्मरण के श्रनन्तर कहने की सामर्थ्य न रहे, बुद्धि का अनुराग तथा उत्कण्ठा हो, वहां बोलना बंद हो जाता है। स्मरण तथा तृष्णी भाव के मध्य के समय में दो दूसरे भाव उत्पन्न हो जाते है। वे दो भाव कहते हैं, एक कृष्ण में प्रेमासक्त बुद्धि श्रीर दूसरी मिलने की चाहना। चित्त से स्मरण, बुद्धि से श्रनुराग श्रीर मन से उत्कण्ठा, श्रीर मन, वाणी का पूर्व रूप हैं। वैसी दशा में श्रनुरक्त बुद्धि तथा उत्कण्ठा से शब्द की उत्पत्ति में क्कावट उत्पन्न हो गई, जिससे नन्दरायजी बोल न सके। इस प्रकार प्रतिबन्ध होने से पुरुषार्थ की फल सिद्धि तो नहीं हुई ? इस शङ्का का समाधान करने के लिये कहते हैं कि श्रनुराग श्रीर उत्कण्ठा ने स्वतन्त्र कार्य किया जिससे प्रेम उत्पन्न हुश्रा श्रीर प्रेम से नन्दरायजी बिह्नल हो गए। श्रर्थात्र प्रेमानन्द रूप में मग्न हो गए। इस प्रकार पुरुषार्थ रूप फल की सिद्धि हो गई।।२७॥

श्राभास-एवं यशोदापि जातेत्याह यशोदेति ।

श्राभासार्थ - यशोदाजी भी वैसी ही हुई जिसका वर्णन 'यशोदा' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक — यशोदा वर्ण्यमानानि पुत्रस्य चरितानि च । श्रुण्वन्त्यश्रूण्यवास्राक्षोत्स्नेहस्रुतपयोधरा ॥२८॥ श्लोकार्थ — यशोदाजी ने ज्यों नन्द विश्वित पुत्र के चरित्र सुने, त्यों उसके ग्राँसू बहने लगे ग्रौर स्नोह से स्तनों से दूध टपकने लगा ।।२८।।

सुबोधिनी—नन्देनैव वर्ण्यमानानि भगवत-श्चरितानि शृण्वन्ती चकारात्स्मरन्ती च ग्रन्तः प्रेमपूर्णा ग्रश्नूणि नेत्रयोरस्नाक्षीत् विरहव्याकुला जाता । स्रन्तर्भगवदावेशेन हढप्रेम्गा स्नुतपयोधरा जाता । यथा नन्दे स्रावेशो विरहश्च एवमस्यामि द्वयं विगितम् ॥२८॥

व्यास्थार्थ—नन्द द्वारा विश्वित पुत्र के चिरित्रों को सुनने से ग्रौर स्वयं स्मरण करने से यशोदा-जी के ग्रन्तः करण में प्रेम उमड़ ग्राया। जिससे नेत्रों में से ग्रांसू बहने लगे एवं विरह से याकुल हो गई। उस प्रेम के कारण ग्रन्तः करण में भगवदावेश से एवं दृढ प्रेम से स्तनों से दूध टपकने लगा। जिस प्रकार नन्दजी में ग्रावेश ग्रौर विरह था, उसी प्रकार इनमें भी दोनों कहे हैं।।२८।।

ग्राभास — उभयेनापि ग्रनुराग एव भगवति परमप्रेमात्मको निरूपितो भवति । परमयं लौकिकः, ग्रयं च ज्ञानेनालौकिकः कर्तव्यः तत्कतुँ प्रेषित उद्धव इति तदुपयोगि सर्वमाहेत्याह तयोरित्थमिति ।

ग्राभासार्थ—यशोदा ग्रीर नन्दजी दोनों का भगवान् में परम प्रेम रूप ग्रनुराग का वर्णन किया, किन्तु यह ग्रनुराग लीकिक था। भगवान् की इच्छा इस ग्रनुराग को ज्ञान से ग्रलीकिक बनाने की थी। इसलिये उद्धवजी को भेजा, ग्रलीकिक करने के लिए जो उपयोगी है, वह सर्व कहा, जिसका क्रमश: वर्णन करते हुए 'तयोरित्थं' ध्रोक में उद्धवजी नन्द यशोदाजी के स्नेह का ग्रभिनन्दन करते हैं।

श्लोक—तयोरित्थं मगवित कृष्णो नन्दयशोदयोः । बीक्ष्यानुरागं परमं नन्दमाहोद्धवो मुदा ॥२६॥

श्लोकार्थ — नन्द ग्रीर यशोदाजी का भगवान कृष्ण में इस प्रकार का प्रेम देख उद्धवजी हर्ष से नन्दजी को कहने लगे ।।२६।।

मुबोधिनी—उभयोरिष, भक्ती मुख्यत्वान्नन्द-स्य प्रथमतो नन्दग्रहण्। सहजः सम्बन्धो लौकिको नास्तीति न यशोदायां विशेषः। नन्द-यशोदयोः भगवति कृष्णे ग्राविभूते सदानन्दे परममनुरागं सर्वकियात्याजनपूर्वकसर्वभावभग- वद्ग्रह्णात्मकं वोक्ष्य, यशोदा कदाचिल्लाज्ञिता भविष्यतीति नन्दमाह् यतः स उद्धवः उत्सवात्मकः तस्मिन्नागते शोकांशेन न भाव्यमिति मुदेति। भगवद्भक्तान् हष्ट्वा सम्भाषणेनाह्मपि कृतार्थो भविष्यामीति वा।।२६॥

च्याख्यार्थ - भगवान् में प्रेम दोनों का है, तो भी नम्दजी का नाम प्रथम इसलिये दिया है कि

भक्ति में नन्दजी की मुख्यता + है। भक्ति से जो सम्बन्ध होता है वह सहज ग्रर्थात् स्वाभाविक होता है। लौकिक नहीं होता है, इससे यशोदाजी में कुछ विशेषता नहीं है। जब सदानन्द भगवान् कृष्ण प्रकट हुए, तब नन्द यशोदाजी दोनों सर्व कार्य छोड़ सर्व भाव से भगवान् को ही प्रेम करने लगे, ग्रतः उद्धवजी इसका ग्रिभनन्दन करते नन्दजी को कहने लगे, वयोंकि उद्धवजी ने सोचा कि यशोदाजी कदाचित् लिख्ति हो जाए, ग्रतः नन्द को कहना ही युक्त है। उद्धवजी उत्सव रूप है, उनके ग्राने पर किसी प्रकार शोक का ग्रंश भी न रहना चाहिए, इसलिए श्लोक में 'मुदा' पद दिया है। ग्रर्थात् 'ग्रानन्द' से कहने लगे, ग्रथवा 'मूदा का भावार्थ यह भी है कि भगवद्भक्तों के दर्शन तथा उनसे

श्राभास—स्रोहमभिनन्द्य विषयस्यालौकिकत्वं बोधयति येन माहात्म्यज्ञानपूर्वकः सर्वतोधिकः स्रोहो भवति । युवाभिति ।

स्राभासार्थ — स्नेह का श्रभिनन्दन कर स्रब विषय की स्रलीकिकता का बोध कराते हैं, जिससे माहात्म्य ज्ञान पूर्वक सर्व से स्रधिक स्नेह होता है, (जिसका वर्णन 'युवां' श्लोक से उद्धवजी करते हैं।

श्लोक — उद्धव उवाच — युवां श्लाघ्यतमौ तूनं देहिनामिह मानद । नारायणोऽखिलगुरौ यत्कृता मितरोहशी ॥३०॥

श्लोकार्थ — उद्धवजी ने कहा कि हे मान देने वाले ! ग्राप दोनों निश्चय ही सब प्रािएयों में सराहने योग्य है; क्योंकि समस्त जगत् के गुरु नारायण में ग्रापने ऐसी हढ़ श्रनुराग वाली भक्ति की है।।३०।।

सुबोधिनी — प्रथमतोभिनन्दनं देहिनां मध्ये तत्रापीह भूमौ युवां यशोदानन्दौ श्लाध्यतमौं; सत्कर्मणा श्लाध्या भवन्ति । ततोपि ज्ञानेन ततोपि भक्त्या, भक्तावपि परमप्रेम सर्वोत्कृष्टम्, प्रमाणात्तु प्रमेयबलमधिकं तेन स्वतन्त्रभक्त्यपेक्षयापियं प्रमेयभक्तिः रसाला, श्रत ग्राह नूनमिति । मानदेति सम्बोधनं मह्यं मानं प्रयच्छसीति महान्वयमिप सत्यतया स्वीकुर्वित्यर्थः । ननु पुत्रस्नेहो-

संभाषगा करने से मैं भी कृतार्थ बनँगा ॥२६॥

ऽतिशयः कथं स्तूयते तत्राह नारायण इति, ग्रयं हि नारायणो मूलपुरुषः । नारायणशब्दोत्र पुरुषोत्तमवाची । ग्रिखलगुराविति, प्रमाणरूपोपि । सर्ववेदवक्ता नारायणः पुरुषोत्तम एवेति । श्रतः सर्वशास्त्रार्थरूपे प्रमेयबलवित यद्यस्मात्कारणाद् एतादृशी मितः कृता । देवोत्तमर्त्व तु नन्देनोत्कट-कोटिकसम्भावनया ज्ञातमेव, तस्मादसम्भावना न भविष्यतीति तत्र पुरुषोत्तमत्वं शोधतवान्।३०।

<sup>+</sup> प्रकाश - वर नन्द ने माँगा था; इसलिए नन्द मुख्य है, जिससे समास में नियमानुसार यशोदा का नाम पहले चाहिए, तो भी पीछे इसलिए दिया है कि भक्तों में नन्दजी को वर लेने से मुख्यता है।

१- प्रशंसा,

व्याख्यार्थ - प्रथम उनको ग्रिभनन्दन देते हुए कहते हैं कि इस पृथ्वी पर जितने देहधारी हैं, उनमें से ग्राप ही दोनों ग्रतीव बखान के योग्य हैं। जो सत्कर्म करते हैं वे बखाने जाते हैं। उससे भी जो ज्ञानी हैं, वे विशेष बखाने जाते हैं। भक्ति में भी परम प्रेमी भक्त सब से ज्यादा ग्रत्यन्त बखान के पात्र हैं। प्रमाण से प्रमेय बल ग्रधिक है, जिससे स्वतन्त्र भक्ति की ग्रपेक्षा से भी यह प्रमेय भक्ति रसाल ग्रथित् रसवती है। इसलिये श्लोक में 'नून' । पद दिया है, नन्दजी को 'मानद' संबोधन देकर यह बताया है कि ग्राप मुक्ते मान देते हो, इसलिये जो मैं कह रहा हूं, वह सत्य समक्त स्वीकार करो। नन्दजी कह दें कि यह अतिशय स्नेह पुत्र में है, इसलिये क्यों इतनी प्रशंसा कर रहे हो ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि ग्रापका यह स्तेह जिसमें है वे मूलपुरुष नारायण हैं। यहां श्लोक में जो नारायण शब्द है, वह 'पुरुषोत्तम वाचक' है इसलिये उसका विशेषण 'ग्रखिल गुरौ' दिया है। जिसका भावार्थ है कि वह प्रमाण रूप भी हैं। सर्व वेदों को कहने वाले नारायण पुरुषोत्तम ही हैं। सर्व शास्त्रों के ग्रर्थ रूप ग्रीर प्रमेय बल वाले पुरुषोत्तम में ग्रापने जिस कारण से ऐसी बुद्धि की है ग्रत: भ्राप भ्रत्यन्त ही सब से विशेष भ्रत्यधिक बखानने के योग्य हैं।

नन्दजी ने कुष्णाचन्द्र को उत्कट कोटि की संभावना से देवों में उत्तम जाना ही है, इससे नन्दजी को ग्रसम्भावना तो कभी न होगी,इसलिये उद्धवजी ने पुरुषोत्तमत्व का ज्ञान कराया है ॥३०॥

श्राभास-ग्रतः परं तस्मादधिको विषयो नास्ति भक्ते रप्यधिकं कर्तव्यं नास्तीति वक्तव्यम् । तत्र प्रथमं भगवतः सकाशादन्यो महान्नास्तीत्याह एतौ होति द्वाभ्याम् ।

म्राभासार्थ - ऊपर जो वर्णन किया गया है, जिससे म्रधिक कोई विषय नहीं है तथा भक्ति से ग्रधिक ग्रन्य कोई कर्तव्य नहीं है, जो कहा जाय। ग्रब उद्धवजो यह कहते हैं कि भगवान् से ग्रधिक कोई अन्य महान नहीं है, जिसका वर्णन 'एतौ हि' श्लोक में उनके स्वरूप का वर्णन करते हैं श्रीर 'यस्मिञ्जनः' श्लोक से धर्म की उत्कर्वता का वर्णन करते हैं।

श्लोक-एतौ हि विश्वस्य च बीजयोनी रामो मुक्तन्दः पुरुषः प्रधानम्। ग्रन्वीय भृतेषु विलक्षग्रस्य ज्ञानस्य चेशात इमौ पुरागौ ॥३१॥

श्लोकार्थ - ये राम और कृष्ण दोनों जगत् के बीज तथा योनि रूप हैं तथा प्रधान एवं पुरुष रूप भी ये ही हैं। भूतों में प्रविष्ट होकर विलक्षण ज्ञान के ईश हैं, तदिप ये दोनों पूराण पुरुष हैं ॥३१॥

सुबोधिनी-धम्यू त्कर्षेण धर्मोत्कर्षेण च माहात्म्यं द्विविधमिति । तत्र प्रथमं स्वरूपोत्कर्ष-माह। एक एव ताभ्यां ज्ञात इति ग्रावेशिनमपि ज्ञापियतुं तृल्यतया सम्बन्धं च दूरीकत् कृष्ण-रामौ निर्दिशति । एतौ हि निश्चयेन विश्वस्य बीजयोनी समवायिकारणं निमित्तकारणं च। बीजं हि समवायिकारणं, तत्र भगवत्सामध्येन सजातीयत्वमापद्यमानाः भूम्यवयवाः पुष्णान्ति, ततो वर्धते, सजातीयैव योनिरिप मुग्यते, विजा-तीयायां नोत्पद्यते, उत्पन्नमप्यन्यथा स्यात्, एतद्-भयमेर दृष्टं कारणम्। ग्रन्यत् जलान्नादिकं साधनपोषकत्वेन । तत्र यद्यं कप्रकारेगा भवेतां वृद्धिहासौ ग्राविभवितिरोभावौ न सङ्गच्छेया-ताम्, ततो भगवानुभयात्मको भवति । लोके तू उभयोः साधका ग्रन्येपि मृग्यन्ते, ग्रत्र भगवाने-वेति तदेकप्रयोजनाय च तथाजात इति न सह-कार्यपेक्षा । ग्रत एव ब्रह्म प्रथमं प्रकृतिपृष्ठषरूपेरा भवति । एवं सति युक्तिर्ब ह्यािंग सङ्गच्छते । ब्रह्म-वादे तू तदेव सर्वशक्तियुतं क्रमेणैवाभिव्यक्तो भविष्यामीति प्रथमसृष्टौ ताहशमृत्पाद्य क्षयवृद्ध-चनपेक्षां वा ताहशमेवोत्पाद्य पश्चालोके बहपकार-सिद्धचर्थमेवैकैकस्य बहुधोपयोगाय शक्तिसमूहं विभज्य, बीजयोन्यादिभावेन वस्तूनि परिकल्प्य स्थापितवानिति विशेषः। उभयथापि पश्चात् प्रकारद्वयं सिद्धमिति मन्तव्यम्। अनुभवसिद्ध-त्वात् । तथात्रापि मोक्षमृष्ट्यादि चतुर्विधपुरुषा-र्थान् साधयित् सर्वस्यापि सर्वं मा भवतिवति स्व-

शक्ति विभज्य मोक्षभक्त्योः स्वयं बीज योनिश्च

रामः । मुष्ट्यादौ त् विपरीतिमिति । उभाविप योनिबीजभावेन सर्वलोकानां हितार्थमवतीएाँ। ग्रत एकस्यैव हितार्थत्वेन ग्रहिए न कोपि पुरुषार्थः सिद्धचेत्। त्रत एव सर्वत्राभ्यूदयफलेषु रामस्य प्राधान्यम्, भगवतः सहभावमात्रम् । क्वचिद्राम-स्य प्राधान्यं प्रथमनिर्देशेन । साक्षान् महती शक्तिः कृष्ण एवेति न क्वापि सहभावो निरू-पितः । निःश्रेयसे तू रामस्य सहभावः साधारण्ये द्वयोस्तुल्यतया निरूपगामिति सर्वत्रैव विमर्शः। ग्रतो भगवतो जगत्कार्गात्वं मोक्षदातृत्वं च निरूपयन् एवं निरूपयति । एषा यक्तिहिशब्देनो-च्यते। एतौ कृष्णरामौ विश्वस्य बीजयोनी उभावपि । तौ गरायति रामो मुक्त्द इति । नाम्नाग्रभ्यदयनिःश्रेयसफलं ज्ञापितम्। एताविति भक्त्या प्राद्भूंती प्रदर्शयन्त्रिवाह 'द्रब्द्रमेष्याव' इत्यनेन सत्यं निरूपितम् । द्विरूपता किमर्थेत्या-शङ्क्य हुष्टान्तमिव वदन् स्वरूपद्वयं निर्दिशति पुरुषः प्रधानमिति । अनयोः प्रकृते विशेषमाह ग्रन्वीय सर्वेषु भूतेषु विलक्षरास्य विः काल एव लक्षणं यस्य तस्याभ्यदयस्येशानौ । तथा ज्ञानस्य च मोक्षसाधकस्य विलक्षगात्वं प्रापिश्वकाद्वलक्ष-ण्यं चकाराद्धक्तेरपीशाते समथौ भवतः। एतद-र्थमेवैतौ प्राद्भू तावित्यर्थः । एवं हि सति ब्रह्म भगवान कार्यमिव एतत्प्रयोजनकावेतावाविर्भा-विताविति शङ्का स्यात् तद्वचावृत्त्यथंमाह इमौ पुरागाविति । एतावेवंभूतौ पूर्वसिद्धावेवानन्त मृतित्वाद्भगवतः ॥३१॥

व्याख्यार्थ - भगवान् का माहातम्य दो प्रकार से जाना है। एक धर्मी के उत्कर्ष से, दूसरा धर्म के उत्कर्ष से, उनमें प्रथम धर्मी (स्वरूप) के उत्कर्ष का वर्णन करते हैं। नन्द यशोदाजी ने एक ही जाने, कारए कि राम भी आवेशी होने से वही है। यों जतानेके लिए दोनों को एक ही करके जाना। लौकिक पुत्रत्वादि सम्बन्ध की यहां गए। ना कर दोनों को समान रूप समक्ष कृष्ण ग्रीर राम कहे हैं। ये दोनों निश्चय जगत् के समवायी तथा निमित्त कारए। हैं। बीज समवायी कारए। है, उसमें भगवान् सामर्थ्य से सजातीय पन को प्राप्त हुए। भूमि के अवयव पूष्ट होकर बढते हैं। योनि, भी

१- निमित्त कारगा,

सजातीय होनी चाहिये विजातीय योनि होगी तो वृद्धि न होगी । यदि उत्पन्न हो भी जाय तो वह बीज के योग्य नहीं होती है। ये दोनों प्रस्यक्ष कारण हैं, दूसरे , जल और मन मादि पोषण मादि के साधन रूप हैं। यदि विश्व में एक प्रकार से होवे तो यह जो विश्व में आविर्भाव तथा तिरोभाव होता है, वह नहीं होगा। इस कारण से भगवान् उभयविध होते हैं। लोक में तो दोनों को सिद्ध करने वाले दूसरे भी पदार्थ खोजे जाते हैं वा माने-जाते हैं। यहां के तो भगवान् ही, अर्थात् भगवान् एक ही, उस प्रयोजन के लिये वैसे हुए हैं। इसलिये दूसरे सहकारों की अपेक्षा नहीं है। इसलिये ही न्नह्म प्रथम प्रकृति पुरुष रूप से प्रकटे हैं। यों समभने से युक्ति ब्रह्म में ही बन सकती है। ब्रह्मवाद में तो वह ही सर्व शक्तिवान् है। कम से प्रकट हूंगा, इस इच्छा से प्रथम सृष्टि में वैसा प्रकट कर, ध्रथवा क्षय एवं वृद्धि की उस सृष्टि में अपेक्षा न कर सृष्टि प्रकट की, किन् पश्चात् लोक में बहते उपकारों की सिद्धि के लिये ही एक एक का बहुप्रकार से उपयोग हो,इसलिये शक्ति समूह का विभाग कर बीज तथा योनि म्रादि भाव से वस्तुम्रों को कल्पना कर स्थापना की है इतना हो विशेष । दोनों प्रकार से भी, दो प्रकार पीछे हुए हैं, यों मानना चाहिये, यह अनुभव से सिढ़ है, उसी प्रकार यहां भी मोक्षा, सृष्टि ग्रादि चतुर्विध पुरुषार्थों को सिद्ध करने के लिये 'सर्वस्यापि सर्व मा भवतु' सब को भी सर्व न हो,इस इच्छा से अपनी शक्ति का विभाग कर,मोक्ष तथा भक्ति के आप स्वयं बीज बने भीर राम रूप से योनि हुए। सृष्टि भ्रादि में उसमे विपरीत है, दोनों ने हो योनि बीज भाव से सर्व लोक के हितार्थ भ्रवतार लिया है । भ्रतः एक से ही हित होगा, यों मान लेने से कोई भी पुरुषार्थ सिद्ध न होगा, इसलिये ही सवंत्र अभ्युदय के फलों में राम की प्रधानता है। भगवान का केवल सहभाव है। कहीं कहीं इस प्रकार राम की प्रधानता है, यों राम का नाम प्रथम कहकर बताया है। साक्षात् बड़ी शक्ति तो कृष्ण ही है, इसलिये कहीं भी राम का सहभाव मिला, यों नहीं कहा है। नि:श्रेयस<sup>६</sup> में तो राम का सहभाव जो कहा है, वह साधारणतया दोनों को समानता दिखाने के लिये है। यों सब जगह विचार करना चाहिये, स्रतः भगवान् का जगत् कारणत्व नथा मोक्षदानापा निरूपगा करते हुए इस प्रकार निरूपगा करते हैं। 'हि' शब्द से यह युक्ति कहीं जातो है कि ये दोनों विश्व के बीज ग्रीर योनि हैं। उनके नाम राम ग्रीर मुकुन्द कहकर यह बताया कि ये ग्रम्युदय ग्रीर नि:श्रोयस रूप फल हैं। यों कहने से यह दिखाया है कि ये दोनों भक्ति से प्रकट हो गये है। जिससे, 'द्रब्टूं एब्यामः' जो कहा था वह सत्य है। दो रूप से क्यों प्रकटे हैं ? इस शङ्का का निवारण करते हुए हुष्टान्त की तरह दो स्वरुप बताते हैं। ये दो स्वरूप इसलिये प्रकटे हैं, जो एक पुरुष दूसरा प्रधान रूप हैं। प्रकृत " विषय में विशेष कहते हैं कि वे सर्व में अनुस्यूत हो कर ", काल हा है। लक्षरा जिसका वैसे अभ्युदय के स्वामी हैं, इसी प्रकार मोक्ष साधक ज्ञान भी प्रपश्च के ज्ञान से विलक्षरण है। उसके तथा 'च' से भक्ति के भी ईश हैं, ग्रथित् ये दोनों इसलिये ही प्रकटे हैं, जो यों है तो ब्रह्म भगवान् कार्य रूप हुए, जिसके प्रयोजक ये दो प्रकट हुए, वैसो शङ्का के निरास रे के लिये ये दोनों सनातन हैं, इस प्रकार प्रकट हुए, ये दोनों पूर्व से ही सिद्ध है कारए। कि भगवान ग्रनन्त भृति हैं ॥३१॥

१- ग्रप्रत्यक्ष, २- बीज तथा योनि ग्रथीत् समवायो ग्रौर निमित्त कारगा

३- ग्राविर्भाव तथा तिरोभाव, ४- सृष्टि में, ५- बीज ग्रीर योनि रूप, ६- समवायी कारण,

७- निमित्त कारण, द- उन्नति, ६- कल्याण, नि:श्रेयस का अर्थ भक्ति भी है,

१०- स्वाभाविक. ११- मिलकर, १२- मिटाने।

श्रामास-एवं स्वरूपोत्कर्षमुक्त्वा धर्मोत्कर्षमाह यस्मिञ्जन इति ।

श्राभासार्थ-इस 'यस्मिञ्जनः' श्लोक में धर्म से उत्कर्ष कहते हैं।

श्लोक — यस्मिञ्जनः प्रागावियोगकाले क्षरां समावेश्य मनो विशुद्धम्। निह्रंत्य कर्माशयमाशु याति परां गति ब्रह्ममयोऽर्कवर्गः ॥३२॥

श्लोकार्थ - मनुष्य प्रारण त्यागने के समय क्षण मात्र भी ग्रपना शुद्ध मन जिसमें रखकर कर्माशय को त्याग शीघ्र ही अर्क समान वर्ण वाला ब्रह्म रूप हो, तो परम गति को पाता है ॥३२॥

मुबोधिनी - यद्यपि परःसहस्रं भगवद्धर्माः सन्ति, तेषां माहातम्यं च भगवत एव, धर्मधीम-गोरभेदात् भगवानेव धर्मरूपेगा भवतीति सिद्धा-न्तात्, सिद्धान् धर्मान् परित्यज्य प्रमाणबलेन भावकेन मनसा परिकल्पितं भगवद्रूपं सर्वेषां स्वाधीनं मत्वा तस्य माहात्म्यमाह । यस्मिन् मानसे रूपे जनः प्रागा प्रागवियोगकाले क्षरां मनो विशुद्धं सम।वेश्य कर्माशयं निहुँत्य परां गति याति । साधनान्तरनिरपेक्षत्वज्ञापनाय यस्मिन मानसे रूप इत्युक्तम् । जन इति सामान्यतः, न तू ब्राह्म ऋषिवा । तत्रापि प्राम्वियोगकाले सर्वे-न्द्रियविकले अगुद्धावस्थायां क्षर्णं चित्तं समा-वेश्य, न तु बहुकालम्, नापि वाग्देहयोरनुवृत्तिः। तदपि रूपं सर्वफलसाधकमिति विशुद्धमित्युक्तम् । अन्यथा कामनायां तदेव फलिष्यतीति । विशेषेगा शुद्धिः कामनाभाव एव । नन् 'यदा सर्वे प्रलीयन्ते कामा येऽस्य हृदि स्थिताः। ग्रथ मत्योऽमृतो भव-

त्यत्र ब्रह्म समभूत' इति श्रुतेः कामनाभाव एव पुरुषार्थसिद्धौ निष्कामं सदात्मगात्म्येव भवतीति ज्ञानेपि सिद्धे कि भगवद्धमंमाहात्म्यमिति चेत्। सत्यम् । नात्र निष्कामता साधनान्तरेगा भवतोति निरूप्यते, येनान्यथासिद्धं स्यात्, किन्तु क्षणं सम्यगावेशनेनैव मनो विशुद्धमपि भवति । ततः कर्माण्याशरतेस्मिन्निति बीजात्मकं सङ्घातं च निवर्यं स्वाभिमानपरित्यागेन मृतमिव तदिति ज्वालनिमव तं कारणभूतमपि सङ्घातं दग्धवा उत्तरत्र गमने साधनान्तरमप्यनपेक्ष्य परां गति स्वरूपेणैव याति । तत्रापि न सायुज्यार्थं जीवभावेन गमनम्, किन्तु ब्रह्ममयः 'ब्रह्म व सन् ब्रह्माप्येती'त्येषागतिर्भवति । तत्रापि भगवद्धर्मा-रगामिप सर्वेषां स्फूर्तिभवतीति ज्ञापियतुं स्रकंवर्ण इति । तस्माद्यावान् पुरुषार्थः सर्वेरेव ज्ञानादिभि-भंवति क्रमेगापि साध्यं सकृदेव च भवतीति भगवद्धमीं गाहातम्यमुक्तम् ॥३२॥

व्याख्यार्थ - यद्यपि भगवान् के ग्रनेक धर्म हैं, उनका माहात्म्य भी भगवान् का ही माहात्म्य है, कारएा कि धर्म, तथा धर्मी में अभेद है। शास्त्र सिद्ध यह सिद्धान्त है कि भगवान् ही धर्म रूप होते है। सिद्ध हुए धर्मी को छोड़ कर, प्रमारा के बल से अथवा भावना से मन में जिस स्वरूप की कल्पना साधक करता है, वह भगवद्रूप सब साधक भक्तों के स्वाधीन हो जाता है। यों मानकर, उसका माहात्म्य कहते हैं, प्राणी जिस मानसी मूर्ति में प्राण त्याग के समय क्षरा मात्र भी, बुद्ध मन को स्थिर करता है, तो कर्म वासना को क्षय कर उत्तम गनि को पाता है। मानसी मूर्ति में मन स्थिर करने वाले को दूसरे साधनों की ग्रपेक्षा नहीं है । जन ग्रथीत् साधारण कोई भी प्राणी हो, ब्राह्मण हो वा ऋषि हो, जिसकी कुछ भी आवश्यकता नहीं है, उसमें भी प्राण निकलने के समय; जब कि सब इन्द्रियां विकल हो जाती हैं, ग्रचेत होने से अशुद्ध अवस्था हो जाती है, उस समय एक क्षण चित्त को उसमें स्थिर कर न कि बहुत समय तक तथा देह वा वाणी योग की भी (उस समय) श्रावश्यकता नहीं है। वह भी रूप फल को देने वाला है, इसलिये कहा है कि 'विशुद्धं' केवल मन शुद्ध भाव वाला हो। उससे बीज रूप सङ्घात को नष्ट कर, स्वत्व का स्रभिमान स्यागने से, वह मानो मर गया ग्रथवा जल गया, उसकी तरह, उस कारण रूप सङ्घात को भस्मकर उत्तरोत्तर जाने में दूसरे साधन की भा ग्रपेक्षा नहीं है। इससे ही परागित को स्वरूप से ही पा लेता है। वहां भी सायुज्य मुक्ति के लिए जीव भाव से नहीं जाता है, किन्तु ब्रह्म रूप होकर जाता है। जैसा कि कहा है 'ब्रह्म व सन् ब्रह्माप्येति' ब्रह्मबन कर ब्रह्म को प्राप्त करता है ऐसी गति होती है। श्लोक में अर्कवर्ण: कहा है जिसका भाव बताते हैं कि उस समय सर्व भववद्धमीं की भी स्कूर्ति होती है, जिससे उसका वर्ण सूर्यवत् प्रकाश वाला हो जाता है, जिससे यह भी बताया है कि सर्व ज्ञान स्रादि साधनों से कम से जो पुरुषार्थ सिद्ध होता है, वह इसको एक वार करने से ही हो जाता है, इस प्रकार भगवद्धर्मी का माहात्म्य कहा है ॥३२॥

ग्रामास—एताहशे च भगवत्स्वरूपे यै: सर्वातमना सर्वदा सर्वभावेन मनो विहितस्, तेषां फले कि वक्तव्यमित्याह तस्मिन् भवन्ताबिति ।

श्राभासार्थ - इस प्रकार के भगवत्सवरूप में जिन्होंने सर्वे प्रकार के बाहर तथा भीतर के साधनों से सर्वदा सर्व भाव से मन धारण किया है, उनके फल प्राप्ति के विषय में कहना ही क्या है ? जिसका वर्णन 'तिस्मन्' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—तस्मिन् भवन्ताविष्वलात्महेतौ नारायणो कारणमत्यंमूतौ । भावं विधत्तां नितरां महात्मन् कि वाविशष्टं युवयोः सुकृत्यम् ॥३३॥

इलोकार्थ — उन सर्व के ग्रात्मा, कारण रूप ग्रीर कारण से जिन्होंने मनुष्य शरीर धारण किया है, ऐसे नारायण भगवान् में ग्राप दोनों ने निरन्तर भाव स्थापन किया है। हे महात्मन् ! ग्रब श्रापको कौनसा कृत्य शेष रहा ? ग्रर्थात् कोई नहीं ॥३३॥

१- लिङ्ग शरीर को,

#### 

सुबोधिनो — यादृशं हि उपास्यं चिन्त्यं ध्येयं वा तादृश एव भवतीति सर्वजनीनम् । भगवाश्च सर्वफलरूपः । स्रतो नावशिष्यत इति वक्तुं सर्व-हेतुत्वमाह स्रिखलात्महेताविति । स्रिखलानामा-हेतुश्च, 'सर्वस्यात्मा भवति सवमस्यान्नं' भवतीति फलं सिध्यति । किञ्च । विकृतेऽपि हेतुरात्मेति च वक्तुं नारायण् इत्याह । स्रयं पृष्षो नारायणः। किञ्च । कारणार्थं सर्वेषामुद्धाराथमेव कपटवेश-मपि कृतवान् । स्रनेन फलावश्यकत्वं द्योतितम् । प्रायिकत्वशङ्काव्यावृत्त्यर्थम्, यतः 'लोकस्य व्यस-

नापनोदनपरो दासस्य कि न क्षम' इति सिद्धान्तो भवति । तत्रापि नितरां भावं विधताम्, रसत्व-व्यावृत्त्यर्थं भावपदम् । पुत्रत्वेषि देवत्वप्रतीतेः, तथापि फले स्वरूपयोग्यताप्यपेक्ष्यत इति यथा मर्यादायां ब्राह्मणानामेव मुक्तिः, पुष्टौ वा वैकुण्ठेषु पक्ष्यादिरूपत्वम्, तद्वचावृत्त्यर्थमाह महात्म- निति । महात्मत्वं भगवदागननान्निश्चीयते । ग्रतः युवयोः कृत्यं नावशिष्यते । ग्रनेनेयमेदावस्था पुरुषार्थं इति ज्ञापितम् ।।३३।।

व्याख्यार्थ - जिस प्रकार के स्वरूप की उपासना की जाती है, वही स्वरूप चिन्तन तथा ध्यान ※में रहता है। जिससे वह चिन्तक एवं ध्यान करने वाला उसका ही रूप बन जाता है यह लोक में प्रसिद्ध ही है। भगवान् तो सर्व फल रूप हैं ही, जब सर्वफल रूप भगवान् की प्राप्ति हो गई तब शेष कुछ पाने के लिये नहीं बचता है, कारणा कि समस्तों की ग्रात्मा तथा हेतु है। श्रुति कहती है कि 'सवंस्य ग्रात्मा भवित, सर्वमस्यान्न भवित' ग्राप सर्व की ग्रात्मा हैं ग्रोर सब इनका ग्रन्न है, जिससे ग्राप फल' सिद्ध होते हैं ग्रोर विशेष कहते है कि विकारे दे में भी कारण ग्रात्मा है। यह बताने के लिये ही 'नारायण' नाम दिया है। यह पुरुष नारायण है, किन्तु समस्तों का उद्धार करना है, इस कारण के लिये ग्राप्ने मनुष्य का कपट कप भी धारण किया हैं, इस रूप के धारण करने से फल की ग्रावश्यकता प्रकट की है, बहुत करके यों होगा। इस शङ्का को मिटाने के लिये कईते हैं कि 'जो समस्त लोकों के दुःखों को मिटाने में लगे हुए हैं, क्या वह दास के दुःख दूर करने में समर्थ नहीं है? दासों के दु ख दूर करने में समर्थ है यह सिद्धान्त है। ग्राप उसमें 'सदैव' भाव रखते हो, भाव शब्द से रसपन को हटा दिया है, क्यों पुत्र होते हुए भो देवपन की प्रतीति हो रही है, तो भी फल प्राप्ति से रसपन को हटा दिया है, क्यों पुत्र होते हुए भो देवपन की प्रतीति हो रही है, तो भी फल प्राप्ति

<sup>※</sup>प्रकाश-लौकिक विषय के चिन्तक को लोक में 'चिन्त्य' कहते है। योग में घ्यान को चिन्त्य कहते है। भ्रमरी घ्यान करते हुए वह रूप हो जाती है यह प्रत्यक्ष लोक में देखा जाता है।

<sup>+</sup>लेखकार कहते हैं कि-ग्रिखल शब्द से व्यिष्ट रूप प्रपश्च कहा है ग्रौर विकार शब्द से समिष्ट रूप विराट् कहा है, ग्रर्थात् विराट् का तथा जीव मात्र का हेतु यह नारायण ही है।

१-श्रुति में कहा हुम्रा फल, २-विकृत फल में. ३-मोक्ष तथा भक्ति का बीज रूप, ४-रस समानता में होता है। यहां पुत्र में देवत्व स्रसमानता है, इसलिये रस को हटाकर भाव कहा है 'प्रकाश'

<sup>\*</sup>लेखकार कहते हैं कि यदि आप मनुष्य रूप घारण न करते तो सेवा नहीं हो सकती। जिसके बिना फल की प्राप्ति न होती, फल की आवश्यकता होने से ही आपने यह रूप घारण किया है। पुत्र में देवत्व की प्रतीति न भी होवे केवल पुत्र की प्रतीति हो तो भी भाव पद रसत्व की निवृत्ति के लिये कहा है,क्योंकि 'रतिर्देवादि विषया भाव: इसमें आदि शब्द से देव मुनि, गुरु, नृप और पुत्र आदि में जो रित है, वह भाव है, अतः यहां पुत्र में रित को भाव बताने के लिये रस का निवारण किया है।

में स्वरूप की योग्यता भी चाहिये। जैसे मर्यादा में ब्राह्मणों की ही मुक्ति होती है, किन्तु पुष्टि (अनुग्रह) में वा वैकुण्ठों में पक्षी ग्रादि रूपपन होता है। उस पक्षी ग्रादि रूपपन की निवृत्ति के वास्ते कहते हैं कि हे महात्मन्! भगवान् यहां पधारे हैं; इससे निश्चय होता है कि ग्राप महान् ग्रात्मा हैं। ग्रापको पक्षी ग्रादि रूप की प्राप्ति न होगी, ग्रतः ग्राप दोनों के लिये बेष कुछ कर्तव्य नहीं रहा है, इसलिये यह ग्रवस्था ही पुरुषार्थ है, यों उद्धवजी ने बताया है।।३३।।

श्रामास — एवं विषयं साधनं चाभिनन्द्य लौकिकभावेन खेदं वारियतुमाह श्रागमिष्यतीति ।

श्राभातार्थ —इस प्रकार विषय तथा साधन का ग्रिभनन्दन कर, ग्रब लौकिक रीति से खेद मिटाने के लिये 'ग्रागमिष्यति' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक — ग्रागमिष्यत्यदीर्घेग कालेन वजमच्युतः । त्रियं विधास्यते पित्रोर्भगवान् सात्वतां पतिः ॥३४॥

श्लोकार्थ — श्रीकृष्णचन्द्र थोड़े समय में वर्ज में पधारेंगे, यादवों के तथा भगवद्-भक्तों के पति यहाँ ग्राकर माता-पिता का प्रिय करेंगे ।।३४।।

मुबोधिनी — ग्रदीघेंग्यंव कालेन व्रजमागिम-घ्यतीति यतः श्रच्युतः स्वरूपतो धमंतश्च, ग्रन्यथा वाक्यतरुच्युतः स्यात् । लौकिकभाषया बोधनमिति केचित् । शास्त्रार्थतः समागमिष्यतीत्यन्ये । भगव-द्वाक्यानुरोधेन भगवदीयानां च 'कुरून्मधून्वे'ति वाक्याच्च 'पित्रो'रिति विशेषवचनाच्च 'गतांश्चिरा-यिता'नितिवाक्यविरोधाभावात् नन्द द्रष्टुं समा-गत एव भगवान्परं यथा न गोपीकाप्रतीतिस्तथे-त्यर्थादवगम्यते । श्राथिके विरोधाभावादिममर्थ- मेव ज्ञापियतुमाह प्रियं विधास्ते पित्रोरित । यथैव प्रियं भवति, येन प्रकारेगागते, तथैव विधास्यति । एताहशकरगो सामर्थ्यमाह भगवा-निति । एवं गुप्ततयागमने हेतुमाह सात्वतां पति-रिति । यादवानां भगवद्भक्तानां च पतिः । याद-वानुरोधान्मार्गानुरोधाच तथा समागमिष्यतीति भावः । 'प्रीतिमावहे'ति वाक्यादेवमुच्यते, अन्यथा शास्त्रार्थमात्रमेव कथयेत् ॥३४॥

व्याख्यार्थ थोड़े ही दिनों में व्रज में पधारेंगे कारण कि ग्राप ग्रच्युत हैं, जिससे धर्म तथा स्वरूप से ग्रापकी कभी च्युति नहीं होती है। यदि न ग्रावें तो, जो वाक्य ग्राने के कहे हैं, उन से च्युत हो जावेंगे, ग्रतः ग्रावेंगे। किन्हीं का मत है कि ग्राऊंगा यह भगवान् का कहना लौकिकी भाषा है। दूसरे कहते हैं कि यों कहना शास्त्रार्थ से हैं। भगवान् ग्रपने कहे हुए वचनों के ग्राग्रह से ग्रौर

१- प्रकाशकार कहते हैं कि लौकिक भाषा होने से 'ग्रच्युत' नाम में बाघा नहीं ग्राती है, यह किन्हीं का मत है।

भगवदीयों के कहे हुए 'कुरून्मधून् वा' 'पित्रोः' इस विशेष वचन से तथा 'गतांश्चिरायितान्' इत्यादि वचनों का विरोध भी न हो, तदर्थ नन्द को देखने अ के लिये पधारे ही हैं, किन्तू ऐसे पधारे हैं जैसे गोपियों को सुधि न हुई। यों अर्थ से जाना जाता है कि आर्थिक में विरोध न आए इसलिये इसी श्रर्थ को बताने के लिये कहते हैं कि भगवान् पधार कर माता पिता का प्रिय करेंगे। जिस प्रकार माने से उनको प्रिय मर्थात मानन्द हो उसी प्रकार मार्क कार्य करेंगे। मर्थात भगवान इस प्रकार पधारेंगे जैसे माता को प्रतीति हो कि ग्राए हैं, जिससे वे प्रसन्न हों ग्रपनी ग्रभिलाषा पूर्ण करें, इस भांति करने की ग्राप में सामर्थ्य है, क्योंकि 'भगवान्' षड्गुए। सम्पन्न हैं । ऐसे गुप्त ग्राने का कारए। कहते हैं कि ये 'सात्वतां पति:' यादव ग्रीर भगवद्भक्तों के स्वामी हैं। यादवों के पति होने के श्रनुरोध से और भक्ति मार्ग के स्राप्रह से स्रावेंगे। कहने का + भाव यह है कि प्रीतिमावह' वाक्य से यों कहा जाता है, नहीं तो शास्त्रार्थ मात्र हो जाता ॥३४॥

ग्राभास-ननु भगवानेवमायास्यतीत्यत्रावश्यकत्वे च कि प्रमाणिमिति चेत् तत्राह हत्वेति ।

ग्राभासार्थ-मगवान् यहाँ इस प्रकार पधारेंगे, इसकी ग्रावक्यकता में क्या प्रमाण है ? इस पर 'हत्वा' यह श्लोक प्रमारा में कहते हैं।

क्ष इस पर श्री हरिरायजी विवेचन कर स्पष्ट करते हुए कहते हैं कि-वियोग दो प्रकार से होता है। एक वर्मी स्वरूप से वियोग ग्रौर दूसरा धर्म स्वरूप से वियोग। इनमें से धर्मी रूप वियोग ग्रागे श्राने वाले ग्रध्याय में स्वामिनीग्रों को कहेंगे। इस ग्रध्याय में धर्म रूप कहा जाता है। इसमें स्वरूप की रक्षा के लिये संयोगात्मक धर्मीरूप का पधारना ग्रावश्यक है। यदि इस रूप से न पधारे तो वियोग से देहादि का ग्रन्यथा भाव हो जावे , जैसे ग्रग्नि के सम्बन्ध से काष्ट ग्रादि पदार्थ जल जाते हैं, परन्तू यहां स्वरूप से ही पधारे हैं नहीं कि धर्म से इसलिये दर्शन नहीं हुए हैं, स्वामिनीयों को तो ग्रलौकिक सामर्थ्य दान देकर उनके देह ग्रादि विप्रयोग रूप बना दिये हैं, जिसको धर्मी रूप वियोग कहते हैं इस प्रकार धर्मीरूप वियोग होने से देहादि के वियोग से जलना अशक्य है। जैसे अग्नि से ग्राग्न का जलना ग्रसंभव है, इस कारण से स्वामिनियों की प्रतीति में भगवान नहीं पधारे हैं। यदि संयोगात्माक प्रभू पधारे तो विरुद्ध फल हो जाए कारण कि स्वामिनियों को विप्रयोग होने से यदि पूनः सम्बन्ध होगा, तो सर्व दाह होगा। यह आगे के अध्याय में कहेंगे । पूर्वा पर प्रसंग को देखकर इस प्रकार व्याख्या की है।

<sup>+</sup> लेखकार कहते हैं कि प्रकट रूप से नहीं पधारे, जिसका हेतु कहा ग्रौर प्रकट में पधारे, जिसका भी कारण कहा है। यदि बिल्कुल न पधारते तो भक्त-रक्षा नहीं होती, जिससे भक्ति मार्ग की प्रवित्त रुक जाती, यों करने का यह भाव है।

१-जल जावे।

श्लोक—हत्वा कंसं रङ्गमध्ये प्रतीपं सर्वसात्वताम् । यदाह वः समागत्य कृष्णः सत्यं करोति तत् ।।३४॥

श्लोकार्थ — सर्व यादवों १ के बैरी कंस को रङ्ग भूमि के मध्य में मार ग्रापके पास ग्राकर जो कृष्ण ने ग्रापकों कहा, वह सत्य करेंगे ।।३४।।

सुबोधिनी — कंसं हत्वा यदाह भगवान् वो युष्माकं स्थाने समागत्य तत्सत्यमेव करोतीति, कंसो ब्याजेनैव मारणीय इति परोक्षवादेनापि तावत्पर्यन्तं वदित । भ्रतो गोपिकाः प्रति समाग-मनकथा शास्त्रार्थत्वेनापि सङ्गच्छते । कंसमार-णानन्तरं तु प्रयोजनाभावान्न परोक्षकथायां निमित्तमस्ति । कापट्ये हि शीघ्रं हतो भवत्य-क्षिष्टकर्मा नान्यथेति । वधश्च शोघ्रमेव कर्तव्य इत्यत्र हेतुमाह प्रतीपं सर्वसात्वतामिति सात्वतां

भक्तानां सर्वथा प्रतीपं प्रतिकृतम् । पूर्वमन्यथा-करणे ज्ञापकमाहं रङ्गमध्य इति रङ्गस्थानं हि लीलायाः, न तु वधस्य । तत्राध्यनुरोधात् युष्मा-नागत्य तत्रापि कृष्णः फलष्पः सर्वनिरपेक्षः । ग्रानेन हेतुवादे प्रयोजनाभाव उक्तः धतस्तत्सत्यं करोध्येव । वर्तमानप्रयोगेण साम्प्रतमपि तस्याग-मनं सूचितम् । वर्तमानसमीपे वर्तमान प्रयोगः । ग्रत ग्रागमिष्यतीत्यप्यविरुद्धम् ॥३५॥

स्ता हो करेंगे। कंस किसी भी बहाने से मारने के योग्य था, इसिलये यहां ग्राने का तब तक परोक्ष-वाद से भी कहा है। ग्रतः गोपिकाग्रों को ग्राने का कहना तो शास्त्रार्थपन से भी हो सकता है। कंस के मारने के पश्चात् तो कोई प्रयोजन नहीं रहा है। परोक्ष कहने का कोई निमित्त कारण नहीं है। कापट्य होने पर ही कंस को जल्दी मारा। यदि वह कंस में न होता तो ग्रिक्किट कर्मा भगवान् उसको न मारते। उसका बन्न तो शीघ्र करना चाहिये, कारण कि वह संकल भक्तों का बैरी है। प्रथम मारने का कारण कहते हैं कि 'रङ्गमध्ये' यह स्थल कीड़ा का है, कीड़ा स्थान में वध नहीं होता है, किन्तु कीड़ा होती है, इसिलये वहां कंस का वध भी बध नहीं है, किन्तु एक वध कीड़ा है। यह कीड़ा से वध भी उपरोक्त कपट तथा भक्तों से शत्रुता के कारण से हुग्रा है। वहां भी ग्रापके पास ग्राकर ग्रनुरोध से कहा, वह कहने वाले निरपेक्ष फलरूप श्रीकृष्ण हैं। इससे यह बताया कि इस विषय में हेतुवाद का प्रयोजन नहीं है। वह ग्रपना वचन सत्य करते हैं, 'करोति' यह वर्तमान काल की किया देकर यह बताया है कि ग्रभी वे ग्राये हुए हैं। समीप में वर्तमान काल का प्रयोग होता है, ग्रारामिष्यित' ग्रावेंगे यह भी विषद्ध नहीं है।।३४।।

१- भक्तों के,

२- जिसको कोई अपेक्षा नहीं है,

३- तर्ज श्रादि से बहस अथवा कपट से कहना।

श्राभास -- ननु यथेदानीमागतो न हरयते, तथाग्रेप्यागतो न द्रष्टव्य इति किमागम-नेन सत्यवाक्येन वेत्याशङ्क्याह मा बिद्यतिमिति ।

म्राभासार्थ - जैसे ग्रब ग्राए हुए नहीं दीखते हैं, उसी तरह फिर भी ग्राये हुए दीखेंगे नहीं, तो फिर ग्राने से एवं सत्य वाक्य से क्या लाभ ? ऐसी शङ्का हो तो उसको 'मा खिद्यत' दो श्लोकों से मिटाते हैं।

श्लोक - मा खिद्यतं महाभागौ द्रक्ष्यथः कृष्णमन्तिके । श्रन्तह वि स भूतानामास्ते ज्योतिरिवेधसि ॥३६॥

> न ह्यस्यास्ति प्रियः कश्चित्राप्रियो वास्त्यमानिनः । नोत्तमो नाधमो नापि समानस्यासमोऽपि वा ॥३७॥

श्लोकार्थ — हे बड़े भाग वाले ! ग्राप खेद मत करो । कृष्णा को ग्रपने पास जल्दी देखोगे; क्योंकि काष्ठ में ग्रिप्ति के समान वे सर्व भूतों में विराजते हैं। वे ग्रहंता रहित सम दृष्टि वाले हैं, उनको न कोई प्यारा है, न कोई बुरा है, न उत्तम है; न ग्रधम है ग्रौर न कोई विषम है ॥ इ६-३७॥

सुबोधिनी - भगवहर्शनार्थं खेदं मा कुरुतम्। दर्शने स्वरूपयोग्यो हेतूर्यं वयोरस्तीत्याह । महा-भागाविति प्रतीत्या, अनुमानेन च युवयोर्महद्भा-ग्यं प्रतीयते, तदवश्यं दर्शयिष्यतीति दर्शने न सन्देह: । योगज्ञानादिना दर्शनं वारयति श्रन्तिक इति । लौकिके भगवानेवापेक्ष्यत इति न रामग्र-हराम् । तस्य प्रादुर्भावः सर्वत्रैव सुगम इति ज्ञाप-यितुं अन्तनिरूपयति अन्तहं दीति । अन्यो भवि-ष्यतीत्याशङ्कां व्यावर्तयति स इति । यो भवद्भि-रपेक्ष्यते, स एव सर्वेषामन्तर्ह् दये वर्तत इति । तत्र प्रमाग्माह मृतानामिति । ग्रन्यथा ते कथं जाताः प्राणिनः। ग्राधारव्यतिरेकेण ग्रन्नादि-क्रियाणां स्थित्यसम्भवात् । स्रतः सूत्रापेक्षयाच्या-

धारत्वेन सर्वत्र व वर्तते । अन्तह दीति प्रतीत्यर्थं विशेष उक्त:। जीवासन्ययोर्व्यावृत्त्यर्थं दृष्टान्तमाह ज्योतिरिवैधसीति भूरुहत्वाविशेषेऽपि यथा घटा-दयो निमज्ज्यन्ते न ज्वलन्ति, तथा न काष्टादयः, उत्पत्तावपि भूम्यंशान् स्वसमानान् न गृह्णन्ति, ग्रतो ज्ञायते स्वभावत एव ते वन्ह्यात्मकाः, जलेन च पृष्टा भवन्ति, उभयोव्यंवधायका मायेव सहमा: पृथिव्यवयवाः, उभयोरप्यपगमे यावद्भम ताव-न्मात्राः, ग्रतो भूयानंशस्तेजस एव जलस्थानीयो ह्यासन्यः, पृथिव्यंशस्थानीयो जीव इति सर्वत्र भगवान् चेतनेषु उत्तम्भनचलनादिना वर्तत इत्य-ध्यवसीयते । ग्रन्यथा मथनेनेव योगादिना न प्राद्रभूतः स्यात् ॥३६-३७॥

व्यास्यार्थ - भगवान् दर्शन देंगे वा नहीं, इस प्रकार खेद मत करो । ग्रापका स्वरूप ही दर्शन देने में हेतु है, क्योंकि आप महान भाग्य वाले प्रतीत हो रहे हैं, श्रीर अनुमान से भी जाना जाता है कि स्राप भाग्य गाली हो, इसलिये भ्रवश्य दर्शन देंगे । उसमें किसी प्रकार का सन्देह नहीं है। योग भीर ज्ञानादि से जसे दर्शन होते हैं, वैसे नहीं होंगे, किन्तू भ्रापके पास भ्राकर दर्शन देंगे। यहां राम का नाम न लेकर केवल कृष्ण ही इसीलिये कहा है कि सर्व मनुष्य भगवान् के दर्शन की ही इच्छा करते हैं। उसका प्रादुर्भाव सर्वत्र ही सुगम है, कारएा कि जिसके दर्शन की ग्रापको इच्छा है वे सर्व प्राणिमात्र के हृदय में विराजमान हैं। यदि वे उनमें भीतर विराजमान नहीं हैं तो ये प्राणी कैसे उत्पन्न हुए ? यदि कहो कि स्रन्न स्रादि से, तो भी ठीक नहीं है, क्योंकि स्राधार + के सिवाय किसी पदार्थ की स्थित नहीं, ग्रतः ग्रन्नादि की क्रिया की स्थिति भी उस ग्रन्तह दय में स्थित हुए पर है। ग्रतः सूत्र की ग्रपेक्षा से भी सर्वत्र ही ग्राधारपन से रहते हैं। कहां रहते हैं ? इस शङ्का को मिटाने के लिये कहते हैं कि हृदय के भीतर रहते हैं। यह विशेष कहना प्रतीति के लिये ही है। जीव स्रथवा म्रासन्य की ब्यावृत्ति के लिये हुन्टान्त देते हैं कि जैसे काष्ठ में ग्रस्ति रहती है, पृथ्वी से घड़ा बनता है ग्रीर लकड़ो भी पृथ्वी की ही पैदाइश है, दोनों पृथ्वी से उत्पन्न होते हैं, तो भी घड़ा जल में डूबता है ग्रीर लकड़ी पानी पर तैरती रहती है। यह इसलिये कि दोनों उत्पन्न होते समय समान ग्रंश ग्रहरा नहीं करते हैं, ग्रतः जाना जाता है कि वे ग्रग्न्यात्मक हैं ग्रीर जल से पुष्ट होते हैं। दोनों में ग्रन्तर करानेवाली माया ही सूक्ष्म पृथ्वी के ग्रवयव रूप है। दोनों के नष्ट होने पर भस्म<sup>२</sup> हो जाते हैं जितनी राख है उतने रूप में वे ग्रवयव हैं। भस्म हो जाने से प्रथम काष्ठ है, दूसरा घड़ा हैं, यों कहा जाता है, ग्रतः वे ग्रांघकांश में उस प्रकाश के ग्रंश हैं। विशेष ग्रंश तेज का ही है, इस लिये यहां जल के स्थान पर 'ग्रासन्य' है, पथ्व्यंश के स्थान पर 'जीव' लिया है, इसी प्रकार सर्वत्र भगवान् सर्व चेतन पदार्थों में विद्यमान रहते हैं ग्रौर खड़ा होने चलने ग्रादि किया कराते हैं, जिससे समभा जाता है कि भगवान भीतर हैं। काष्ठ में जो ग्रग्नि है,वह मथने से प्रकट होती है। वैसे ही भगवान हृदयस्थ योग म्रादि से प्रकट हो हैं, म्रन्यथा व प्रकट नहीं होते ।।३६-३७॥

+लेखकार 'ग्राघारव्यतिरेकेएा' पंक्ति का स्पष्टी करएा करते हुए कहते हैं कि (ग्रन्नाद्भतानि जायन्ते' यन से भूत उत्पन्न होते हैं, इस सिद्धान्त में भी यन ग्रादि से जनन ग्रादि किया होती है वह बिना भ्राधार के नहीं है, भ्रन्न से उत्पन्न होने में भी उत्पन्न होना धर्म है; जिससे यह सिद्ध ही है कि धर्म से प्रथम धर्मी होगा ही, श्रतः वह धर्मी का ही कारणत्व है, वह धर्मी भगवान् सर्वत्र सर्वदा ही सिद्ध है, जनन भ्रादि धर्मों का वह श्राधार है।

प्रकाशकार-'ग्राधार व्यतिरेकेग्' पंक्ति कहने का ग्राशय बताते हैं कि भगवान् के ग्रभाव में भूतों का ग्रभाव कैसे व क्यों होगा ? इस शङ्का के उत्तर में यह पिंड्क्त ग्राचार्य श्री ने कही है जिसका म्राशय है कि बिना म्राधार के कोई भी वस्तु कार्य नहीं कर सकती है, मतः मन का भी म्राधार होना चाहिये वह शास्त्र प्रमारानुसार 'भगवान्' है, जो सर्व के भीतर विराजमान है, इसलिये कहा है कि 'ह्योवान्यात् कः प्राण्यात् यदेश ग्राकाश ग्रानन्दो न स्यात्' इत्यादि से इस विषय को समभाया है:विशेष प्रकाश देखिये।

आभास—एवं प्रादुर्भावे सुलभतामुक्त्वा तथापि दुर्लभ इति वक्तुं लौकिकप्रयोज-कान् सर्वानेव सम्बन्धान् वारयति न मातेति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार भगवान् का प्राकट्य सुलभ होते हुए भी दुर्लम है। यों कहने के लिये लौकिक को दिखानेवाले सर्व सम्बन्धों का निवारण 'न माता' इस श्लोक में करते हैं।

श्लोक-- न माता न पिता तस्य न भार्या न मुतादयः। नात्मीयो न परश्चापि न देही जन्म एव च ॥३८॥

श्लोकार्थ — उनके न माता, न पिता, न भार्या, न पुत्रादि, न ग्रपना, न पराया, न देह ग्रीर न जनम है।।३८॥

सुबोधिनी—ग्रनेनासूयापि निवार्यते, न हि भगवान् कस्यचिदुपालंभ्यो भवतीति, तस्य सर्वा-न्तर्यामिणाः कृष्णस्य यशोदाद्या मासृत्वेन प्रसिद्धा ग्रपि ता न मातरः, तथा नन्दादयोपि न पितरः, न च सीताप्रभृतयो भार्याः । न वा कुशादयः सुताः,ग्रादिशब्देन न भ्रातरः गदादयोपि,ग्रात्मीयः

स्वसत्तात्मकः, परः शत्रः परकीयोपि पर एवेति न सम्बन्धी निरूपितः । चकारास्नोदासीनः, ग्रयम्थों निर्द्धारितः इत्येवकारः, नापि देहः यदर्थमेनेतेऽपेक्ष्यन्ते, तस्य कारगं जन्मापि नास्ति । एव-कारः पूर्ववत् । वेत्यनादरे । ग्रनेन यत्किच्चिदत्र सम्भावितं तदपि निषद्धम् ॥३६॥

व्याख्यार्थ — इस प्रकार कहने से यह सिद्ध करते हैं कि इनमें डाह भी नहीं है। जिससे भगवान् कृष्ण को कोई उपालम्भ भी नहीं दे सकता है। कारण कि उनका किसी से भी किसी प्रकार का सम्बन्ध भी नहीं है, जिसको स्पष्ट कर बताते हैं। उस सर्वान्तर्यामी कृष्ण की जो यशोदा ग्रादि माताएँ प्रसिद्ध हैं, वे भी माताएँ नहीं है। वैसे ही नन्द ग्रादि पिता भी पिता नहीं है, सोता ग्रादि स्त्रियां नहीं है। कुश ग्रादि पुत्र नहीं है। ग्रादि शब्द से गद ग्रादि भाई भी नहीं है। ग्रापने व पराये भी कोई नहीं है। 'च' से यह बताया है कि उदासीन भी नहीं है। 'एव' शब्द से इस विषय का निश्चित रूप से निर्णय किया है जिसके लिये इनको ग्रापेक्षा होती है। वह 'देह' ही नहीं है, उस देह का कारण जन्म है, वह जन्म भी नहीं है। श्लोक में 'एव' पूर्व की भांति निश्चय वाचक है। 'वा' शब्द ग्रनादर वाचक है। इससे जिसकी कुछ भी यह सम्भावना दीखती है, उसका भी निषेध कर दिया है।।३६॥

स्राभास—ननु कर्मसु विद्यमानेषु जन्मानुच्छेदात् कर्मणां च प्रसिद्धत्वात् कथं जन्माद्यभाव इत्याशङ्कचाह न चास्येति ।

१-उलाहना, २-उत्पन्न करनेवाली, ३-शत्रु। ग्राभासार्थ — कर्मों के होते जन्म का ग्रभाव नहीं होता है कर्म तो प्रसिद्ध हैं ही, फिर जन्म ग्रभाव कैसे कहते हो ? जिसका उत्तर न चास्य कर्म' श्लोक में देते हैं।

श्लोक—न चास्य कर्म वा लोके सदमन्मिश्रयोनिषु । क्रीडार्थः सोऽपि साधूनां परित्रागाय कल्पते ॥३६॥

श्लोकार्थ—इनका कोई भी वैसा कर्म नहीं है, जिससे जन्म लेवे; तो भी लोक में केवल भक्तों की रक्षा के वास्ते प्रकट होते हैं, यह प्रकट होना उनको क्रोड़ा है, वह क्रीड़ा ऊँच-नीच ग्रीर मित्र योनि में प्रकट होकर करते हैं।।३६।।

मुबोधिनी — नापि ग्रस्यान्तर्यामिणो निर्ले र-स्य ग्रिनिवत्सर्वदाहकस्य सदसन्मिश्रयोनिषु उत्कृ-ष्टापकृष्टमध्यभावेषु देवतिर्यंङ्मनुष्यरूपेषु ग्रस्य कर्मापि न । तत्रापि वेत्यनादरे जातेऽपि तेन न किञ्चित्कर्तव्यमिति । तहि किमर्थमेतावत्करोती-त्याशङ्क्रचाह क्रीडार्थं इति ग्रयं सर्वोपि भगव- द्भावः क्रीडार्थः । सोवि क्रीडामावः माधूनां परि-त्रालाय तदिप नोह् इयं किन्तु कल्पते स्वयमेव समर्थो भवति । यथा सूर्ये समागते स्वयमेवान्य-कारो नश्यति न तु तद्यं प्रयत्नोऽपि कर्तव्यः । यथा महाराजे क्रीडार्थमप्यागते चौरभयनिवृत्तिः । ॥३६॥

व्याख्यार्थ — ग्रन्तर्यामी, निलॅप तथा ग्राग्नि को भांति सर्वदाहक भगवान् का वैसा कोई कर्म नहीं है, जिससे देव, पशु, पक्षी एवं मनुष्य ग्रादि रूपों में उन कर्मों के ग्रनुसार जन्म लेवे। वहां भी 'वा' शब्द ग्रनादर में कहा है। जन्म लेते हुए भी उनको कुछ कर्तव्य नहीं होता है, कारण कि उनको कर्म के ग्रभाव से कर्म बन्धन नहीं है। यदि यों हैं, तो इतना करते क्यों है ? इसका उत्तर देते हैं कि क्रीड़ा के लिये। यह सकल भगवद्भाव क्रीड़ा के लिये है। उस क्रीड़ा से भक्तों की रक्षा स्वतः हो जाती है। जैसे सूर्य उदय से ग्रन्धकार ग्राप ही नष्ट हो जाता है। ग्रन्थकार नाश करने के लिये सूर्य को कोई प्रयत्न करना नहीं पड़ता है। दूसरा हष्टान्त देते हैं कि राजा क्रीड़ा के लिये भी ग्राते हैं तो चोरों का भय स्वतः मिट जाता है। इस प्रकार भगवान् भी क्रीडार्थ पथारते हैं, तब स्वयं भक्तों ही रक्षा हो जाती है। तदर्थ भगवान् को कोई प्रयत्न नहीं करना पड़ता है, क्योंकि भगवान् का की रक्षा हो हो जाती है। तदर्थ भगवान् को कोई प्रयत्न नहीं करना पड़ता है, क्योंकि भगवान् का करते हैं कि भगवान् सर्व समर्थ होने से यों उद्देश तो क्रीड़ा है, किन्तु लोक स्वयं वैसी कल्पना करते हैं कि भगवान् सर्व समर्थ होने से यों करते हैं। रह।।

भ्राभास — एतदप्य ङ्गीकृत्योच्यते मतान्तरे तु तदपि नास्तीति वदन् पूर्वोक्ते चोप-पत्तिमाह सत्त्वं रजस्तम इति ।

ग्राभासार्थ—यह भी म्रङ्गीकार करके कहा जाता है, किन्तु दूसरे मत में यह भी नहीं है। प्रथम जो कहा है उसमें हेतु सहित युक्ति बताने के लिये 'सत्वं रजः' श्लोक कहते हैं। श्लोक—सत्त्वं रजस्तम इति भजते निर्गुगो गुगान्। क्रीडन्नतीतोऽत्र गुगौः सुजत्यवति हत्त्यजः ॥४०॥

श्लोकार्थ—ग्राप निर्गु गा हैं, तो भी सत्त्व, रज ग्रीर तम इन तीन गुणों को धारण करते हैं। ग्रक्रीड़क होते हुए भी क्रीड़ा करते हुए गुणों से जगत् को रचते हैं, पालते हैं ग्रीर संहार करते हैं।।४०।।

सुबोधिनी - स्वयं निर्गु रा एव मूलभूतानेतान् | सृजत्यवित हन्तीति ॥४०॥ क्रीडन् भजते । तेषां विशेषप्रयोजनमाह तैः |

व्याख्यार्थ — स्वयं निर्गुण ही मूल भूत इन गुणों से क्रीड़ा करते हुए इनको धारण करते हैं। इन गुणों के धारण करने का विशेष प्रयोजन बताते हैं कि इन गुणों से जगत् की रचना करते हैं श्रीर उसका संहार भी करते हैं।।४०।।

श्रामास—यथा स्वयमजः स्वरूपतो न जायते, ग्रन्यथा तु कार्यरूपेण जननमाव-रयकमेवमात्मसृष्ट्यभावे गुर्णैरेव सर्गे जीवानामपि ग्रौपाधिकभेदेनैव भेदसम्भवात् कुत्रा-प्यात्मनः कर्नु त्वं नास्तीति निरूपयन् ग्रन्तः करणाध्यासेनैव कर्नु त्वं न स्वतः इति दृष्टा-नतेनोपपादयन् कैमुतिकन्यायेन भगवति कर्नु त्वनिषेधमाह यथा भ्रमिरकेति ।

श्राभासार्थ—भगवान् ग्रज हैं, ग्रतः ग्राप स्वरूप से जन्म नहीं लेते हैं। यदि ग्रज न होते तो स्वरूप से कार्य रूप जन्म ग्रवश्य होता। जब ग्रात्मसृष्टि + नहीं होती है, तब सृष्टि गुग्गों कि से ही होती है। उस सृष्टि में जीवों में भी ग्रौपाधिक भेद होने से वहां भी ग्रात्मा का कर्तृत्व नहीं है, यह निरूपण करते हुए कहते हैं कि ग्रन्तः करग्ण के ग्रध्यास से ही कर्तापन है, स्वतः नहीं है। यों दृष्टान्त से सिद्ध करते हुए कैमुतिक न्याय से भगवान् के कर्तृत्व का निषेध 'यथा भ्रमरिका दृष्टिचा' श्लोक से करते हैं।

<sup>+</sup> भगवान् ही सृष्टि रूप हैं। 'सग्रात्मानं स्वयं श्रकुरुत' श्रुति:-

क्ष्डिस सिद्धान्त में जगत् गुणात्मक है, प्रथित् सत्वादि गुणों से बनने के कारण गुण रूप है। श्रीत सिद्धान्तानुसार ब्रह्म से उत्पन्न होने से ब्रह्म रूप जगत् माना जाता है, वह यहां नहीं है। जीव का ब्रह्म से अभेद है, अतः जीव के कर्तापन का निषेध करने से ब्रह्म के कर्तापन का भी निषेध किया गया है।

श्लोक—यथा भ्रमरिकादृष्ट्या भ्राम्यतीव महीयते। चित्ते कर्तरि तत्रात्मा कर्तेवाहंधिया स्मृतः ॥४१॥

श्लोकार्थ — जैसे घूमते हुए पुरुष को ग्रयनी फिरतो हिंह से पृथ्वी फिरती हुई दीखती है, इस प्रकार चित्त के कर्त्तापन की बुद्धि से ग्रध्यास के कारण ग्रात्मा भी ग्रयने को कर्त्ता समभतो है ॥४१॥

मुबोधिनी-यो हि वास्यावद्भ्रमित तस्य हृष्टिभ्नं मरिका भवति । तया हरस्या भ्राम्यतीव मही ईयते, वस्तुतस्तु दृष्टिरेव भ्रमति, ग्रन्यथा क्षगान्तरे ग्रन्यैव अमग्रमुपलभ्येतेति तथा चित्ते कर्तरि ग्रहङ्कारे कर्तरि सति कर्नृ त्वाभिमा-नस्यैव प्रयोजकत्वात् प्राप्ताप्राप्तविवेकेन ग्रहङ्कार एव कर्ता भवति । तत्राहंधिया जीवोपि कर्तेव स्मृतः न तु वस्तुतः कर्ता, एवं केचिद् हष्टान्तदा-र्ष्टीन्तिकभावेन एकवाक्यतया योजयन्ति,वस्तुतस्तु हुष्टान्तद्वयं अन्तर्बहिर्भेदेन अन्यथा इवेत्यसङ्गत स्यात् । हष्टान्ते च विषये ग्रन्यथावुद्धिर्दाष्टीन्तिके तु कर्तरीत्यसामञ्जस्यं च स्यात् अनुपयुक्तार्थश्च, न हि साक्षाद्भगव चरित्रे उपपद्यमाने प्रासिङ्गि करवेन योजनमुचितम्, तत्र भगवान् ब्रह्मरूपः स्वयं ताहश एवाभिव्यक्तः नित्यस्वरूपगुराकियारूपः । कमेरा परं पुरुषागाां हब्ट्या गृहीतः, तत्र माहिका हृष्टिः स्वधमं च तत्र योजयति । ततो ब्रह्म रूपमेत्र प्राकृ-

तसम्बन्ध्येव तत्र तत्र परिहब्यमानं तथा तथा कल्पयति, तस्पाद्भगवति नैते धर्मा युक्ताः स्वभ्र-मादेव सच्चिदानन्दे प्राकृतस्वप्रतीते:। किञ्च। यथा स्मृतौ साङ्ख्यादिशाओं चित्तो कर्तरि ग्रात्मा कर्तेव हष्टस्तदध्यासात्, तथा भगवति स्वसम्बन्धारो-पालतः द्भावः प्रतीयते न तु वस्तुतो भगवास्तथा भवति । ततः पूर्ण एव व्यापकः परिच्छिन्नहष्ट्या तत्तत्पदार्थेषु ग्रभिष्यक्त्या सूर्यवत्सम्बद्धस्तथा हर्यते स्वधमिरोपेगा वा तथा मन्यते, वस्तुतो हरुयतेऽपि न, ग्रतः पूर्ण एव परमानन्दः परिच्छे-दकहब्स्या तदिच्छया क्वचिदुवलभ्यते क्वचि-न्ने ति, यथेदानीं भगवदिच्छया मथुरावासिभिर्दं-श्यते न तु भवद्भिः, यथा वा सस्मदादिभिर्देश्य-मानमपि भवन्तो बदन्ति नात्र भगवान् किन्तु मथुरायामिति । एवं भ्रमो भवदीयः, तस्मादिमं भ्रमं परित्यज्य सर्वत्रैव भगवान् ज्ञातव्य इत्यर्थः। साक्षात्कारस्तु तदिच्छया भविष्यति ॥४१॥

च्याख्यार्थ — जो पुरुष स्वयं ग्रांधी की भांति फिरता है, उसकी हृष्टि भी फिरती रहती है। जिस फिरती हुई हृष्टि से वह पुरुष पृथ्वी को फिरती हुई देखता है। वास्तव में पृथ्वी नहीं फिरती है, किन्तु हृष्टि ही फिर रही है। यदि यों नहीं होता तो थोड़े समय के ग्रनन्तर भी पृथ्वी घूमती हुई देखने में ग्रांबे। एवं ग्रन्यों को भी पृथ्वी घूमती नजर ग्रांवे। वैसा नहीं होता है, इस प्रकार जब चित्त में ग्रहङ्कार उत्पन्न होता है, तब उसकी प्ररेगा से चित्त में कर्तापन ग्रांत है। ग्रनः प्राप्त ग्रीर ग्रप्राप्त के विवेक से ग्रहङ्कार ही कर्ता है। उसमें जीव की ग्रहंबुद्धि होने से ज व भी कर्ता माना जाता है, न कि 'वह' वास्तविक कर्ता है। इस प्रकार कितने 'हो' हृष्टान्त तथा दाष्ट्रान्तिक भाव से

१- सचमुच, २- हिंट का फिरना जब बन्द हो जावे तब,

३- जिनकी दृष्टि घूमती नहीं है।

एकता सिद्ध करते हैं। सचमूच में तो ये दो हष्टान्त अन्दर और बाहर के भेद समभाने वाले हैं। यदि यों न मानोगे तो 'इव' शब्द की कोई सङ्गति न बनेगी । हष्टान्त भ्रौर विषय में भ्रन्यथा बृद्धि होगी, एवं दार्ष्टीन्त और कर्ता में भी सामञ्जस्य न होगा और अर्थ उपयोगवाला न होगा। जब ये हष्टान्त भगवान् में घटित हो सकते हैं, तब प्रासिङ्गकता से उनकी योजना करनी उचित नहीं है। उसमें भगवान् ब्रह्म रूप है, स्वयं जैसे हैं वैसे हो प्रकट हुए हैं, क्योंकि उनके स्वरूप गुएा और किया नित्य ही हैं, किन्तू उनको, पुरुष की दृष्टि + क्रम से ग्रहण करती है ग्रौर वह ग्रहण करने वाली हिष्ट ग्रपने धर्म को उनमें जोड़ती है। जिस कारण से ब्रह्मरूप ही वहां प्राकृत सम्बन्धी दीखने में ग्राते हैं जिससे वैसी कल्पना करते हैं। इस कल्पना से ये धर्म भगवान में नहीं हो जाते हैं, केवल अपने भ्रम से ही सिच्चदानन्द स्वरूप भगवान् में प्राकृतपन की प्रतीति होती है और विशेष कहते हैं कि सांख्य के मत के स्मृति आदि शास्त्र में अस्मा का चित्त में अध्यास होने से आत्मा चित्त के कर्तापन से अपने को कर्ता समभती है। वैसे भगवान में अपने समबन्ध के आरोप से वैसा भाव प्रतीत होता है। वास्तव में भगवान् वैसे नहीं हैं वे तो पूर्ण रूप से सर्वत्र व्यापक हैं। परिच्छिन्न हिष्ट से उन उन पदार्थों में ग्रिभव्यक्ति से सूर्य की तरह ा सम्बद्ध हो वैसे ही दीखते हैं। श्रृथवा अपने धर्म के आरोप से मनुष्य यों मानते हैं। वास्तव में तो इन नेत्रों से दर्शन भी नहीं देते हैं, अतः वे पूर्ण परमानन्द हैं, तो भी परिच्छेद करने वालो हिष्ट से ग्रथवा उनकी इच्छा से कहीं दोखते हैं, कहीं नहीं दीखते हैं, जैसे ग्रब मथुरावासी दर्शन कर रहे हैं, ग्राप नहीं करते हैं, ग्रथवा जैसे हम यहां भी देख रहे है, किन्तु भ्राप कहते हैं कि भगवान यहां नहीं है, मथुरा में ही हैं यह भ्रापका भ्रम है, इससे यह भ्रम मिटाकर निश्चय करलो कि भगवात् सर्वत्र हैं । साक्षात्कार दर्शन तो उनकी इच्छा से होगे ॥४१॥

म्राभास-ननु ग्रस्माभिरयं पुत्रत्वेन एतावत्कालं व्यवहृतः कथमिदानीमपुत्रत्वं स्वस्य वा भ्रान्तत्वं मन्यामह इत्याशङ्कचाह युवयोरेवेति ।

<sup>+</sup>यदि भगवान् की बाल्य पौगण्ड ग्रादि लीलाएँ नित्य हैं तो सर्वदा क्यों नहीं दीखती है? इस शङ्का को मिटाने के लिये कहा है कि क्रम से ग्रहण करती है, ज्यों ज्यों भगवत्कृपा ग्रादि से योग्यता ग्राती है त्यों दियों दिशंन होते हैं।

<sup>\*</sup> जिस प्रकार फिरने वाले की फिरती हुई हिष्ट से भूमि फिरती हुई उसको प्रतीत होती है वैसे ही मनुष्य को लौकिक हिष्ट भगवान् में लौकिक प्राकृतधर्म देखती है वास्तव में भगवान् में प्राकृत धर्म नहीं है ।

जैसे जुदे जुदे स्थानों में स्थित पुरुष, वृक्ष की आड़ होने से सूर्य को परिच्छित्र हिट से देखते हैं वंसे लौकिक हिट वाले पुरुष भगवान् को भी उसी प्रकार देखते हैं।

ग्राभासार्थ —हम लोगों ने इतने समय तक उनको पुत्र समका है अब कैसे माने कि वह हमारा पुत्र नहीं है ग्रीर यों भी कैसे माने कि हम सब भ्रान्त थे ? इस शङ्का का उतर 'युवायोरेव' श्लोक में देते हैं—

### श्लोक-युवयोरेव नेवायमात्मजो मगवान्हरिः। सर्वेषामात्मजो ह्यात्मा पिता माता स ईश्वरः॥४२॥

श्लोकार्थ — ये भगवान् श्लीकृष्ण ग्राप ही के पुत्र नहों हैं, ये ईश्वर है; ग्रतः सबके पिता, माता, पुत्र ग्रोर ग्रात्मा भी है।।४२॥

मुबोधिनी—यद्भगवतो लीलया भगवान पुत्रो जात इति तथैवाङ्गीक्रियत इति मतं तदा युवया-रेवैवंभूतो नान्येषामिति नास्ति किन्तु सर्वेषामेवा-यमारमजादिः, सर्वात्मा ह्ययं तेषां पुत्रत्वाद्याका-रेण यदि न भवेत् ग्राधिदैविकप्रकारेण वा तदा संसारे प्राणिनामानन्दो न भवेदिति, 'कोह्य वा-न्यास्कः प्राण्यात् यदेष ग्राकाश ग्रानन्दो न स्या-दिति श्रुतेः'। यतोयं हरिः ग्रकारणसर्वदुःखहर्ता, भगवान समर्थः, यदि समर्थो भूत्वा न दुःखं दूरीकुर्यात् तदा अयुक्तं भवेदिति, अतो युक्तत्वादेव
सर्वेषामात्मजः, आतमा च सङ्घातरूपः, तथा
पिता सङ्घातस्तु बीजम्, माता योनिः,स च जीवः,
ईश्वरो नियन्ता अन्तर्यामी च, एतावद्रूपो भगवान्
सर्वेषां भवतीति किमाश्चर्यं भवतां पुत्रत्वेन स्वातमानं स्थापितवानिति ॥४२॥

व्याख्यारं—जो भगवान् लीला से ग्रापके पुत्र हुए हैं ग्रापके इस कथन को मान लेते हैं तो भी ये ग्रापके ही पुत्र है। दूसरों के नहीं हैं, यह बात नहीं है, कारण कि ये तो सर्व के ग्रात्मज ग्रादि हैं, क्योंकि ये सर्व की ग्रात्मा हैं, ग्रतः यदि उनके पुत्रत्व ग्राकार से वहां प्रकट न होवे ग्रथवा ग्रादिदैविक प्रकार से प्रकट न होवे तो संसार में प्राणियों को ग्रानन्द की प्राप्ति ही न होवे, ग्रानन्ददाता तो ग्राव ही हैं, जैसा कि श्रुति में भी कहा है 'को ह्योवान्यत्कः प्राण्यात् यदेष ग्राकाश ग्रानन्दो न स्यात्' जिससे ये हिर होने से ग्रकारण ही सर्व दुःख हर्ता हैं, भगवान् होने से समर्थ हैं। समर्थ होकर यदि दुःख दूर न करें तो ग्रयोग्य कार्य होवे, ग्रतः योग्यता प्रकट दिखाने के लिये हो सबों के पुत्र ग्रात्मा, पिता, माता ग्रीर जीव तथा ईश्वर ग्रर्थात् ग्रन्तर्यामी हैं। इतने रूप वाले जो भगवान् हैं, वे सबके हैं, इसमें क्या बड़ी बात है कि, जिसने ग्रपने को ग्रापका पुत्र कहकर प्रसिद्ध किया।।४२।।

ग्रामास—ननु सर्वेषां तथात्वेऽपि न सर्वेषां तथा प्रतोतिः किन्त्वस्माकमेव इदं च भगवता लीलयैव तथैव कृतम्, ग्रतः पुत्रोस्माकमेव न सर्वेषामिति चेत्तत्राह हष्टं भृतमिति ।

ग्राभासार्थ—यद्यपि भगवान् वैसे के वैसे हैं तो भी सर्व को वैसी प्रतीति नहीं है, जैसी हमको हुई है,यह प्रतीति भगवान् ने लीला से ही कराई है, ग्रतः पुत्र हमारे ही हैं,न कि सबके, यदि यों नन्दजी कहें तो उसके उत्तर में 'इष्टं श्रुतं' श्लोक कहते हैं—

श्लोक - दृष्टं श्रुतं मूतमवद्भविष्य-त्स्थास्तुश्चरिष्रगुर्महदल्पकं च। विनाच्युताद्वस्तुतरां न वाच्यं स एव सर्व परमार्थमूतः ॥४३॥

श्लोकार्थ-जो देखने ग्रौर सुनने में ग्राया है, भूत, भविष्यत्, वर्तमान, स्थावर, जङ्गम, बड़ो, छोटी कोई भी वस्तु जो कहने में ग्रातो है, वह भगवान बिना ग्रन्य नहीं है, वे ही सर्व रूप ग्रौर सब के परमार्थ रूप हैं ।।४३।।

सुबोधिनी - भगवान् सर्वेषामेव सर्वे हपो भूत्वा तथात्वं बोधयति । तथा सति यदि कोपि न मन्यते तदा तेषामभाग्यम् । भवद्भिरपि भ्रमान्न मन्तव्यम्, किन्तु सर्वत्वेन पुत्रत्वमपि मन्तव्यमिति. न त् पुत्रत्वमेव । परिच्छित्रहष्ट्या तावदेव गृहो-तमिति तवान्यथाबुद्धिनं वक्तव्येति, दृष्टं प्रत्यक्षतः ऐहिकम, ६ श्रुत्यादिना पारलोकिक च लौकि-कमलीकिक च भगवानेवेत्यर्थः। भूतभवद्भवि-ष्यदिति त्रिविधकालपरिच्छेद्य उक्तः। कालपरिच्छिन्नमपि भगवानेवेत्युक्तम् । ग्रनेन परिच्छेद्यापरिच्छेद्यविरुद्धसर्वधर्माश्रय इत्युक्तम्। परिछिन्ने प्यवान्तरभेदवानयमेवेत्याह । स्थाष्णु-श्चरिष्णारिति । स्थावरं जङ्गमं च तत्रापि तृगामे-रुभावो सिकताब्रह्माण्डभावौ वा मशकब्रह्मभावौ च भगवानेवेत्याह महदल्पकं चेति । एव चतुर्जा

भिन्नो भगवान् चतुर्म् तिः स्वयमेव यतः, ग्रच्यूतः, ग्रन्यथा केनाप्यंशेन परिच्छेदे च्युतत्वं स्यात्,ग्रतो-ऽच्युताद्विना ग्रच्युतव्यतिरेकेगा इतरद्वस्तु न, न वाच्यम्, किन्तु स एव समच्युतमिति । अच्युत-विभक्तमपि न भवति ग्रच्युतिभन्नमपि न भवति। नन्दस्य प्रथमाधिकारित्वात् ग्राधिदैविकप्रकारेगा विश्व।सार्थं भगवतः सर्वत्वमाह परमार्थभूत इति। परमार्थो भगवान् भूतः ग्राधिदैविकः, ग्रपरमार्थः ग्राघ्यात्मिकः किन्त्वर्थो भवति, भौतिकस्त्वनर्थः ग्रत एव ब्रह्मवादात् ग्राधिदैविकवादः पूर्वमीमां-सासिद्धः किञ्चिदपकृष्टः, ततोपि भेदवाद ग्राध्या-'त्मकरूप:। ततोऽपि मायावाद इति, बोधने उत्तरोत्तरमपकृष्टप्रकाराः,तत्राधिदैविको भौतिकः। मृक्तिश्च प्रमेयबलेनेति ॥४३॥

व्याख्यार्थ - भगवान् सर्व में ही सर्व रूप होकर वैसा जनाते हैं। यों होने पर भी यदि कोई नहीं मानते हैं तो उनके अभाग्य हैं। ग्रापको भी भ्रम से नहीं मानना चाहिये, किन्तु वे सर्व रूप है, यों मानकर, पु<mark>त्रत्व भी मानना</mark> चाहिये, न कि केवल पुत्रपन ही मान बैठो । <mark>ग्रापने यदि परिच्छिन्न</mark> हिष्ट से इतना है। ग्रहण किया है, तो भी उस में अन्यथा बुद्धि नहीं करनी । प्रत्यक्ष में आपने लौकिक देख लिया, श्रुति आदि शास्त्र से उनका अलौकिक सुन लिया, अतः भगवान ही लौकिक तथा

१- पत्र रूप ही,

२- मन्ध्य बृद्धि,

स्रलीकिक हैं। भूत + वर्तमान श्रीर भविष्यत् काल से श्राप परिच्छेद्य भी हो सकते हैं, ग्रतः काल से जो परिच्छित्र होता है वह भी भगवान् ही है इससे यह बताया है कि भगवान् परिच्छेद्य तथा स्परिच्छेद्य होने से विरुद्ध धर्माश्रयी हैं। परिच्छित्र में जो स्रवान्तर भेद हैं, वे भी भगवान् ही हैं। स्थावर ग्रीर जंगम उसमें भी तिनके ग्रीर मेरू के भाव, रेत ग्रीर बहा। उ के भाव तथा मच्छर ग्रीर ब्रह्मा इत्यादि भी भगवान् ही हैं, बड़े ग्रीर छोटे भी भगवान् ही हैं। इस प्रकार चार भेद से ग्राप भगवान् चतुर्मू ति ग्राप ही है, क्योंकि ग्राप ग्रच्युत न होवे तो किनी प्रकार भी परिच्छेद होने से च्युत हो जावे, ग्रतः ग्रच्युत के सिवाय ग्रन्य कोई वस्तु नहीं है, किन्तु वही पूर्ण ग्रच्युत हैं। इसलिये भगवान् विभक्त भी नहीं हैं ग्रीर कोई वस्तु उनसे भिन्न भी नहीं है, नन्द प्रथमाधिकारी है, इसलिये ग्राधिदैविक प्रकार से विश्वास उत्पन्न करने के लिये भगवान् सर्व रूप हैं। यों कहा जा सकता है कि वह परमार्थ रूप है। भगवान् ग्राधिदैविक होने से परमार्थ हैं, ग्राध्यादिमक होने से ग्राथं रूप हैं। भौतिक तो ग्रथं रूप नहीं है, इस कारण से ही ब्रह्मावाद से ग्राधिदैविकवाद जो पूर्व मिमांसा से सिद्ध है वह कुछ हीन है। उससे ग्राध्यादिमक रूप मेदवाद ग्रधम है। उससे भी मायावाद बहुत ग्रधम है, कारण कि मायावाद में मायाधीन कर्तृत्व होने से सब माया रूप हैं ग्रीर पूर्व तथा उत्तर मीमांसाओं से यह सिद्धान्त विरुद्ध है, मुक्ति तो प्रमेय बल से होती है। १४३॥

श्राभास-एवं नन्दोपदेश: समाप्तः रजनी च ततः समाप्तेत्याह एवं निशेति।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार वार्तालाप करते हुए नन्द का उपदेश तथा रात्रि दोनों की समाप्ति हो गई जिसका वर्णन 'एव निशा' श्लोक में करते हैं—

श्लोक — एवं निज्ञा सा बुवतोर्व्यतीता नन्दस्य कृष्णानुचरस्य राजन् । गोप्यः समुत्थाय निक्ष्य दोपान्वास्तूनसमभ्यच्यं दथीन्यमन्थन् ॥४४॥

श्लोकार्थ —श्रो शुकदेवजी ने कहा कि है राजन ! नन्दरायजी ग्रौर भगवान के श्रनुचर उद्धवजी के वार्तालप करते हुए सारी रात बीत गई, गोपियाँ उठ कर, दोपक जगा कर ग्रौर वस्तु का पूजन कर दही मथने लगीं।।४४॥

<sup>+</sup> भगवान् जैसे अब, जिस जिस प्रकार से सर्व हो जाते हैं, वैसे पूर्व ही स्वतः सिद्ध थे, वे इन्द्रियादि के अविष्ठादियों के नियामक होने से आधिदैविक हैं। इस आधिदैविक को मुख्य न कहने का तात्पर्य यह है कि वह अन्यों से उत्कृष्ट हैं, और आध्यात्मिक को अपरमार्थ कहने का भाव यह है कि पिघले हुए घृत के समान यह आध्यात्मिक रूप है, वह रूप भगवान् में हा 'उस रूप के' विद्यमान होने से आध्यात्मिक कहलाता है, भौतिक अनर्थ रूप इसलिये है कि वह आध्यात्मिक है, इस अकार मानने का कारण यह है कि ये उपरोक्त प्रकार के रूप होने से पूर्ण ब्रह्मरूवन्व नहीं है- (विशेष प्रकाश में देखिये-)

३- विभाग वाले, माप वाले ।

000000000000

सुबोधिनी—सा निशा एवं बुवतोरेव व्यतीता
यस्या मुखे समागतः, ततः पर भार्यया सह भगवद्गुणालापेनापि रात्रिगंच्छतीति तद्वचावृत्त्यर्थं
गणयित, नन्दस्य कृष्णानुचरस्येति नन्दो भगवद्भक्तः प्रसिद्ध एव । उद्धवः कदाचिदन्यदपि वदेदित्याशङ्कच तन्निवृत्त्यर्थमाह कृष्णानुचरस्येति
सेवको हि स्वामिकार्यमेव कर्तु मागतः स्वामिकथामेव करोति । राजन्निति तदभिज्ञत्वात्सम्बोधनम् । निशाप्रतियातेत्यत्र निदर्शनमाह गोप्यः
समुत्थायेति सम्यगुत्थाय न तु रात्रावेव निमित्तवशादुत्थानम्, निष्ट्प्य दीपानिति तासां सम्यत्ति-

रिषका निरूपिता । दीपानिति बहुवचनेन भग-वतो मञ्जलारात्रिकमिप सूचितम् । वास्तून् सम-भयच्ये ति देहल्यादीनां सम्यगर्जनं कुलधर्मख्याप-नार्थम्, भगवानत्रस्थित इति भक्त्या वा, दधीनि नानाविधानि प्रातःकृतानि मध्याह्मकृतानि सायं-कृतानि च मथनं तूषस्येव । लौकिको दोहस्त्रिवा-रम्, वैदिको द्विवारं त्रिवारमित्येके । स्रनेन गोपि-कानां सन्तोषार्थमयमागतः तासां सुखचरितेन तुष्यतीति नन्दातिथ्यवत् ताभिः कृतमातिथ्यं निरूपितम् ॥४४॥

व्याख्यार्थ - जिस रात्रि के प्रारम्भ में उद्धवजी स्राये थे वह रात्रि इस प्रकार वार्तालाप करते हुए समाप्त हो गई, स्त्री के साथ भी भगवद्भागों की चर्चा करते हुए रात्रि व्यतीत हो जाती है, इस भ्रम के मिटाने के लिये कहते हैं कि नींह, यह रात्रि तो नन्दजी जो भगवद्भक्त है ग्रौर उद्धवजी श्री-कृष्णचन्द्र के सेवक हैं उन दोनों की भगवत्सम्बन्धी चर्चा होते हए रात्रि समाप्त हो गई। नन्दजी भगवद्भक्त हैं, ग्रतः उनको भगवान् के चरित्रों के सिवाय ग्रन्य वार्ता सुनने में रुचि नहीं है तथा उद्भवजी श्रीकृष्ण के सेवक हैं। वे भो जिसके कार्य करने के लिये ग्राये हैं, उसकी ही वार्ता करेंगे। जिससे कार्य सम्पूर्ण सिद्ध होवे, ग्रतः भगवान् की ही कथा करते हैं। राजन् ! यह सम्बोधन देने का भावार्थ यह है कि परीक्षित को सावधान किया जाता है कि ग्राप इस विषय को जानते हैं, रात्रि समाप्त हुई, इसमें प्रमाण क्या है ? जिसके प्रमाण में कहते हैं कि-गोवियां अच्छी प्रकार से जागृत होकर उठी हैं, यों नहीं है कि रात्रि में ही किसी कारण से उठी हैं उठकर दीपक जलाये, बहत दीपक जलने से गोपियाँ ग्रधिक सम्पत्ति वाली हैं । दीपों के बहवचन देने से यह भी बताया, कि भगवान् की मङ्गल ग्राति भी गोपियाँ ने की है, गोपियाँ ने कूल धर्म के ग्रनुसार देहली ग्रादि का भी अच्छी प्रकार से पूजन ग्रादि किया है, ग्रथवा यह पूजन इसलिये भक्ति प्रेम से किया है कि भगवान् यहां स्थित हैं। प्रात: मध्यान्ह ग्रौर सायंकाल की तैयारी हुई, दही का प्रात: काल में बिलोडन किया जाता है, ग्रतः प्रातःकाल में दही मथने लगी। जिससे यह निश्चय से प्रमािगत हो गया कि रात्रि की समाप्ति होकर प्रातः काल हो गया है। गौयों का दोहन लौकिक में तोन वार होता है: वैदिक रीतिसे दो वार । कोई कहते हैं कि वै दक रीतिसेभी तीन वार होता है, इससे यह उद्धवजी गोपियोंको संतोष कराने के लिये आये हैं। उनके आनन्दमय चरित्र से वे (उद्धवजी) प्रसन्न हुए हैं। जैंसे नन्दजी के म्रातिथ्य से प्रसन्न हुए थे, इस प्रकार गोपियों के किये हुए म्रातिथ्य का निरूपएा किया ।।४४।।

श्रामास—यद्यपि स्वरूपस्थित्यैव सन्तुष्टो भवति तथापि तासामुत्कर्षमप्याह ता वीपदीमं रिति ।

श्राभासार्थ — यद्यपि गोपियों के स्वरूप की स्थिति से ही उद्धवजी प्रसन्न हो गये हैं; तो भी उनके उत्कर्ष का वर्णन 'ता दीपदीप्तै:' श्लोक से करते हू —

### श्लोक—ता दीपदोप्तं मंगिभिविरेजू रज्जूविकर्षद्भुजकङ्करणस्रजः। चलच्चितम्बस्तनहारकुण्डलित्विष्यत्कपोलारुग्यकुङ्कुमाननाः ॥४५॥

श्लोकार्थ — दीपों के प्रकाश से चमकती हुई मिए।यों से गोिपयाँ सुशोिभत हो रही थीं ग्रीर ग्रनेक कङ्करणों वाली भुजाग्रों से रज्जू को खींचती थीं, जिससे उनके नितम्ब, स्तन, हार ग्रीर कुण्डल हिल रहे थे। उन हिल रहे हार तथा कुण्डलों की कान्ति से तथा कुँकुम से हुई लालास के कारण जिनके मुख विशेष शोभा दे रहे हैं, वैसी गोपी-जन थीं।।४५।।

मुबोधिनी —दीपैदींप्रा ये मरायः दीपप्रति-बिम्बग्नाहिरास्तैविशेषेरा रेजुः। स्वरूपापेक्षयापि ग्रिधिका कान्तिरिति भगवद्योग्यता निरूपिता भगवद्गुरागानयोग्यता वा। एवं स्वरूपं वर्णीय-त्वा कियाभिनिवेशेपि शोभातिशयमाह रज्जूनां विकर्षयुक्ती यौ भुजौ तत्र कङ्करागानां स्रजो यासु। स्थूलकङ्करापरिधानं भगविद्वरहात् क्षामत्वं वा बोध्यते । चलितम्बः स्तनौ च तत्र हाराः कुण्डले च यासाम्, कुण्डलयोवी त्विट् कान्तिस्तद्युक्तौ कपोलौ त्विध्यत्कपोलौ सामान्यतस्त्विड्युक्तौ वा कपोलौ ताभ्यां कृत्वा श्रह्णाः कपोलयोवीह्णाः श्रह्णाकुङ्कुमयुक्तमुखा वा । सर्वाङ्गेषु सौष्ठवमा-भरणान्युत्तमत्वं च निरूपितम् ॥४५॥

च्याख्यार्थ —दीपों के प्रकाश से चमकती हुई मिए।यों के प्रतिबिम्ब से गोपियां विशेष मलक रहीं थीं, जिससे उनकी स्वरूप से भी विशेष कान्ति हो रही थीं, इससे यह दिखाया, कि उनमें भगवान की सेवा करने की योग्यता है, प्रथवा गोविन्द के गुएगान की योग्यता है। इस प्रकार स्वरूप का वर्णन कर ग्रब कार्य में लगी हुई हैं तो भी उनमें शोभा की ग्रविकता है, जिसका वर्णन करते हैं। जिन भुजाग्रों से दिध मन्थन करते हुए रज्जुग्रों को खींच रही हैं उन भुजाग्रों में कङ्करणों की मालाएँ पहनी हुई हैं। वे कङ्करण स्थल देखने में ग्राते हैं। उसका कारण कहते हैं कि भगविद्ध रह से गोपियाँ दुर्बल हो गई हैं, जिससे कङ्करण स्थल प्रतीत होते हैं। नितम्ब, स्तन, हार ग्रीर कुण्डल से गोपियाँ दुर्बल हो गई हैं, जिससे कङ्करण स्थल प्रतीत होते हैं। नितम्ब, स्तन, हार ग्रीर कुण्डल से बहल रहे थे, हिलते हुए कुण्डलों की चमक कपोलों पर पड़ रही थी, जिससे कपोल ललाई से मुशोभित हो रहे थे, ग्रथना कु कुम लेप किये हुए मुख बालो गोपियों द्विगुणी शोभा पा रही थीं। इस प्रकार उनके सर्वाङ्गों में मुन्दरता तथा ग्राभरणों की उत्तमता का वर्णन किया है।।४४॥

श्रामास एवं स्वरूपतो भगवद्योग्यत्वेनातिश्यमुक्त्वा भगवद्गु गपरत्वेनापि तथा-त्वमाह उद्गायतीनामिति ।

ग्राभासार्थ — इसी भांति स्वरूप से भगवान् के योग्य ग्रातिथ्य को कहकर ग्रब भगवद्भ गणान परायण होने से भी ग्रातिथ्य की योग्यता 'उद्गायतीनां' श्लोक में कह हैं —

### श्लोक — उद्गायतीनामरिवन्दलोचनं वजाङ्गनानां दिवमस्पृशद्ध्वितः। दध्नश्च निर्मन्थनशब्दिमिश्रितो निरस्यते येन दिशाममङ्गलम् ॥४६॥

श्लोकार्थ — भगवान के गुएगों का गान करती हुई ब्रजाङ्गनाग्रों को ध्वनि स्वर्ग को छूने लगीं?। वह ध्वनि दही के मन्थन की ध्वनि से मिलो हुई थी, जिससे दिशाग्रों के ग्रमङ्गल नष्ट हो गए।।४६॥

सुबोधिनो —धर्मबुघ्यापि गानं सम्भवतीति
तद्वचावृत्त्यर्थमाह प्ररविन्दलोचनिमिति स हि
कमलनयनः कोटिकन्दपंसुन्दरः। ननु कथं ब्रह्मत्वादिगुणा नोक्तास्तत्राह वजाङ्गनानािमिति ता
हि वजिष्ठयः सौन्दर्यणेव वशीकृताः किं ब्रह्मत्वादिना, प्रशस्तान्यङ्गानि यासामिति तावन्मात्रपरत्वे हेतुरप्युक्तः। प्रन्यथाङ्गप्राशस्त्यं व्यथं स्यात्,
तासां लौकिकवैदिकनिरपेक्षत्वाय गाने विशेषमाह
उद्गायतीनां ध्वनिद्विमस्पृशदिति। कार्यकारणसहितं गानं निरूपितम्। कारणाधिवयाङ्कोकपरित्यागः, तथासित लोकविद्विष्टत्वात् ग्रस्वग्यंत्वमाशङ्कच तस्यैव स्वर्गसम्बन्धः कः सन्देहस्तत्फल-

स्येति । तेनैव चिरतार्थत्वात् वैदिकिनरपेक्षता च । तासां भगवदीयत्वेनैव स्वर्गस्यानपेक्षित-त्वात्, वाचिनककायिकयोरेव कर्मणोः स्वर्गस-म्बन्धप्रतिपादनार्थं दक्षश्च निर्मन्थनशब्दिमिश्चत इत्युक्तम् । चकारात्कञ्कणानामिष रणत्कारेण मिश्चितः,भगवदीयानां गुणानां सम्बन्ध्यिष गोषि-कानां गवां च सम्बन्ध्यपेक्षत इति भगवानिव भगवद्गुणा अपि तत्सापेक्षा इति तासां महत्त्वं स्वितम् । ननु सर्वधर्मपरित्यागे तासां पाप भवे-दिति कथं तद्वर्णनेनातिथ्यं माहात्म्यं चेत्याशञ्च-चाह येन ध्विना दिशामेवामङ्गलं निरस्यते किमुत तत्सम्बन्धिनाम् ॥४६॥

व्याल्यार्थ — श्लोक में 'ग्ररिवन्दलोचनं 'पद देकर यह भाव बताया है कि गोपियों के धर्म से जो ज्ञान होता है, वह नहीं करती हैं, किन्तु धर्मी का गान करती हैं, करिए कि वे कमल नयन कोटि कन्दर्भों से भी मुन्दर हैं। इस गान में भगवान के ब्रह्मत्व ग्रादि गुए क्यों नहीं कहते हैं ? इस पर कहते हैं, कि ये गाने वाली बज की स्त्रियाँ हैं, इनको भगवान ने ग्रपने सौन्दर्य से ही वश किया है, इसलिये इनको ब्रह्मत्व ग्रादि से क्या लेन देन हैं ? उस कोटि कन्दर्भ लावण्य वाले के ही परायए में हेतु देते हैं कि उनके ग्रङ्ग सर्व प्रकार प्रशस्त हैं। यदि उनके परायएा, ये न बनें तो इनके प्रशंस नीय ग्रङ्गों की व्यर्थता हो जाए, इनको लौकिक ग्रथवा वैदिक की कुछ ग्रपेक्षा नहीं हैं, जिससे इनकी ध्विन स्वर्गतक पहुंच गयी है, कारए कि यह गान, कार्य + ग्रौर कारए से युक्त है। कारए में ग्रिधकता होने से लोक का परित्याग सिद्ध किया है, लोक के विद्वेष से गान ग्रस्वर्ग्य होगा ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि उस ध्विन का स्वर्ग से सम्बन्ध हो गया है, तो फिर ध्विन के फल स्वर्ग में

१- स्वर्ग तक पहुँच गई,

२- बखान के योग्य, प्रशंसनीय।

<sup>+</sup> प्रकाशकार कहते हैं कि-स्वर्ग का स्पर्श यह कार्य है ग्रीर भगवान में ग्रासिक कारए। है,

पहुँचे इसमें सन्देह कैसा ? उससे ही कृतार्थता हो गई है, इससे वैदिक की भी अपेक्षा नहीं, यह बता दिया । वे गोपियां भगवदीय हैं, ग्रतः उनको स्वर्ग की कोई ग्रपेक्षा नहीं है । वाचिनक ग्रीर कायिक कर्मी का स्वर्ग से सम्बन्ध सिद्ध करने के लिये, दिध के मन्थन वाले शब्द से उस शब्द का मिलाप कहा है। मूल में 'च' शब्द कहा है, जिसका आशय कहते हैं, कि कङ्करणों के रएत्कार शब्द से भी वह द्विन मिश्रित हुई है। भगवदीय गुर्गों के सम्बन्धी भी, गोपी ग्रीर गायों के सम्बन्धी की चाहना करते हैं, इस प्रकार भगवान को भाँति भगवान के गुरा भी उनकी अपेक्षा रखते हैं यों इनका महत्व बताया है। सर्व धर्म त्याग से तो इनको पाप लगेगा, तो फिर उनके वर्गान से ग्रातिथ्य तथा माहात्म्य कैसे कहा जाता है ? जिसकी ध्विन \* दिशाग्रों का ग्रमञ्जल मिटाती है, वह उनके सम्बन्धियों का ग्रमञ्जल नष्ट कर देवे, इसमें कहना ही क्या है।।४६।।

श्रामास — एवं तासां जिज्ञासापर्यन्तं निलीयेव स्थित इति वक्तुं जिज्ञासाप्रकारमाह भगवत्युदित इति।

ग्राभासार्थ इस प्रकार उनकी जब तक जानने की इच्छा थी तब तक उद्धवजी छिपे रहे थे, यह बताने के लिये 'भगवत्युदिते' श्लोक में जिज्ञासा के प्रकार कहते हैं -

श्लोक - भगवत्युदिते सूर्ये नन्दद्वारि वजौकसः। हुष्टा रथं शातकोम्भं कस्यायमिति चाब वन् ।।४७।।

श्लोकार्थ - भगवान् सूर्य के उदय होते ही वज के द्वार पर सोने से मंढा रथ देख वज भक्त आपस में पूछने लगे कि यह रथ किसका है ?।।४७॥

भगवदीय गुर्गों का सम्बन्धी जो गान है वह कर्ता है, गोपियों सम्बन्धी ध्वनि रूप वस्तू, कर्म है ग्रीर गौग्रों का सम्बन्धी दधी मन्थन, कर्म है, इस प्रकार भगवद्गुरा, स्वामिनियों की व्वनि तथा दिध मन्थन का अपेक्षा वाले हैं, अतः दिध मन्थन के समय (भगवद्गुरा) व्विन से गाये जाते हैं ॥४६॥

<sup>\*</sup> लेखकार कहते हैं कि-भगवान् को गाने वाली व्रजाङ्गनों के गान की कारण भूत व्यक्ति भी ग्रात्मसुख देने वाली है तथा गान करने से ध्विन का स्वर्ग को स्पर्श हुन्ना, यों न कह कर गाने वालियों की व्विन का स्पर्श हुग्रा। यों कहने का तात्पर्य यह है कि उनके स्वभाव से ही व्विन ने स्वर्ग का स्पर्श किया है, यह गान स्पश की कामना से नहीं किया है अतः जाना जाता है वजा झनाओं को वैदिक फल की भी इच्छा नहीं थी। लौकिक की निरपेक्षता पहले कही वैदिक की ग्रब कही यह श्राशय 'च' शब्द देने का है, गान वाचिनक है मथन कायिक है इन दोनों कर्मों का सम्बन्ध श्राहम सूख से है, मानसी सेवा तो भगवदानन्द उत्पन्न करने वाली है।

मुबोधनीं —वाच्यार्थानुपयुक्ता कथा नोच्यत इति उद्धवस्य प्रातःकृत्यं नोक्तम् । तिह्नसूर्यः भगवत्स्मारक इति गोपिकानामुद्धवस्य च परम-पुरुषार्थदायीति सूर्यस्य भगवत्त्वमुक्तम् । नम्दस्य राजगृहवद्भिन्न एव वज इति तद् द्वार्येव रथः

स्थापित इति । मुख्यतया स्त्रियः किम्बहुना सर्व एव वृत्तान्तानभिज्ञाः । नन्दादीनां तत्सम्बन्धिनां चायं रथो न भवतीति शातकौम्भत्वात् सर्वतः सुवर्णेनालङ्कृतत्वात् निश्चित्य कस्यायं रथ इत्य-बुवन, चकाराद्विचारितवन्तः पृष्टवन्तश्च ॥४७॥

व्याख्यार्थ — जो बात कहने की है उसमें जिसका उपयोग न हो, वैसी कथा कहनी चाहिये। जिससे उद्धवजी के प्रातः काल के कृत्य का वर्णन नहीं किया है। सूर्य को भगवान् विशेषण इसलिए दिया है, कि उस दिन का सूर्य भगवान् का स्मरण कराने वाला हुग्रा। जिससे गोपियाँ तथा उद्धवजी को परम पुरुषार्थ देने वाला हुग्रा। नन्द का व्रज राजगृह के समान पृथक् ही है, ग्रतः उसके द्वार पर ही रथ स्थापन किया। वहां ही रथ खड़ा देखा, रथ को मुख्यतया स्त्रियों ने देखा, विशेष क्या कहें सर्व ही इस हाल से ग्रनजान थे। वे सर्व परस्पर विचारते हुए कहने लगे कि यह रथ नन्द ग्रादि ग्रथवा उनके सम्बन्धियों का तो नहीं है? कारण कि सुवर्ण से चारों तरफ ग्रलङ्कृत है, यह निश्चय कर पूछने लगे कि यह रथ किसका है ? 'च' शब्द का भाव है कि पूछने लगे तथा विचार करने लगे।।४७।।

श्रामास—ततः कस्यचित्पुरवासिनो राजकीयस्य सम्बन्धी रथ इति निश्चित्य, पूर्वमागतत्वात् श्रकूर एव लब्धस्वादुः पुनरागतः इति सम्भावनां कृतवन्तः, तदाह श्रकूर श्रागतः किं वेति ।

ग्राभासार्थ—विचार करने ग्रीर पूछताछ करने के पश्चात् इस सिद्धान्त पर ग्राये, कि यह रथ किसी नगर में रहने वाले राजकीय सम्बन्धी का होना चाित्ये, कदाचित् जो पहले यहां का स्वाद ले गया है, वह ग्रक्रूर ही पुनः ग्राया होगा, यों सम्भावना करने लगे, जिसका वर्णन 'ग्रक्रूर' इस श्लोक में करते हैं—

श्लीक — श्रक्रूर श्रागतः कि वा यः कंसस्यार्थसाधकः । येन मीतो मधुपुरीं कृष्णः कमललोचनं ॥४८॥

श्लीकार्थ — क्या ग्रजूर तो नहीं ग्रा गया है ? जो कंस के कार्य की साधने वाला है, जो कमल नयन श्रीकृष्ण को मधुपुरी ले गया हैं।।४ का।

मुबोधिनी--प्रायेगाकूरेणैवेयं भूह ष्टेति । श्रक्रर एवागतः, तथापि प्रयोजनाभावात्तस्यागमनं न सम्भवतीति बाधकज्ञानात् सम्भावना । ननु सर्वेषु विद्यमानेषु सुतरां वसुदेवादिषु किमित्यकूर एव सम्भाव्यत इत्यत ग्राहु:-यः पूर्व कंसस्य ग्रथं पुरुषार्थं साधितवान् । वितरोतोवत्या वदन्ति वस्तुतस्तु परमपुरुषार्थं मोक्षां साधितवानेव । ननु भवतां तस्मिन् कोयं दोष इत्याशङ्क्र्याहः येन नीतो मधुपुरीमिति । कृष्णः फलाहमा । कमलः लोचनः फलसाधनमंहिकफलरूपो वा ।।४८॥

व्याख्यार्थ - यह भूभाग, श्रकूर ने ही देखा है, इस लिये बहुतकर वह ही श्राया है। उसके श्राने का ग्रब तो कोई प्रयोजन नहीं है, इस विचार के ग्राने से कहते हैं कि यह कल्पना वा ग्रनुमान है। मथुरा से यहां ग्राने के योग्य वसुदेव ग्रादि के मौजूद होते हुए ग्रक्टूर की कल्पना क्यों करते हो ? इस पर कहते हैं, कि हमारा अनुमान इसलिये है कि गो प्रथम कस का कार्य सिद्ध कर गया था, यह कहना तो उसकी विपरीतता दिखाने के लिये है, किन्तु वास्तव में तो स्रक्रूर ने यहां से कृष्ण को ले जाकर, कंस का परम पुरुषार्थ-मोक्ष-सिद्ध किया है इससे श्रापको उसमें कौनसा दोष नजर श्राया ? उस दोष को स्पष्ट कर कहते हैं कि जो श्रीकृष्ण फलरूप हैं ग्रौर कमल लोचन होने से फल का साधन ऐहिक फल रूप ग्रर्थात् ग्रब भी हमको ग्रानन्द देने वाले हैं, वैसे श्रीकृष्ण को लेजाकर हमको ग्रानन्द से विश्वत किया है।।४८।।

श्राभास-तिह ताहशस्य कृतकार्यस्य द्विष्टस्य च कथं पुनरागमनिमिति चेत्तत्राह कि साधियव्यत इति।

म्राभासार्थ - जो द्वेषी म्रपना कार्य पूरा कर गया, वह फिर क्यों म्रावेगा ? इसके उत्तर में 'कि सावियव्यत्यस्माभिः' यह श्लोक कहती हैं।

श्लोक-कि साधियव्यस्यस्माभिभंतुः प्रेतस्य निब्कृतिम् । इति स्त्रीणां वदन्तीनामुद्धबोऽगात्कृताह्निकः ॥४६॥

श्लोकार्थ - क्या ग्रपने मरे हुए स्वामी का छुटकारा हमारे माँस से करना चाहता है, जिसके लिए हमको लेने ग्राया है ? यों ख़ियों के कहते हुए उद्धवजी ग्रपना नित्य कर्म कर आ गए।।४६।।

सुबोधिनी - प्रायेगास्मान् गोपिकाः विशेषा-कारेगा नेतुमागतः, नीत्वा च प्रेतस्य कसस्य निव्कृति, करिष्यति, स हि स्वार्श्नं नीत्वा स्वपुरु-षार्श्वमप्यसाध्य ग्रहमत्पुरुषार्थमपि नाशयित्वा जनैराक्रुष्टः तदपराधपरिहारार्थं कृष्णमत्र प्रेष-यितुं ग्रसमर्थः, ग्रस्मानेव तत्र नेष्यति तावता निष्कृतिर्भवति जनापवादः परिहृत इति । स्रन्ये तु मृतस्य कंसस्य दैत्यत्वाद्रुधिरमांसप्रियस्य मांसं दातुं सुतरां नरमांसमस्मान्नयति, तथा च सति यथा पूर्वमनोरथो विपरीतो जातः एवमयमप्रि भविष्यति ततो भगवानेनमेव बर्लि दास्यति भ्रान्तोयं समागत इति उपहास मुक्तवन्त इत्याहुः तदेवाह कि साधियव्यति न किञ्चिदिति । इदं विशेषाकारेण वचनं स्त्रीणामेवेति,वदन् पूर्वभाव- मुपसंहरति इतिस्त्रीगामिति, वदन्तीनां सतीनां क्षणं विलम्बे शापमपि दद्ः। भयादागत इति पक्षं व्यावर्तयेति कृताह्निक इति । प्रातःकाल एव सर्वमान्हिकं कृतावानग्रे महती व्यावृत्तिरिति।

उद्धवत्वादेव न भयम्, द्वितीयो भगवत्सन्देशः गोपीनां मद्वियोगाधिमिति सोग्रे प्रारम्भग्गीय इति पूर्वसमाप्तिः ॥४६॥

व्याख्यार्थ - कदाचित् बहुत कर, हम गोपियों को लेने स्राया है, हमको वहां लेजाकर मरे हुए कंस का छुटकारा करेगा । वह अपने स्वार्थ सिद्धि के लिये कृष्णा को ले गया, किन्तु उससे न अपना पुरुषार्थ सिद्ध किया, ग्रौर हमारा पुरुषार्थ भी नाश कर दिया जिससे मनुष्यों ने इसकी निन्दा की है, उसको मिटाने के लिये श्रीकृष्ण को यहां लाने में ग्रसमर्थ होने से, हमको ही वहां ले जावेगा, जिससे वह निन्दा मिटाएगा ग्रौर स्वामी की गति भी करेगा। दूसरी कहने लगी, कि कंस दैत्य था इससे उसको रुधिर तथा मांस प्रिय था, अतः उसको मनुष्य मांस देना हैं, वह हमसे लेता है. जो इस मनोरथ से ग्राया है, तो जैसे प्रथम मनोरथ निष्फल हुग्रा वैसे यह भी होगा। भगवान् इसकी ही बिल चढाएंगे, यह भ्रान्त होकर स्राया है, इस प्रकार हास्य से कहने लगी कि यहां स्राकर क्या सिद्ध करेगा ? कुछ नहीं । यह विशेष रूप से कहना स्त्रियों का ही है, इस प्रकार कह कर पूर्व भाव को समाप्त करता हैं। यों स्त्रियों के कहते हुए ही उद्धवजी ग्रागये। यदि क्षण भी विलम्ब करते तो गोपियां शाप दे देती । गोपियों के शाप के भय से आ गये, इस शङ्का को मिटाने के लिये कहते है कि भय से शीघ्र नहीं स्राये हैं, किन्तु अपना सारा दिन का कृत्य कर्म सम्पूर्ण कर स्राये हैं। प्रात:काल ही सर्व भ्राह्मिक कर लिया कारण कि भ्रागे बहुत कार्य करने हैं, जिससे ग्राह्मिक के लिये समय न मिलेगा ! ग्राप स्वयं 'उद्धव' उत्सव रूप हैं, इसलिये उनको कोई भय नहीं, एक संदेश नंदरायजी को दे दिया, ग्रब दूसरा संदेश गोपियों को 'मद्वियोगाधि' इस श्लोक से ४४ ग्रध्याय में देंगे, इसलिये पूर्व की समाब्ति की है।।४६।

> इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मराभट्टात्मजश्रीवल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धपूर्वार्धे त्रिचत्वारिशाध्यायविवरराम् ॥४३॥

श्रीमद्भागवत महापुराण दशम-स्कंध (पूर्वार्ध) ४३वें ब्रध्याय की श्रीमद्रल्लभाचार्य-🚃 चर्ण द्वारा विरचित श्री मुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-प्रमेय भ्रवान्तर प्रकरण का वीर्य निरूपक चतुर्थ ग्रध्याय हिन्दी अनुवाद सहित सम्पूर्ण।



कहाँ तें आए ही द्विजराज! सांचु कहो तुम कहाँ जाहुगे कहाँ बसौगे ग्राज।। हम तौ थिकत ग्रस्त-उदयाकर रहे तलप इह्याँ साज। इह बट बसत जु कारौ भोगी कहत तिहारे काज ॥ गोकूल जाउ संकेत सबनि सों जाइ कही हरि! लाज। 'परमानन्द' बछ डरत हमारे तुष्णि विप्र! लेहु नाज।।

श श्री कृष्णाय नमः ॥
 श श्री गोपीजनवज्ञभाय नमः ॥
 श श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

# 🔵 श्रीमद्भागवत महापुराण 🍮

दशम स्कन्ध ( पूर्वीर्ध )

श्रोमद्रज्ञभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ४७वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी अनुसार ४४वाँ ग्रध्याय

## राजस-प्रमेय-अवान्तर प्रकरण

"पश्चमी अध्याय"

उद्धबजी और गोपियों को बातचीत (भ्रमर गीत)

कारिका — चतुश्रस्वारिशेध्याये गोपीनां ज्ञानदेशतः । निरोधं सम्यगेवाह पूर्वस्माच्च विशेषतः ॥१॥

कारिकार्थ — ४४वें ग्रध्याय में भगवान ने ज्ञान के संदेश द्वारा गोपियों का पूर्व से भी विशेष निरोध सिद्ध किया है ॥१॥

कारिका—याते कृष्णो लोकरीत्या नैकट्यामावतः स्फुटम् । न निरुद्धा इति प्रायः सर्वेषां च भवेन्मतिः ॥२॥

कारिकार्थ-भगवान् लोक रीति से मथुरा पधार गए, श्रतः ग्रब गोकुल (वज)

में न होने से उनके (गोपियों के) निकट नहीं हैं। इसलिए ग्रधिकतर सबकी राय वैसी हो गई है कि गोपियों का निरोध नहीं हुआ है।।२।।

कारिका — सेवकेनोपदेशेन प्रीत्या चैव निरोधतः । ज्ञानेनापि निरुद्धास्ता श्रात्मत्वेनैव सर्वथा ॥३॥

कारिकार्थ — इस प्रकार के (गोपियों का निरोध नहीं हुम्रा है) भ्रम का निवारण करते हैं कि भगवान ने इनके निरोध को सेवक द्वारा उपदेश दे कर प्रीति से, निरोध से, ज्ञान से तथा भ्रपनी ग्रात्मीयता से पुनः विशेष हढ़ किया है ॥३॥

कारिका—बस्तुनो निश्चयः पूर्वमुपालम्भस्तशैव च । व्याजोक्त्या दोषगणाना निर्दोषो वर्ण्यते पुरा ॥४॥

कारिकार्थ — गोपियों ने प्रथम यह निश्चय कर लिया कि यह भगवान का दूत है, अतः इसको उपालम्भ भी जरूर देना चाहिए। अतः भ्रमर के बहाने से दोष कह बताए। पश्चात् दोषों का निवारण किया है।।४॥

कारिका—ग्रन्यथा ज्ञानसन्देशो व्यर्थः स्यादिति निश्चयः । बीजं भक्तिस्ततः स्तोत्रं उपदेशस्तथैव च ॥४॥

कारिकार्थ — यदि निर्दोष न कहें तो ज्ञान का सन्देश जो भगवान ने भेजा है, वह निष्फल हो जाएगा। यह निश्चय जान ही निर्दोषता का वर्गन किया है। यों करने का बीज गोपियों का भगवान में प्रेम है, इसी कारण से स्तुति की है, पुनः उपदेश हुआ है।।।।।

कारिका—ततो दोषनिवृत्त्या च पूर्वस्नेहो निरूप्यते । ज्ञानस्य च फल चौव कृतार्थत्वं ततस्तथा ॥६॥

कारिकार्थ — पीछे दोष निवृत्ति कही है। दोष निवृत्ति के बाद पूर्व स्नोह का वर्णन किया है, जिसके ग्रनन्तर ज्ञान का फल कह कर उद्धवजी ने ग्रपनी कृतार्थता का वर्णन किया है।।६॥

१- उलाहना, २- मूल कारण।

कारिका — सप्तथा विनिरुद्धास्ता गुर्गभंगवतापि च ॥

कारिकार्थ—इस प्रकार छ: गुगों से तथा भगवान से वे सात प्रकार से विशेष निरुद्ध हुईं ॥६३॥

ग्रामास—तत्र प्रथममुपालम्भयत्वेन उद्धव इति निर्द्धारं कृतवत्य इत्याह तं वोक्ष्येति त्रिभिः।

श्राभासार्थ — गोपियों ने यह निश्चय किया कि प्रथम उद्धवजी उलाहने के योग्य हैं, उनको उलाहना देने का निश्चय किया। 'तं वीक्ष्य' श्लोक से तीन श्लोकों में श्री शुकदेवजी उसका वर्णन करते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-तं वीक्ष्य कृष्णानुचरं व्रजस्त्रियः प्रलम्बबाहुं नवकञ्जलोचनम् । पीताम्बरं पुष्करमालिनं लसःमुखारविन्दं मणिमृष्टकुण्डलम् ॥१॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहने लगे कि श्लीकृष्ण के अनुचर जिनकी लंबी भुजाएँ हैं, नवीन कमल सहश नेत्र हैं, शोभायमान मुखारविंद है, पीताम्बर पहिने हुए हैं, कमलों की माला धारण किए हुए हैं; वैसे उनको देख गोपियाँ कहने लगीं ॥१॥

कारिका — ग्राकृतिनिश्रयश्चे व चेष्ट्या तु विशेषता । स्वार्थमेव ततो ज्ञात्वा मानाद्दोषद्वयं ततः ॥१॥

कारिकार्थ — उनकी आकृति से तथा विशेष रूप से, चेष्टा से निश्चय किया कि यह भगवान का सेवक है। अपने कार्य के लिए ही भगवान ने भेजा है। यों समभने से मान हुआ, जिससे उनमें दो दोष आए॥१॥

मुबोधनी—तत्र प्रथमं मानार्थं भगवत्सारूप्यमुद्धवे गोषिकाभिर्दं ष्टं बर्णयति तमुद्धवम् ।
ग्राकृत्या कृष्णानुचरोयमिति वीक्ष्य, ग्रथवा, निह्
महतां चेतोऽधमं पततीतिवत् तस्य दशंने शङ्कां
वारियतुं कृष्णानुचरिमत्युक्तम् । वस्तुत एव
भगवत ग्रमुचरः । तथापि महान्तं भूषितं हष्ट्वा

लिज्जता भवन्ति स्त्रियः। कथमयं हष्ट इत्याशिक्कः चाह स्रजित्वय इति। (नागरीगामयं स्वभावो नान्यासाम्, वस्तुतस्तु तस्मान्मच्छरग्गमितिवाक्यास्केवलभगवदीयो वजस्तत्स्त्रीत्वेनैतास्ताहश्यः। प्रय निर्दोषानन्दरूपस्य तस्यैवानुचरस्तेन मिथो दर्शनमावश्यकं निर्दोषतमं चेति भावः)। भगव-

त्सारूप्यत्वाय वर्णयति । प्रलम्बबाहमित्यादि-षड्भिः पदैः भगवत्त्वाय । स्त्रीगां हि कामप्राधा-न्यात्तद्पयोगिषड्ग्णा वक्तव्याः । प्रकर्षेण लम्बौ बाह् यस्य । स्मारकत्वेनास्यावयवा उपयुज्यन्ते. क्रियाशक्तिः परिरम्भोपयोगश्च सूचितः। नवक-मलवलीचने यस्येति, सर्वतापहारिका ज्ञानशक्तिः कामोद्बोधिका च निरूपिता। एवं क्रियाज्ञान-शक्ती निरूप्य मायाशक्ति निरूपयति । अनावती

रसो न भवतीति । पीतमम्बरं यस्य, स वर्णी नीले अधिकां शोभामुत्पादयतीति सर्वत्रैव तद्दर्ग-नम् । पुष्करमालिनं कमलमालायुक्तम् । कीर्तिम-त्त्वमुक्तम् । लसन्मुखारविन्दं यस्य । श्रीनिक्पिता। मिंगिभिमृष्टे उज्ज्वले कुण्डले यस्येति, वैराग्य-गास्त्रीयकान्तिः सर्वाभरगोकृता निरूपिता ॥१॥

व्याख्यार्थ-वहां प्रथम गोपियों ने उद्धवजी की ग्राकृति ग्रादि भगवान् के समान देखी, जिससे उनको मान हुमा । म्रब उद्धवजी के स्वरूप का वर्गान करती हैं । म्राकृति से जाना जाता है, कि यह कृष्ण का अनुचर है। यों समभ अच्छी तरह देखने लगी। स्त्रियां होकर पुरुष को अच्छी तरह अर्थात् ध्यान देकर क्यों देखने लगीं ? इस शङ्का को मिटाते हुए आचार्य श्री कहते हैं कि महान् आत्माम्रों का चित्त कभी भी अधर्म का कार्य नहीं करता है, इसलिए 'उद्धवं' वा पुरुष' न कहकर ब्लानुचरं' कृष्ण का अनुचर कहा है। सचमुच ही कृष्ण का अनुचर है, तो भी बड़े को भूषित देखकर सित्रयों को लज्जा होती ही है, तो भी वज की स्त्रियां है इसलिए भगवान का ग्रनुचर जान देखने लगी। भगवान् के अनुचर को भगवत्समानता छः विशेषएगों से वर्एान करती हैं। जिससे यह दिखाती हैं कि इनमें भगवत्व है। स्त्रियां काम प्रधान होती हैं, इसलिए उनके उपयोगी छः गुएा कहने चाहिए-

- १ लम्बी बाहुवाले हैं, इनके प्रवयव भगवान् की स्मृति कराने वाले हैं। लम्बी बाहु कहने से क्रिया शक्ति तथा ग्रालिङ्गन करने के योग्य हैं, यह सूचित किया।
- २ नव कमल जैसे नेत्र वाले हैं, जिससे यह बताया कि इनमें ताप नाश करने वाली ज्ञान शक्ति तथा कामको जगाने वाली जिक्त है।

इस प्रकार किया और ज्ञान शक्ति कहकर ग्रव माया शक्ति को कहतीं हैं

- ३ इनने पीताम्बर धारण किया है। कारण, रस खुला नहीं रहता है। पीतवर्णश्याम पर विशेष शोभा देता है। इससे यह बताया कि भगवान का वा उनके अनुचर का भी श्याम वर्गा है। इस-लिए सर्वत्र उसका वर्गान है।
- ४ चतुर्थ विशेषएा 'कमलों की माला धारएा किए हैं, जिससे कीर्त्तिमत्त्व बताते हैं।
- ५ पांचवाँ विशेषरा 'जिनका मुख चमक रहा है' जिससे 'श्री' का निरूपरा किया।
- ३ छठा विशेषणा 'मिणियों से उज्ज्वल कुण्डल घारण किए हैं' ? जिनसे वैराग्य का निरूपण किया है। प्रर्थात् इन कुण्डलों से यह बताया है, कि वैराग्य की भांति सर्वा भरणों से शास्त्रीय कान्ति का प्रकाश हो रहा है ।१॥

भामास—एवं स्वरूपं वर्णियत्वा भगवत्सेवकोयमिति ज्ञातवत्य इत्याह शुचिस्मित इति ।

ग्राभासार्थ— इस प्रकार स्वरूप का वर्णन कर यह भगवान् का सेवक है. यह जान लिया। जिससे उसका वर्णन 'शुचिस्मितः' श्लोक में करती हैं।

श्लोक—शुचिस्मितः कोऽयमपीच्यदर्शनः
कुतश्च कस्याच्युतवेशभूषगः।
इति स्म सर्वाः परिवन्नु रुत्सुकास्तमुत्तमश्लोकपदाम्बुजाश्रयम्।।२।।

श्लोकार्थ — यह सुन्दर रूपवान् पुरुष भगवान् सहश बाना बनाए ग्रौर वैसे ग्रल-इद्वार घारण किए कहाँ से ग्राया ग्रौर कौन है ? ऐसे विचार कर उसे भगवान् के चरण कमलों का ग्राध्यित जान उत्सुक हो उसको चारों तरफ से गोपियों ने घेर लिया ॥२॥

सुबोधिनो - गुद्धं व्याजलोभाद्यनुपहतं स्मितं यस्य । नैताहशो गोकुले हष्टो अकूरो वा, अतः कोर्यामिति जिज्ञासा, स्वमध्य एव कश्चिदुस्प्रेक्षक-अने महान् भवेत् वद्धत्विति कथ्यन्त्य इवाहुः । किञ्च । विरुद्धोस्मिन् धर्मो हर्यते, स्वरूपतोऽयं निष्कामः । एतस्य च दर्शनमपीच्यं स्त्रीएगं प्रियम्, अतो विरुद्धधमिश्रयस्वाद् भगवदीयो भवितुम्नहिति । किञ्च । न केवलमाकृतिस्वभावावेव भगवतः किन्तु वेशः पीताम्बराद्धः भूषएगिन च भगवत एव न तु भगवत इव । कृतश्चेत उपमायां तु नाश्चर्यं, स्वाभरएगिन परिधाप्य कि भगवान् प्रेषितवान्, आहोस्वित् तद्वसाभिनयार्थं नटवत् समागतः, आहोस्विद्धगवावेव रूपान्तरं कृत्वा

समागत इति । बहूनां हेतूनां विद्यमानत्वात् कृत इति विशेषजिज्ञासा युक्ता । किञ्च । कस्यायं पुत्रः पौत्रो वा, सम्बन्धज्ञाने हि सविशेषा प्रीतिर्भव-तीति जिज्ञासार्थमेव, स्मेति प्रसिद्धे, सर्वा एव परिवत्रुः । ननु तासां कि प्रजोजनं तत्राह् उत्सुका इति । ग्रौत्सुक्यस्वभावादेव कृष्णस्मारक इति कृष्णौत्सुक्याच्च तं परितो वेष्ट्यामासुः । ननु भग-वति स्त्रियस्ता रक्षिताः, रक्षकाश्च कालादयः, ततो रक्षकेषु विद्यमानेषु कथं गता इत्याशङ्क-चाह । उत्तमश्लोकस्य पदाम्बुजमेवाश्चित्य तिष्ठ-तीति । भगवच्चरणसेवकः भक्तिमार्गानुसारो तत्रापि शास्त्रीय इत्यर्थः ॥२॥

ह्याख्यार्थ — छल तथा लोभ से रहित शुद्ध मंद हास्य वाले यह कौन हैं ? वैसा गोकुल में तो कोई भी नहीं देखा। ग्रथवा श्रव्यू है, इस विचार से यह जिज्ञासा उत्पन्न हुई कि यह कौन हैं ? ग्रपने में से ही कोई श्रच्छी तरह देखकर पहचान सके तो वह महान श्रात्मा समभी जाएगी। वह सुना देवे, मानो यों कहती हुई ही गोपियाँ कहने लगी, कि इसमें जो धर्म दीख रहे हैं वे परस्पर खिच हैं, कैसे ? एक तरफ यह निष्काम दीख रहा है ग्रीर दूसरी तरफ इसका दर्शन सुन्दर है, जो

दर्शन स्त्रियों को प्रिय है। ग्रत: विरूद्ध धर्माश्रयी होने से यह भगवदीय समभा जाता है। इसका केवल स्वभाव तथा याकृति ही भगवान की नहीं है, किन्तु वेश ग्रौर ग्राभूषण ग्रादि भगवान के ही हैं, न कि भगवान के समान हैं। यह कहां से ग्राया ? इसकी जैसी उपमा दी है, उसमें तो ग्राश्चर्य नहीं है। क्या भगवान् ने ग्राभूषरा पहना कर इसको भेजा है ? ग्रथवा उस भगवद् रस का ग्रभिनय करने के लिए नट की तरह नट बन कर तो नहीं ग्राया हैं ? ग्रथवा यों तो नहीं है कि भगवान स्वयं रूप बदल कर पधारे हैं ? बहुत कारए। होने से 'कुतः' यह प्रश्नवाचक ग्रव्यय दिया है। जिससे विशेष जिज्ञासा बताई 'स्म' यह अव्यय प्रसिद्ध अर्थ में कहा है। सबने उनको घेर लिया और सब ने घेरा जिसका क्या प्रयोजन था ? गोपियों का स्वभाव ही भगवान् में उत्सुकता वाला है। यह कृष्ण का स्मरण कराने वाला है, ग्रतः उसको घेरलिया है। ये भगवान् की स्त्रियाँ हैं, इसलिए इनको कालादि रक्षा कर रहे हैं तब उनके विद्यमान होते हुए उसके पास कैसे गईं ? इस शङ्का के उत्तर में कहा है कि यह भगवान के चरगों का ग्राश्रित है, जिससे भक्ति मार्ग का ग्रन्यायी है, उसमें भी शखानुसारी भक्ति मार्ग (स्नेह-प्रेम) करने वाला है ॥२॥

श्राभास-एवं निष्प्रत्यूहं सन्दिग्धा एव तं वेष्टितवत्यः । ततो विशेषज्ञानं जातिम-त्याह तं प्रश्रयेणोति ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार जब संदिग्ध गोपीजनों ने ही उसको घेर लिया तब उसको विशेष ज्ञान प्राप्त हुआ जिसका वर्णन 'तं प्रश्रयेगावनताः' श्लोक में किया है।

श्लोक—तं प्रश्रयेणावनताः सुसस्कृतं सवीडहासेक्षणसूनृतादिभिः। रहस्यपृच्छन्न पविष्टमासने विज्ञाय सन्देशहरं रमापतेः ॥३॥

श्लोकार्थ-विनय से नम्र गोपीजनों ने लजा सहित हास्य देखना तथा मधुर वचन ग्रादि से ग्रच्छी तरह से सत्कार कर, एकान्त में ग्रासन पर बिठा कर; उन्हें लक्ष्मीपति श्रीकृष्ण का सन्देशा लाने वाला जानकर पूछा ॥३॥

सुबोधिनी - तमुद्धवं महान्तं हष्ट्वा प्रश्रयेशा-वनता नम्रा जाताः, ततः सुष्टु ग्रासनादिना सत्कारमपि कृतवत्यः। पूर्वमेव वा वस्त्राभरगा-दिभि: सुसत्कृतः, ततो भर्तृ सम्बन्धिसेवकोयमिति ज्ञात्वा ब्रीडा काम एवो हे स्य इति ज्ञापयितुम्, हासः सत्कारे, अन्या हिष्टः क्रूरा रूक्षा वा भव-तीति हास्यपूर्वकं निरूपितम् । सुनृतानि उत्तम-

वचनानि कुशलप्रश्ररूपारिए। स्नादिशब्देन स्नास-नपुष्पाद्युपचाराः, तत एकान्ते यत्र नन्दादीनां न हष्टि:, रसार्थमेतत् । त्रीडादिभिः सहिता वा, ग्रासने उपविष्टमन्याकुलम्, तत्सत्कृतिग्रहरोन ज्ञातवत्यः श्रयमस्मदर्थमेव समागतः। श्रन्यथा नास्माकमुपचारं गृह्णीयात् नापि सह तिष्ठेत्, निष्कामश्चायम्, ग्रतः भगवत एवायं सन्देशहा-

रकः, तह्यांकारणार्थं समागत इति रमापतिवच-नम्, साम्प्रतं रमया सह तिष्ठतीत्यस्मदुगेक्षा इति वयमप्रयोजिका इति केवलं मनोनुरञ्जनार्थं प्रेषि- तवानिति तासां मानमुत्पादयति, ग्रनेनैको दोषो निरूपितः ॥३॥

व्याख्यार्थ — उद्धवजी को महान् पुरुष देख गोपियां विशेष नम्रता वाली हुई, जिससे मुन्दर आसन ग्रादि देकर उनका सत्कार किया । ग्रथवा पहले हो वस्त्र ग्रामरण ग्रादि से ग्रच्छी तरह सत्कार किया था। पृत्रात् स्वामी का सेवक जानकर उनको लज्जा हुई। कारण कि गोपियों का उद्देश्य तो काम ही है, जिससे लज्जा को ग्रीर मुस्कराहट से भो सत्कार किया। यदि हास न करती उद्देश्य तो काम ही है, जिससे लज्जा को ग्रीर मुस्कराहट से भो सत्कार किया। यदि हास न करती तो वह दृष्टि कूर ग्रीर रूक होती, जिससे सत्कार का ग्रमाव दीखता, सत्कार के लिए कुशल प्रश्न करने लगी। ग्रादि शब्द से, ग्रासन पृष्ठपादि से सेवा भी की। सत्कार पाकर ग्रासन पर शान्त हो करने लगी। ग्रादि शब्द से, ग्रासन पृष्ठपादि से सेवा भी की। सत्कार पाकर ग्रासन पर शान्त हो उद्धवजी बैठ गए तब समभा कि ये हमारे लिए ग्राए हैं हमारे लिये न ग्राए होते तो हमारी की उद्धवजी बैठ गए तब समभा कि ये हमारे लिए ग्राए हैं हमारे लिये न ग्राए होते तो हमारी को हुई पूजा ग्रहण न करते तथा साथ में मिलकर न बैठते, ये निष्काम हैं ग्रत: भगवान् के संदेश लाने हुई पूजा ग्रहण न करते तथा साथ में मिलकर न बैठते, ये निष्काम हैं ग्रत: भगवान् के संदेश लाने बाले हैं। हमको लेजाने के लिए सदेश लाए हैं क्या? नहीं नहीं थे तो केवल हमारे मन को प्रसन्न करने के लिए ग्राए हैं। यह हमने इससे समभा कि शुकदेवजी ने 'रमापति' कहा है, जिससे वे ग्रब करने के लिए ग्राए हैं। ग्रत: हमारो उपेक्षा की है, क्योंकि हमारो ग्रब ग्रावश्यकता नहीं है। इस प्रकार के विचार से गोपियों को 'मान' उत्पन्न हुग्रा, जिससे एक दोष कहा है, पृश्चात् जहां नन्द ग्रादि नहीं थे, वहां एकान्त में उनको लेजाकर, ग्रथवा लज्जा ग्रुक्त हो कहते लगीं. क्योंकि रस की वार्ता गृही थे, वहां एकान्त में उनको लेजाकर, ग्रथवा लज्जा ग्रुक्त हो कहते लगीं. क्योंकि रस की वार्ता गृही थे, वहां एकान्त में उनको लेजाकर, ग्रथवा लज्जा ग्रुक्त हो कहते लगीं. क्योंकि रस की वार्ता

श्रामास —तेन द्वितोयोत्पत्तिमाह जानोम इति सप्तिभः।

श्राभासार्थ - उससे दूसरे दोष की उत्पत्ति 'जानीम' इस श्लोक से सात श्लोकों में कही है।

श्लोक-जानीमस्त्वां यदुपतेः पार्षदं समुपागतम् । भर्त्रोह श्रेषितः पित्रोर्भवान्त्रियचिकीर्षया ॥४॥

श्लोकार्थ —हम जानती हैं कि श्राप यदुपति के पार्षद हैं, यहाँ स्वामी ने माता-पिता को प्रसन्न रखने के लिए श्रापको भेजा है, श्रतः श्राप यहाँ श्राए हैं ॥४॥

मुबोधनी—स गोपिकार्थमागतोहमिति मन्यत इति बुद्ध्वा तदन्यथाकर्तु मन्यार्थागमनं निरूप-यन्ति । ग्रन्थथोपकारस्वीकारे उपालम्भो न घटे-तेति, बीजमेतत् । तस्य च समर्थनमन्यनिषेधपूर्व-कम्, स्वसम्बन्धस्य पूर्वसिद्धस्य ग्रौपाधिकत्वेन स्वार्थपरत्वसाधनम्, ग्रन्थथोभयोरिष समानत्वा-त्को वा उपालम्यः स्यात्, ततो हष्टान्तंः कृत्यन-तासमर्थनम् । एवं पञ्चभिदीष समर्थयित्वा तस्य साध्यत्वज्ञापनाय तासां देहादिस्मर्गाभावमुपपा- दयित । ततोषि सुसाध्यत्वाय भगवदासिक्तम् । एवं साध्यो रोगः प्रतिष्ठितो भवित, ततोग्रिमा-रम्भः, स महादोष इति कस्याश्चिदेव तामसता-मस्या विग्तिः । ग्रादौ तस्यागमनमन्यथा कथय-न्ति, तत्र ज्ञात्वाऽन्यथाकरणं युक्तमिति ज्ञानमः ह त्वां यदुपतेः पार्षदं जानीम इति । पूर्वं गोपिकाप-तिरधुना यदुपतिरिति नास्मदुपकारं करिष्यतोति भावः । तस्य च पार्षदः सभापतिरितचतुरः, ग्रनेन त्वद्वावयमिप नादरगीयमिति सूचितम् । समुपा- गतिमिति । सम्यगुपसमीपे समागतम्, तत्रापि सर्वतः कुशलं तव।पि, श्रन्यथा उपेक्षा दोषायापि न भवेत् । एवं भगवन्तमन्यथा कल्पियत्वा स्वय-मेव ताः कदाचित्रष्टा जाता इति शङ्का स्यात् तद्वचावृत्त्यर्थं भर्गेत्याहुः । प्रमङ्गादागतत्व न वदन्ति सर्वथा मिथ्या भविष्यतीति । इहैव गोकुले प्रेषितः । प्रयोजनमाहुः पित्रोः प्रियचिकीषंग्रेति ।

ये हि सत्तामात्रेण सुखिता भवन्ति ऐश्वर्याद्युत्क-र्षेण च। ग्रतः कुशलमेश्वर्यं च ज्ञापियतुं भवान् प्रेषितः। ग्रनलङ्कृते साधारणे प्रेषिते ऐश्वर्ये सन्देहः स्यात्, ग्रस्माकं तु न तावता सुखमिति त्वदागमनमसाधनमिति ग्रस्मदर्थं न प्रेषितवा-नेव।।४॥

व्याख्यार्थ — गोपियां कहती हैं कि उद्धव हमको दिखाते हैं अथवा समभते हैं कि मैं गोपियों के लिए आया हूँ, किन्तु वे उसको बदलने के लिए कहती हैं कि तुम दूसरे कार्य के लिए आए हो। यदि गोपियां, अन्य के लिए आए हो, यह सिद्ध न करें तो उलहना नहीं दे सके, इस प्रकार कहना ही उलहने का बीज है। अर्थात् हमारे लिए आए हैं उसका जब निषेध करे तब उलहना देवें। इससे प्रथम जो भगवान् ने हमारे साथ सम्बन्ध किया था वह तो उपाधिवाला था। अर्थात् अपने स्वार्थ की सिद्धि के लिए किया था। मथुरा जाने से वह स्वार्थ नहीं रहा। यदि यों न हो तो अर्थात् स्वार्थ से सम्बन्ध न होवे तो हमारा तथा उनका सम्बन्ध समान हो जावे तो उपालम्भ का पात्र कौन बने ? अतः भगवान् को स्वार्थी बनाकर, उनकी कृतध्नता का दृष्टान्तों से समर्थन करती हैं।

इस प्रकार पाँच श्लोकों से उनके दोषों को हढ़ करती हैं। वे दोष मिटाने जैसे हैं, कारण कि उनमें (गोपियों में) देहादि की स्मृति का ग्रभाव है तथा भगवान् में उनकी ग्रासिक्त भी है। ये दोनों कारण दोषों को मिटाने वाले हैं, यों कह कर यह सिद्ध किया है कि यह जो दोष रूपी रोग शरीर में हैं, वह साध्य है। ग्रर्थात् मिट सकता है, इत्यादि कह कर दोषों के लिए उद्धवजी को जो कहना है, उसका प्रारम्भ करती हैं।

प्रथम भगवान् में महान् दोष बताने वाली कोई तामस तामसी गोपी है। वह कहती है कि उद्धव श्रापका श्राना हमारे लिए नहीं है! जिसको सिद्ध करने के लिए कहती हैं कि हम जानती हैं कि ग्राप 'यदुपति' के पाषंद हैं, वे पहले गोपी पित थे, ग्रब 'य पित' बने हैं। ग्रत: हमारा उपकार वे नहीं करेंगे ग्रौर ग्राप सभापित भी उनके पाषंद हैं ग्रत: ग्रितशय चतुर हो। इससे ग्रापके वाक्य भी ग्रादर देने के योग्य नहीं हैं। ग्राप हमारे पास यहां निविध्न पहुँच गए यह भी कुशल की बात है ग्रौर ग्राप कुशल पूछने के लिए ग्राए हो, किन्तु तुम भी ग्रानन्द में हो ग्रत: तुम ग्रौर तुम्हारा स्वामी उपालम्भ के पात्र हो। यदि यों नहीं होवे तो उपेक्षा, दोष के लिए न बने। इस प्रकार निर्दोष भगवान् को सदोष बनाने से वे कदाचित् नष्ट हो जावें? इसके उत्तर में कहती हैं कि ग्रापको स्वामी ने भेजा है, किसी प्रसङ्ग से ग्राए हो। यों कहे तो वह भूठ हो जावे, ग्रत: कहती हैं कि स्वामी ने यहां गोकुल में भेजा है। भेजने का कारण कहती हैं कि माता पिता के प्रिय करने की इच्छा से ग्रापको भेजा है, जो सत्ता मात्र से सुख तथा ग्रानन्द भोगते हैं। एवं ऐस्वर्य ग्रादि उत्कर्ष से रहते हैं। वे ग्रपना

१- तुम और तुम्हारे स्वामी आनन्द में न होवे तो। २- अधिकार व प्रभुत्व मात्र से।

क्शल तथा ऐश्वर्य जताने के लिए ग्रपने साथी को सम्बन्धियों के पास भेजते हैं। ग्रतः भगवान् ने म्रापको भेजा है। यदि म्रापको म्रलङ्कार न पहना कर साधारण स्रवस्था में भेजते तो ऐश्वर्य में संदेह होवे । ग्रापके ग्राने से हमको तो कोई सूख नहीं मिला है, ग्रतः ग्रापका ग्राना हमारे सूख का साधन नहीं है, इसलिए ग्रापको हम लोगों के लिए नहीं भेजा है, किन्तू माता पिता ग्रादि के लिए भेजा है ॥४॥

श्राभास -- नन् भवतीनामपि सूखं कर्तव्यं स्नोहरूपस्य सम्बन्धस्य तुल्यत्वात् कथम-प्रेषग्मिति चेत्तत्राहः ग्रन्यथेति।

म्राभासार्थ - हमारे म्रागमन से म्रापको भी सुख प्राप्त कराऊंगा । कारण स्तेह रूप सम्बन्ध जैसा नन्द श्रादि में है, वैसा ग्राप से भी है। तब ग्राप कैसे कहती हैं कि हमारे लिए नहीं भेजा है ? इसके उत्तर में 'ग्रन्यथा' श्लोक कहती हैं।

श्लोक-ग्रन्यथा गोवजे तस्य स्वरगीयं न चक्ष्महे । स्रोहानुबन्धो बन्धूनां मुनेरिप सुदुस्त्यजः ॥५॥

श्लोकार्थ - यदि ग्राप उनके माता-पिता ग्रादि के लिए नहीं ग्राए हैं, तो ग्रापका ग्राना ही किस काम का? कारण कि यह स्थान तो गौग्रों के रहने का वज है। उसमें नन्द ग्रादि के सिवाय दूसरा कोई ग्राप (श्रीकृष्ण) के लिए स्मरणीय हम नहीं देखतो हैं; क्योंकि बान्धवों के स्नोह का सम्बन्ध मूनि लोग भी नहीं छोड़ सकते हैं ॥ 🗓 ॥

सबोधिनी - यद्यपि ग्रन्ये स्मतंव्याः ग्रह्मदा-दयोपि परं नन्दशेषत्वेन, नन्दव्रजे तिष्ठन्तीति नन्दमाहातम्यार्थम्, इमम्पाधि परित्यज्य ग्रन्यथा प्रकारान्तरेगा भोगप्रकारेगा गोवजे पश्योग्ये स्थाने तस्य सर्वेश्व रस्य सर्वसमृद्धियुक्तस्य स्मरगायं न चक्ष्महे । ग्रपेक्षितं हि स्मरन्ति लोकाः । नन्वेवं सति नन्दस्याप्यस्मरणं स्याद् ईश्वरस्यापेक्षाभा-वात्, तत्राहु: स्नेहानुबन्ध इति । यथा ग्रपेक्षा स्मारिका एवं स्नेहोपि, तत्र भवतीष्वपि तुल्य इति चेत्तत्र विशेषमाहः बन्धुनामेव स्नेहानुबन्धः।

पूर्वमृत्पन्नः स्नेहेनानुबन्धो यस्येति, न स्नेहमात्र-मूभयेषां स्नेहस्य ग्रन्थिरिति यावत् स तू दूस्यजो भवति स्नेहकारणसम्बन्धस्य सहजत्वाद् ग्राका-ङ्क्षायाश्च कृत्रिमत्वाद् । यथा देहपरित्यांगे दैहि-केषु स्नेहो गच्छति, एवमाकाङ्क्षापरित्यागेऽपि। यादहे हसम्बन्धः तावन्न ज्ञानादिनापि स्नेहो निवर्तयित् शक्यते, कि वक्तव्यं विषयै:, तदाह मुनेरपि मुदुस्त्यज इति । लौकिकाद्वैदिकं बलिष्ठ-मिति ज्ञापनार्थमि शब्दः । सुशब्दो नित्यविवेक-स्मररोऽप्यश्वयत्वाय ।।५।।

व्याख्यार्थ - यद्यपि हम ग्रौर ग्रन्य भी स्मरएा करने योग्य हैं, किन्तू नन्दजी के पीछे, क्योंकि नन्द के व्रज में रहते हैं, जिससे हमारा भी स्मरण नन्दजी के उत्कर्ष के लिए है। इस व्रज में निवास की जो हमको उपाधि लगी हैं, यदि वह न होवे तो हम भी स्मरणीय न बनें । अन्य प्रकार से इस पश् निवास योग्य वज भें, सर्व समृद्धि से युक्त किसी सर्वेश्वर को हम स्मरगीय नहीं समभतो हैं। लोक उनका स्मरण करते हैं जिनकी उनको ग्रपेक्षा होती है । यदि यों है तो नन्द भी स्मरण पात्र नहीं है, क्यों कि ईश्वर को उसकी भी अपेक्षा नहीं है। इसके उत्तर में कहती हैं कि 'स्नेहानुबन्धः' स्तेह का बन्धन है। जिस प्रकार ग्रपेक्षा स्मरण कराने वाली है, वैसे ही स्तेह भी स्मरण कराने वाला है। यदि ग्राप कहो, कि वह स्नेह भगवान का ग्राप में भी है, तो कहती हैं कि जबर्दस्त स्मारक स्नेह तो बान्धवों का ही होता है। यों भी न कहना, कि ग्रापका स्नेह सम्बन्ध पहले से है, ग्रत: दोनों की स्नेह मात्र की ग्रन्थि समान है, क्योंकि एक स्नेह सहज होता है वह तो बान्धवों में होता है। दूसरा जो दूसरों में होता है, वह कृत्रिम है। ग्रतः वह ग्राकाङ्क्षा भी कृत्रिम है, जिस प्रकार देह त्यागने पर ही सम्बन्धियों के स्नेह का लोप होता है वैसे ही आकाङ्क्षा के परित्याग से दूसरों का स्नेह नष्ट हो जाता है किन्तू सहज बान्धवों से जो स्नेह होता है, वह देह रहते हुए ज्ञान ग्रादि से भी नष्ट नहीं होता है, तो विषयों के नष्ट होने से वह (स्नेह) कैसे नाश होगा ? इसलिये कहा कि 'मुनेरिप सुदुस्त्यजः' यह रेनेह मुनि भी मुश्किल से छोड़ सकते हैं। लौकिक से वैदिक बलवान है, यह जताने के लिए 'ग्रिपि' शब्द दिया है। 'सु' शब्द से यह बताया है कि विवेक का नित्य स्मरण रहते हए भी स्नेह का त्याग ग्रशक्य है ।।५।।

ध्राभास-तत्र ताहशविषयान्तरसम्भवे ग्राकाङ्क्षा निवर्तत इति ग्रीपाधिक: सम्बन्ध इत्याह अन्येष्वर्थकृतेति ।

श्राभासार्थ - भगवान् का हमारे साथ नन्द ग्रादि बान्धवों के समान सहज स्नेह नहीं है, किन्तु श्रौपाधिक है। वह जब वैसी ही इच्छित वस्तु मिलती है, तब श्राकांक्षा मिट जाती है। जिसका वर्णन 'म्रन्येष्वर्थकृता' श्लोक में किया है।

श्लोक-ग्रन्येष्वर्थकृता मैत्री यावदर्थविडम्बनम् । पुम्भिः स्त्रीषु कृता यहत्युमनस्स्वव षट्पदैः ॥६॥

श्लोकार्थ-दूसरों के साथ जो मैत्री है, वह स्वार्थ के लिए है, ग्रर्थात् जब तक स्वार्थ है। जैसे पुरुष अपने काम-सिद्धि के लिए स्त्रियों से प्रीति करते हैं और भ्रमर भी रस चूसने के लिए पृष्पों से स्नेह करते हैं ॥६॥

सुबोधिनी - ग्रन्येषु देहसम्बन्धरहितेषु ग्रर्थ-कृता प्रयोजनकृता । प्रयोजनं देहधर्मः धर्मिगो दर्बल:, ग्रीपाधिकोपि न चिरस्थायी, यथा माञ्जि-ष्ठादिरागाः यावत्कालमपि तिष्ठन्ति । तत्रापि विडम्मबनमेवानुकरणमेव नटवत्, ग्रतोस्मासु भगवत्स्नेहः कदापि न स्थितः। स्रनुकरणमात्रे स्थितमिति विडम्बनमात्रत्वान्न स्मरति । ग्रर्थ-कृतत्वं प्रतिपादयितुं ग्रीपाधिकं धर्ममाह।

पुस्भः स्त्रोहिवति । पुरुषाः स्वतन्त्राः सर्वसमर्थाः, तद्विपरीताश्च स्त्रियः, तासु स्नेहं न कुर्यु रेव यदि कामो न भवेत्, कामाच्च स्नेहमेव कुर्वन्ति । ग्रन्थ-थासिद्धे गते वा कामे निवर्तते । शास्त्रमपि विरागे त्यागं विधत्ते । 'यदहरेव विरजे'दिति । ननु तत्र धर्मोऽप्यस्ति, पुत्रादिद्वारा च स्नेहो भवति, ततश्चागन्तुकमिष सहजिमवेति भवती-ध्विष तथा भगवत इत्याशङ्क्य तत्परिहारार्थं हष्टान्तान्तरमाहुः सुमनःसु षट्पदैरिवेति । गम-निक्रयाबाहुल्यार्थं षट्पदशब्दप्रयोगः । तेषां मक-रन्दग्रहगानन्तर पुष्पनाशे न कापि क्षतिः । ग्रय-मस्माकं युक्तो हष्टान्तः ।।६॥

व्याख्यार्थ —देह के सम्बन्ध रहित अन्यों से जो मैत्री होती है, वह प्रयोजन सिद्ध करने के लिए की जाती है। वह प्रयोजन देह का धर्म होने से धम्मी से दुर्बल है और वह औपाधिक है, अतः विशेष समय भी नहीं रहतो है। जैसे मजीठ आदि के औपाधिक रंग होते हैं, फिर नष्ट हो जाते हैं, उसमें भी नट की भांति अनुकरण ही है। अतः हममें भी भगवान् का स्नेह कभी भी स्थिर नहीं रहा है, केवल अनुकरण मात्र रहा है। जिससे अब स्मरण नहीं करते हैं। वह स्वार्थ से किया हुआ अनुकरण मात्र स्नेह था। जिसका प्रतिपादन करने के लिए औपाधिक धमं हष्टान्त देकर समभाती हैं तथा सिद्ध करती है।

१-'पुम्भः स्त्रीषु' पुरुष स्वतन्त्र तथा सर्व समर्थ है, स्त्रियाँ उससे विपरीत ग्रर्थात् परतंत्र तथा निर्बल होती हैं। ऐसी स्त्रियों में यदि उनमें काम न होवे तो, वे पुरुष से स्नेह कभी न करें। काम के पूर्वर्थ ही स्नेह करती हैं, यदि काम की पूर्ति दूसरे प्रकार से हो जावे तो फिर स्त्री से स्नेह निकल जाता है। शास्त्र भी कहता है कि जब राग निष्ट हो जावे तब त्याग करो। 'ग्रहरवे विरजेत् तदहरेव प्रव्रजेत्' जिस दिन वैराग्य हो, उसी दिन सन्यासी बन जाग्रो' सन्यास में भी धर्म तो रहता है। पुत्र ग्रादि उस पिता में स्नेह ग्रादि करते हैं। ग्रागन्तुक धर्म भी सहज के समान है। इस प्रकार भगवान् का भी ग्राप में है। यदि उद्धवजी यों कह दें तो उस शङ्का को मिटाने के लिए ग्रन्य हष्टान्त देनी हैं। 'सुमनः सु षट्वदैरिव' जैसे भ्रमर पुष्पों से प्रेम कर उसका रस चूँष कर भाग जाते हैं। पुष्प सूख जाते हैं, उसकी भ्रमर परवाह नहीं करते हैं। यहां भ्रमर को 'षट् पद' इसलिए कहा है कि वह स्वार्थ सिद्ध कर जल्दी भाग जाता है। इस प्रकार भगवान् भी हमारा रस लेकर भाग गए हैं। हमारी दशा क्या है ? उसका उनको विचार भी न होगा।।६॥

श्रामास—ननु सर्वत्रैव दृष्टान्तः सुलभः, न तु तावता कार्यं सिद्धचिति, ततः पुष्पा-गामाशुतरिवनाशयुक्तानां भ्रमरागां च बहूनां साधारगात्वाद् भगवत एकत्वाद्भवतोना-मसाधारगात्वाच न युक्तो दृष्टान्त इत्याशङ्क्य श्रौपाधिकानामेषैव व्यवस्थेति वक्तुं दृष्टा-न्ताष्टकमाहुः निःस्विमिति द्वाभ्याम् ।

ग्राभासार्थ - हष्टान्त सर्वत्र ही सूलभ है, उनसे तो कार्यं की सिद्धि नहीं होती है। यहां पूष्प जल्दी ही नाश हो जाते हैं ग्रौर भ्रमर बहुत हैं तथा साधारण ही हैं। भगवान् एक हैं ग्रौर ग्राप ग्रसाधारण हैं, जिससे ग्रापका दिया हुन्ना यह दृष्टान्त योग्य नहीं है। इस प्रकार की शङ्का होने पर कहती हैं कि ग्रौपाधिकों की यही व्यवस्था है यह सिद्ध करने के लिए दूसरे ग्रौर हष्टान्त देती हैं 'नि:स्वं' इन दो श्लोकों से।

#### श्लोक-नि:स्वं त्यजन्ति गिएका श्रकल्पं नृपति प्रजाः । श्रधीतविद्या श्राचार्यमृत्विजो दत्तदक्षिराम् ॥७॥

श्लोकार्थ - जैसे वैश्या निर्धन को, प्रजा ग्रसमर्थ राजा को, विद्या पढ़ने के ग्रनंतर शिष्य ग्राचार्यं को ग्रौर दक्षिणा मिलने के पश्चात् ऋत्विज यजमान को छोड़ते हैं ॥७॥

सुबोधिनो-यद्यपि सर्वत्र बहुत्वं साधारगा-त्वं चोपाधिरस्त्येव, तथापि बहुधा दर्शनात् सन्दिग्धोपाधित्वं साधियत्ं दृष्टान्तानां कथनम्। सर्वथा निराकरेो ग्रचिकित्स्य एव दोषः स्यात्। यथा मित्रातनयत्वं सन्दिग्धोपाधिकम्, दशमोऽपि चेच्छयाम एव स्यात्, तदोपाधिः शाकपाकजत्वं न भवेदेव, ग्रन्थथा तु भविष्यतोति । एवं बहुत्वसा-धारणत्वेऽपि भगवांस्त्यक्ष्यत्येव चेत्, तदास्मास्व-भावान्नोपाधिर्भविष्यतीति भावः। तत्र प्रथमं स्त्रियः स्वभावतोऽदृष्टाः, पुरुषो दृष्ट इतीर्ध्यावशाद् भगवान् दूष्यत इतीमं पक्षां व्यावर्तयित् स्त्रीगा-मेव प्रथमं स्वार्थाभावे पुरुषपरित्यागमाहः निःस्वं त्यजन्तीति । ता हि प्रथमतः सर्वभावेन भजन्ते, नह्ये वं कश्चिदात्मानं परस्मै निवेदयति, तत्रापि यस्मै कस्मैचित् । ग्रनेन धर्मार्थमपि भजनं निषि-द्धम् । लोकेऽपि निन्दिताः । एवं लोके वेदे विरुद्धा श्रिप सर्वानिप परित्यज्य यं कञ्चित् सर्वभावेन भजन्ते, ताः सर्वोत्तमा भवित्महंन्ति, यद्यर्थं न कामयेरन् । अर्थश्च केवलं न निर्वाहकः, किन्त्व-धिकोऽपि, तस्मात्तासां तावद्वचर्थमेव निमित्ता-भावे ताहशस्यापि त्यागात्। यस्तु तथाभूतानां विदित्वा सर्वस्वं निवेदयति, ताहशमपि धनरहितं स्वशब्देनोपार्जनेऽप्यसमर्थं गिराका वेश्यास्त्य-

जन्ति । न हि ताहशः स्नेहोन्यत्र भवित्महंति । नन् तथाप्येताः समभावेन भजनं कृतवत्यः, नत्-त्कर्षभावेन, ये पुनः । उत्कर्षभावेन सेवन्ते, तेषू त्यागो न भविष्यतीत्याशङ्कचाहुः । ग्रकल्पमसमर्था नृपं राजानमपि प्रजास्त्यजन्ति । पूर्वं सर्वभावेन पाल्यमानाः प्रजाः, स्वयमपि सर्वभावेन भजन-यूक्ताः, तथापि पश्चात्पालनासामर्थ्ये तं परित्यज्य तच्छत्रोभवन्ति। ताश्चेन्न मन्येरन्, न कोऽपि भवेद्राजा, तथापि कः प्रयासं करिष्यतीति, ग्रल्पे-नापि निमित्तेनः परम्परागतमपि राजानं त्यज-न्ति । अनेन ज्ञायते देहसम्बन्धिव्यतिरिक्तेषु कथ-मपि लौकिकं भजनं यावदर्थमेव, न कदाचिदपि क्षरामात्रमप्यनुपयोगे भजन्त इति । (नन् लौकिके तथास्तु, वैदिके वाक्यप्रामाण्यात्तथा भविष्यती-त्याशङ्कृच परिहरन्ति अधीतविद्या इति पारद्वयेन शब्दानुष्ठानभेदेन । ग्रादौ विद्या सर्वा यतो गृहीता, यतः सर्वोऽपि पुरुषार्थो भवति, ताहशीमपि प्राप्य ग्रहरापर्यन्तमेव श्राचार्यं सेवन्ते, नत्वग्रे। 'उप-नीय तु यः शिष्यं वेदमध्यापयेद्द्विजः। सरह-स्यं तदङ्गं च तमाचार्यं प्रचक्षतं, इति । एताह-शमपि स्वकार्ये सम्पन्ने त्यजन्तीति । सर्वथा म्रत्येष्वर्थकृतैव मैत्री। किञ्च । यत्र वैदिक: सुतकव्यवहारः अधीतस्यार्थोपयोगे

जीविका च स्वस्य भवति, ताहशमिष । दत्ता । च त्यजन्ति । कदाचिद्वा ग्रदत्तदक्षिराम् । तस्मा-दक्षिरा येन दक्षिरामेव प्राप्य, शिष्टमर्थं यजमानं । दन्वयव्यतिरेकाभ्यां प्रयोजनकृतैव मैत्री ॥७॥

व्याल्यार्थ — यद्यपि सर्वत्र बहुत्व ग्रीर साधारणत्व उपाधि हैं ही, तो भी प्रायः यों ही देखने में ग्राता है इसलिए उपाधि का संदिग्ध पन सिद्ध करने के लिए ग्रन्य हुष्टान्त कहे हैं। सर्व प्रकार से हमारा त्याग किया है । यदि यों कहा जावे तो दोष ग्रसाध्य हो जावे । जैसे मित्रा के पुत्र में कालास संदिग्ध उपाधिवाली है जो उसके सिवाय दशवाँ भी यदि काला ही हो तो वह उपाधि शाक के खाने से हुई है यों नहीं कहा जा सकता है। दूसरे प्रकार कालास हो सकती है, इस प्रकार बहुत्व तथा साघारगात्व में भी उपाधि संदिग्ध रूप वाली ही है । जो भगवान् हमको त्याग देंगे तो हम में प्रियत्व के ग्रभाव से तथा बहुत्व होने से उपाधि नहीं कही जाएगी, इसमें प्रथम दिखाती है कि स्त्रियां स्वभाव से पुरुषों के समान दुष्ट दोष युक्त नहीं हैं । यह गोपियों का कथन ईर्ष्या के अधीन हो भगवान् को दूषित करना है, किन्तु इस पक्ष को बदलनें के लिए कहती हैं कि स्त्रियां ही वैसी हैं: जो स्वार्थ सिद्ध न होने पर पुरुष का त्याग करती हैं। 'नि:स्वंत्यजन्ति ' स्त्रियां पहले तो सर्व प्रकार के हाव भावादि से पुरुष की सेवा करती हैं। इस प्रकार<sup>3</sup> कोई भी श्रपने को दूसरे के लिए श्रपंग नहीं करता है, उसमें भी जिस किसी को धर्म के लिए भी इस प्रकार ग्रात्मार्पण करने का इससे निषेध बताया है, वे लोक में निन्दित होती हैं। इस प्रकार लोक तथा वेद में विरोध होते हुए भी तथा सर्व लज्जा ग्रादि का त्यागकर भी जिस किसी को सर्व भाव से भजन कर सब के पास ग्रच्छी होना चाहती हैं ग्रथवा सब से उत्तम होना चाहती हैं, यह तब हो सकता जब वे ग्रर्थ (धन) को न चाहती। वे धन केवल निर्वाह के लिए नहीं चाहती हैं किन्तु विशेष भी चाहती हैं। इसी भांति उनका पैसों के कारण ही जो हाव भाव स्नेह है, वह व्यर्थ ही है। केवल पैसों के छीनने के लिए है। जब वह स्नेह दिखाने का निमित्त जो पैसे हैं उनका ग्रमाव हो जाता है, तब उस प्रेमी को भी छोड़ देती हैं। जो पुरुष वैसी वृत्ति वालियों को ग्रपना सर्वस्व भी दे देता है तो भी उस पुरुष को धन हीन देख कर कमाई करने में असमर्थ देख वे वैश्याएँ छोड़ देती हैं। वैसा स्नेह अन्यत्र देखने में नहीं भ्राता है।

ये तो समान भाव से भजन करने वाली हैं न कि उत्कर्ष भाव से भजन करती है। ग्रतः ये त्याग कर सकती हैं, किन्तु जो उत्कर्ष भाव से सेवन करते हैं उनका तो त्याग नहीं हो सकता है। इस त्याग कर सकती हैं, किन्तु जो उत्कर्ष भाव से सेवन होने पर भी त्याग किया जाता है। जैसे 'ग्रकल्पं नृपित पर कहते हैं, लोक में उत्कर्ष भाव से प्रजा की पालना की है ग्रौर प्रजा ने भी राजा की सर्व भाव प्रजा: 'जिस राजा ने उत्कर्ष भाव से प्रजा की पालना की है ग्रौर प्रजा ने भी राजा की सर्व भाव प्रसा की है तो भी वह राजा जब ग्रसमर्थ होता है तब उस राजा को त्याग उसका जो शत्रु ग्रन्य राजा है उसकी प्रजा बन जाती है।

यदि प्रजा अन्य को अपना राजा स्वीकार न करे तो अन्य कोई भी राजा बन न सके, राष्ट्र अराजक रहे, किन्तु इतना प्रयास वा साहस कौन करेगा ? साहस के अभाव में थोड़ा भी निमित्त हुवा तो परम्परागत राजा को भी छोड़ देती है। इससे समभा जाता है कि जिनसे देह का सम्बन्ध

१- दोष देने वाले, २- निर्धन का त्याग कर देती है, ३- वैश्या की तरह।

नहीं है, उनसे लौकिक सम्बन्ध तब तक है जब तक स्वार्थ है। यदि क्षिण मात्र प्रथित स्वल्प में भी बाधा हुई तो उसका भजन छोड़ देते हैं। मान लो, लौकिक में वैसे होता है, किन्तु वैदिक में तो शास्त्र प्रामाण्य होने से यों त्याग नहीं होता होगा? इस पर कहते हैं कि 'प्रधीत विद्या ग्राचार्य' विद्या पढ़ लेने के ग्रनन्तर शिष्य ग्राचार्य का त्याग कर देते हैं जिस विद्या से शिष्य सर्व पुरुषार्थ सिद्ध करता है। वैसी विद्या, ग्रहण रूप स्वार्थ जब तक शिष्य का है तब तक ही ग्राचार्य में की सेवा करता है। वैसे उन ग्राचार्य का भी भजन नहीं करते हैं। तात्पर्य यह है कि दूसरों से जो मैत्री है, वह मतलब की ही है। जहां वेदिक सम्बन्ध है ग्राथांत्र जहां ग्राचार्य का सूतक पालना पड़ता है, वैसे व्यवहार होने तथा जो विद्या पढ़ी है उसका उपयोग ग्राथं प्राप्त कर ग्राजिविका चलाने में होता है, ग्रतः वैसे (ग्राचार्य) को भी त्याग देते हैं।

यज्ञ कराने वाले ऋत्विक् ब्राह्मण, दक्षिणा मिल जाने पर शेष अर्थ एवं यजमान का त्याग करते है। कभी वैसे भी यजमान चतुर होते हैं,कर्म पूर्ण होने पर दक्षिणा नहीं देते है तो वैसे का भी त्याग कर देते हैं। जिससे अन्वय और व्यितरिक दोनों प्रकार से समक्षा जाता है कि मैत्री प्रयोजन की ही होती हैं।

श्राभास एवमेकेन श्लोकेन धर्मार्थापेक्षयैवेतरभजनं न स्वाभाविकं दैहिकविद्युक्तम् । श्रधुना कामार्थं लौकिकवैदिकप्राकृतिनिषद्धभेदेनापि प्रवृत्ताः तत्तत्फलमनुभूय
पश्चात्त्यजन्तीत्याह खगा वीतफलिमिति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार एक श्लोक से यह बताया कि धर्म ग्रौर ग्रर्थ की ग्रपेक्षा से दूसरे का भजन किया जाता है। स्वाभाविक भजन देंह सम्बन्धी जैसा होता है वैसे नहीं होता है। ग्रब कामना के लिए लौकिक, वैदिक, प्रकृत ग्रौर निषद्ध भेद से भी प्रवृत्त हुए उसके फल का भोग कर ग्रनन्तर उनको छोड़ देते हैं जिसका 'खगा वीतफल' श्लोक में वर्एन करते हैं।

श्लोक—खगा वीतफलं वृक्षं भुक्तवा चातिथयो गृहम् । दग्धं मृगास्तथारण्यं जारो भुक्तवा रतां स्त्रियम् ॥८॥

श्लोकार्थ — पक्षी फलों से हीन वृक्ष की, ग्रतिथि भोजन करने के ग्रनन्तर उस घर को, हरिएा जले हुए जङ्गल को ग्रौर जार पुरुष प्रीतिमित स्त्री को भोगने के बाद छोड़ देता है।। ।।।

<sup>+ &#</sup>x27;उपनीय तु यः शिष्यं वैदमध्यापये द्विजः सरहस्यं तदङ्गं च तमाचार्यं प्रचक्षते' जो द्विज यज्ञोपवीत संस्कार कराके शिष्य को समग्र श्रङ्ग तथा रहस्य सहित वेद पढ़ावे, वह 'श्राचार्य' कहा जाता है।

388

मुबोधिनी-कामो हि द्विविध: उपर्यं अश्चे न्द्रि-यभोगभेदेन, तत्र खगाः पक्षिगाः क्षुत्पीडिताः फलवन्तं वृक्षमाश्रयन्ति, यदैव वीतफलो भवति, तदैव च त्यजन्ति । उपलक्षणमेतत् । छायाथिनो गतच्छायम् । तत्तदिथनस्तत्तदर्थापगमे । तथाsतिथयोऽसम्बन्धिनो ब्राह्मगाः क्षुत्पीडिता भुक्तवा चकारादन्यमपि सत्कारं प्राप्य तद्गृहे अनिष्टेऽपि जाते निरीक्षणरहिता गच्छन्ति। कदाचिदेक एवं कुर्यादिति सन्देहव्यावृत्त्यर्थं सर्व एव तथाविधा इति ज्ञापियतुं सर्वत्र बहुवचनम्। यस्मित्ररण्ये मृगा उत्पन्नाः, वृद्धि च गताः, ताह-शस्य जातायामापदि, श्रग्ने सम्पत्तिसम्भावनाया-मपि अल्पानुपयोगमप्याशङ्क्य त्यजन्ति मृगाः।

सर्वत्र साधारणं मत्वाऽसाधारण्येन तस्या नाश-मपि कृत्वा गच्छतीत्याह जारो भुक्तवेति। सा हि परस्री भोग्या, स्वयं जारः तदेकस्वभावस्तद्प-जीवी वा, ताहशोऽपि भोगानन्तरं तां चेत्कश्चिद्ध-न्यात्, तदाप्यनपेक्ष्यमागास्त्यजत्येव, तथैतज्जात-मित्यभिप्रायः । अथवा । एता दशविधा दश हष्टा-न्तानाहु:। तत्र सात्त्विकादिभावेषु तथा तथा वचनम् । 'जारो भुक्त्वे'त्यन्ते राजसतामस्याः। भ्रथवा । दृष्टान्ताष्ट्रकमेवैतदवधि । तामसतामस्या-स्तु सर्वभावापन्नायाः भ्रमरकथायां स्वरूपं वक्त-व्यम्, ग्रत एव काचिदित्येकां निरूपि-ष्यति ॥ ।।।।

व्याख्यार्थ - काम दो प्रकार के हैं, एक ऊपर की मुखादि इन्द्रियों से भोगा जाता है. दूसरा नीचे की शिश्नादि इन्द्रियों से भोगा जाता है। उसमें क्षुधा से पीडित पक्षी फलों से पूर्ण पेड़ पर क्षुधा निवृत्यर्थ बैठते हैं। जब उस वृक्ष में से फल समाप्त हो जाते हैं तब ही उसको छोड़ देते हैं। यह हब्टान्त एक नमूने के लिए है। इसी प्रकार तपित बुक्ताने के लिए भी पेड़ का ग्राश्रय लेते हैं। जब छाया नहीं मिलती है तो उसको छोड़ देते हैं। ग्रपने ग्रपने कार्य की वस्तु लेने के लिए ग्राते हैं, वह जब नहीं मिलती है तब उसका त्याग करते हैं। इसी प्रकार अतिथि जिनका कोई सम्बन्ध नहीं है, ग्रीर बाह्मण क्षुधा से पीडित हैं वे भोजन कर तथा दूसरा भी सत्कार पाकर गृह को छोड़कर चले जाते हैं। चाहे वहाँ कुछ ग्रनिष्ट भी हुग्रा हो तो भी ध्यान नहीं देते हैं। कदाचित् यों समभा जाय कि कोई इस प्रकार करता होगा ? इस सन्देह को मिटाने के लिए सर्वत्र बहुवचन दिया है। जिसका तात्पर्य है कि सब वैसे होते हैं। जिस जंगल में हरिए। पैदा हुए बड़े हुए उस जंगल को आग जब जलाने लगती हैं तब उस वन को थोड़ें समय के लिए उपयोग न कर सकेंगे यो समभ उसका त्याग करते हैं। चाहे यों समभते भी हैं कि यह जंगल पुनः पूर्व के समान हरा हो जायगा तो भी त्याग देते हैं। सर्वत्र साधारण समभ कर, ग्रसाधारण पन से उसका नाश भी कर चला जाता है। इस प्रकार का हब्टान्त ग्रब देते हैं, 'जारो भुक्त्वा' वह ग्रपनी स्त्री नहीं है दूसरे की है, केवल भोग्या है, स्वयं 'जार' है जैसी वह पराई है वैसे म्राप भी परपुरुष उपपति हैं। म्रतः दोनों एक स्वभाववाले हैं ग्रथवा उसका ग्राधित है, वैसा भी भोग के ग्रनन्तर उस स्त्री को यदि कोई ग्रन्य पीटे तो भी उसकी ग्रवहेलना कर उसको छोड़ के चला जाता है, वैसे ही यह हुग्रा है । प्रथवा ये दश प्रकार के हैं, दश हब्टान्त कहे हैं! वहां सात्विक आदि भाववाले व्रजभक्तों ने वैसे वैसे हब्टान्त कहे हैं।

१- हमारी दशा वैसी हुई है। २- ये दश हष्टान्त इस क्रम से समभने चाहिए-

<sup>(</sup>१) राजस सात्त्विक, (२) राजस राजस, (३) तामस तामस, (४ तामस राजस, (४) निर्गु ए। (६) सात्विक राजस, (७) तामस सात्विक, (८) सात्विक सात्त्विक,

<sup>(</sup>६) सात्विक तामस (१०) राजस तामस । श्री प्रभुचरण टिप्पण्याम्-

'जारो भुक्तवा' यह ग्रन्तिम हष्टान्त राजस तामसी ने कहा है ग्रथवा तो ग्राठ हष्टान्त यहां तक हैं। सर्व भाव को प्राप्त तामस तामसी का स्वरूप तो 'भ्रमर' की कथा में कहेंगे। इसलिए ही वहां काचित्' शब्द से उस ग्रकेली का निरूपए। करेंगे।।।।

श्रामास— नन्वेवमसूयायां दुष्टा एव जाताः, कि ज्ञानेन पुनः सञ्जीक्रियन्त इत्या-शङ्कच तासां क्रेशवशादेवायं स्वभावो जातः, वस्तुतस्तूत्तमा इत्याह द्वाभ्याम्, इति गोष्य इति ।

ग्राभासार्थ — जो ग्रसूया द्वेष इर्ध्या के कारएा दुष्ट (दोषयुक्त) हो गई हैं, उनको ज्ञान देकर फिर निर्दोष बना के क्यों तैयार करते हैं ? इस शङ्का को मिटाते हुए कहते हैं कि ये वास्तव में निर्दोष उत्तम हैं, किन्तु विरह क्लेश बढ़ने के कारएा ग्रसूया होने से, इनका वैसा स्वभाव हुग्रा है। जिसको दो क्लोक 'इति गोप्यो' से बताते हैं।

श्लोक—इति गोप्यो हि गोविन्दे गतवाक्वायमानसाः। कृष्णदूते व्रजं याते उद्धवे त्यक्तलौकिकाः ॥१॥

> गायन्त्यः प्रियकर्माणि रुदन्त्यश्च गतिह्नयः। तस्य संस्मृत्य संस्मृत्य यानि कैशोरबाल्ययो ॥१०॥

श्लोकार्थ — गोपियों के तन, मन ग्रौर वाणी सर्व भगवान में लगे हुए थे। जब कृष्ण के दूत उद्धवजी वर्ज में ग्राए, तब उसने देखा कि सर्व लोक व्यवहार त्याग श्लीकृष्ण के बाल्य तथा किशोर ग्रवस्था के चिरत्रों को निर्लञ्ज हो गा रही थीं। जिस से उनका हृदय विरह से विद्धल हो गया था ग्रौर नेत्रों से नीर निकल रहा था।।६-१०।।

सुबोधिनी—इतीति समाप्तौ प्रकारे च। पूर्वी-क्तदोषस्य तदासक्तिः फलम्, न तु नाश इति वक्तुं गतवाङ्कायमानसा इत्युक्तम्। ननु कथमेवं कल्प्यते, दुष्टा एव कथं न भवेयुरित्याशङ्कचाह गोप्य इति। ता मुग्धा न कापट्यं विवेकं च

जानन्ति, श्रतः खेदवशाद् यथैव मनोवृत्तिर्भवति, तथैव वदन्तीति न दुष्टाः । हि युक्तश्चायमर्थः । महता कष्टेन हि सवंपरित्यागेन सर्वभावेन पूर्व भगवन्तं प्रपन्नाः । किन्न । गोविन्दो भगवान् तासामेवेन्द्रः सर्वेदेंवैः कृतः, श्रन्यथा तेषां करणं

३- 'काचित्' श्रकेली कहने का भाव स्पष्ट करते हैं कि 'मधुपिकतव' से जो दश इलोक कहे जाएँगे वे कहने वाली दश भाव युक्त 'तामस तामसी' हैं उनमें तामस तामस भाव स्थायी हैं। श्रन्य भाव व्यभिचारी हैं।

व्यर्थं स्यात । दृष्टस्वामित्वं वा भवेत् । ग्रत एतै-र्वचनैर्गतवाक्रायमानसा एव ता इति ज्ञायते। श्रथवा । पूर्वमेव गोविन्दे स्वत एव गतानि काय-वाङ्मनांसि यासाम्। श्रत एतान्यपि वचनानि चेद्दोषजनकानि भवेयु:; तदा भगवच्छास्त्र एव दोषः स्यात्, भगवदीयत्वात्तेषाम् । तासां सर्वपरि-स्यागे निदर्शनमाह कृष्णदूत इति । साक्षाद्भग-वति समागते को वेद कि वा कुर्यु:, कृष्णस्य स्वामिनः दतेऽपि उद्धवे वज ग्रागते त्यक्तलौकिका जाताः. सर्वापेक्षां परित्यज्य प्रकटा भूत्वा तेन सह यत उपविष्टाः। किञ्च। तस्याप्यग्रे प्रिय-स्यैव कर्मारिंग गायन्त्यो जाताः । अनेन भगवत्येव निवेदिता वाक् नान्यतः सङ्कोचं लभते इत्युक्तम्। रुदन्त्यश्च जाताः। एवम्पवेशनेन कायं गानेन वाचं रोदनेनान्तःकरणमिति साधारण्येन त्रय-मपि निवेदितम्क्तम् । ग्रसाधारगस्वभावमपि त्यक्तवत्य इत्याह गतिह्रिय गति । स्त्रीगां स्वभा-विको धर्मो लजा, तामाप चेत्यक्तवत्यः, किमव-शिष्यते तास । नन्वेतत्सर्वं कादाचित्कमित्याश-क्य तत्परिहारार्थं विशेषमाह तस्य संस्मृत्येति । तस्य भगवतः कैशोरबाल्ययोः स्रवस्थाद्वयसम्ब-न्धीनि यानि तानि संस्मृत्य संस्मृत्य पुनःपुनराद-रेगा समृत्वा ताः पूर्वोक्तविधा जाता इति सम्ब-न्धः ॥६-१०॥

व्याख्यार्थ - श्लोक के प्रारम्भ में स्राया हुन्ना 'इति' शब्द समाप्ति वाचक है, स्रौर प्रकार बताने के लिए है। गोपियों में जो असुयादि दोष कहा, जिसका फल भगवान् में आसिक्त हुई, न कि उनका दोष से नाश हुआ, यह सिद्ध करने के लिए ही कहा है कि गोपियों की वाणी, काया और मन सर्व भगवान् में लग गए हैं। आप यों कैसे कहते हैं ? दुष्ट ही हुई यों क्यों नहीं कहती हो ? इस प्रकार की शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि ये गोपियां है, वे सरल प्रकृति की भोली होतो हैं, ग्रतः ये कपट या विवेक नहीं जानती हैं। इसलिए खेद के वश जैसी मन की वृत्ति हो जाती है, वैसी ही बोलती हैं, स्रतः वे दुष्ट नहीं है, श्लोक में 'हि' शब्द से यही तात्पर्य कहा है।

बहुत कष्ट से सर्व का सम्पूर्ण त्यांग कर सर्वात्म भाव से प्रथम भगवान् के शरण गई है श्रीर विशेष में गोविन्द भगवान को सर्व देवों ने इन (गोपियों) का ही इन्द्र बनाया है। यदि ये दुष्ट होती तो भगवान इनका इन्द्र बनाना व्यर्थ हो जाता। श्रथवा भगवान को दृष्टों का स्वामीपन प्राप्त हो जावे, ग्रतः इन वचनों से सिद्ध है कि इनकी वागी ग्रादि भगवान में है, जिससे वे दूष्ट नहीं, किन्तु उत्तम हैं। ग्रथवा पहले ही इनका गोविन्द में ग्रपने श्राप वागी, मन ग्रादि लग गए हैं। यदि ये वचन भी दोष जनक होवे तो भगवत् शास्त्र में ही दोष समक्ता जावे। कारण कि ये तो भगवदीय हैं, क्योंकि इन्होंने सर्व का परित्याग कर भगवान् को ही अपनाया है। जिसका उदाहरण देते हैं कि श्रीकृष्ण के दूत के ग्राने पर लौकिक त्याग दिया ग्रीर इनकी यह दशा हो गई, तो स्वयं भगवान् पधारते तो न जाने ये क्या कर डालतीं ? अन्य सर्व की अपेक्षा का त्याग कर प्रकट हो के उद्धवजीं के पास ग्राकर बैठ गईं ग्रीर विशेष में न केवल उनके बाजू में बैठीं, किन्तू उनके स्रागे भी अपने प्रीतम की लीला स्रों का गान करती थीं। जिससे यह बताया है कि हमने वागी भी भगवान में अर्पण कर दी है। इससे वागी उनका ही वर्णन करती है तथा किसो के भी श्रागे सकूचाती नहीं हैं। वहां रोती थीं, जिससे भगवान् में अपना पूर्ण निवेदन बता दिया है। जैसे कि वहां कृष्ण भक्त दूत के पास बैठने से काया का निवेदन, गान से वाणी का निवेदन

गान से वाणी का निवेदन ग्रौर रोदन से ग्रन्त:करण का निवेदन सिद्ध कर दिखा दिया लिंड कि स्त्रयों का ग्रसाधारण स्वभाव है, उसका भी त्याग कर दिया, यह 'गतिह्रयः' पद से कहा है। जहां वैसे ग्रसाधारण धर्म का त्याग कर दिया है तो बाकी ग्रन्य त्याग के लिए उनको कौनसी किठनाई होगी? यह सब थोड़े समय के लिए हुग्रा होगा, वा रहेगा। इसके उत्तर में कहते हैं कि नहीं, यह तो हढ़ हमेशां के लिए हैं, क्योंकि वे भगवान की दोनों प्रकार बाल्य ग्रौर किशोर ग्रवस्था की लोलाग्रों को पुनः पुनः स्मरण कर गाती रहती हैं। जिससे उनको पूर्व मं कही हुई जैसी तन्मय ग्रवस्था हो गई है, क्योंकि उनका इसी प्रकार का सम्बन्ध है।।६-१०।।

भ्राभास — एविमिममिप दोषं महान्तं मत्वा महता प्रबन्धेन साध्यत्वं निरूपितम् । ततोऽप्यधिकं दोषं निरूपयन् प्रस्तावनामाह काचिदिति ।

स्राभासार्थ — इस प्रकार इस दोष को महान् मान कर बड़े जबरदस्त प्रबन्ध से मिटाया है। उससे भी विशेष दोष का निरूपण करने के लिए 'काचित्' इस श्लोक से ग्रारंभ करते हैं।

श्लोक —काचिन्मधुकरं हृष्ट्वा ध्यायन्तो कृष्णसङ्गमम्। वियप्रस्थापितं दूतं कल्पयित्वेदमब्रवीत्।।११।।

श्लोकार्थ—कोई एक गोपो भगवान से हुए सङ्गम का ध्यान करती थी, उस समय मधुकर को देख कर समभने लगी कि मेरे प्यारे ने मेरे पास यह दूत भेजा है, वैसी मन से कल्पना कर यों कहने लगी ॥११॥

मुबोधिनी - तस्य च साध्यत्वमग्रे वक्ष्यति । तत उपदेशः । ग्रर्थसङ्गितिस्तु पूर्वमुपालम्भनमुक्त्वा स्वासक्तिख्यापनार्थं स्वगतान् भावान् रससङ्गोपः नार्थं काचिदाह । तत्रापि व्याजेनान्यापदेशन्या-येन, ग्रन्थथा रसः पुष्टो न भवेत्, भगवान्वा गोपिकानां स्वरूपमुद्धवाय प्रदर्शयितुं भ्रमरमपि प्रेषिनवान्, तदा तं हृष्ट्वा ग्रार्थज्ञानेन भगवदीयत्वं मत्वा काचिदाह । यथोद्धवस्य मयोपकारः कृत इति गर्वो न भवेत् ग्रन्थापदेशन्याये तु पदान्यु-द्धवेऽपि योजनीयानि । तदा दोषसम्भावनापि भवति । द्वितीये त्वर्थे न कापि सम्भावना स्यात् ।

मधुकरो भ्रमरः, वस्तुतोऽयं विपरीतनामा, मधु भक्षयित, न तु करोति, ग्रतो वसन्तो मधुकरः, ग्रयं मधुपोऽपि मधुकरत्वेनोच्यते। ग्रन्यथा पुष्पाणि तदिभमानिन्यो वा देवता एनं न प्रवेशयेयुः। पूर्वं हि सा कृष्णसङ्गमं ध्यायन्तो स्थिता। प्रथम्तो भगवता सह मनसा सम्बन्धं प्राप्य पश्चान्मान्वती जाता, तदा भगवनन्यां गृहीतवानिति परिकल्प्य सा न समीचीनेति च पुनर्भगवान् मामेव प्रार्थयितुं स्रमरं प्रस्थापितवानिति ज्ञातन्वतो, तदाह प्रियप्रस्थापितं दूतं कल्पित्वेति, इदं वक्ष्यमाणमञ्जवीदिति ॥११॥

व्याख्यार्थ – यह मेरा रोग साध्य है, वह ग्रागे कहा जावेगा पश्चात् भगवान् के उपदेश का वर्णन होगा। र्थं की सङ्गिति तो यह है कि प्रथम कोई गोपी उलहना कहकर ग्रनन्तर भगवान् में ग्रपनी ग्रासिक्त प्रकट करने के लिये ग्रपने हृदय के भाव कहती है, क्योंकि यों नहीं कहे तो रस प्रकट हो जावे। ग्रतः उसको छुपाने के लिए यों भाव प्रकट करती है। वह भी दूसरे को कहने के मिष से करती है, नहीं तो रस पुष्ट न होवे। ग्रथवा उद्धव को, गोपिग्रों का क्या स्वरूप है, यह बताने के लिए भगवान् ने मधुकर को भो भेजा है। तब उसको देखकर ग्रार्पज्ञान से उसको भगवदीय समभकर कोई गोपी कहने लगी। जैसे उद्धवजी को यह ग्रभिमान न होवे कि मैंने गोपियों को उपदेश देकर भगवान् का बड़ा कार्य सिद्ध किया है। ग्रन्यापदेश न्याय से तो ये पद उद्धवजी में भी घटित किए जा सकते हैं। तब दोष की सम्भावना उसमें भी हो सकती है। दूसरे ग्रथं में तो (काल पक्ष में) कोई दोष की सम्भावना नहीं है, क्योंकि वहां प्रार्थना ही हुई है। मधुकर भ्रमर को कहते हैं वास्तव में भ्रमर का यह विपरीत नाप है क्योंकि भ्रमर मधु का भक्षण करता है उसको बनाता नहीं है, मधुकर पद का ग्रथं मधु को करने वाजा होता है, ग्रतः वयन्त मधुकर है, यह मधुप भी मधुकर नाम से कहा गया है। यों नहीं कहे तो पुष्प ग्रीर उनके ग्रभिमानी देवता उसको ग्रपने पास न ग्राने दें। प्रथम ही वह कृष्ण के सङ्गम का घ्यान करती हुई खड़ी थी। इस प्रकार प्रथम भगवान् के साथ मन से सम्बन्ध प्राप्त कर पीछे मानवाली हुई। तब समभने लगी कि भगवान् ने दूसरी को ग्रहण किया है। यों मन में कल्पना की, किन्तु भगवान् को वह रुचिकर नहीं लगी है, ग्रतः भगवान् ने फिर मुभे ही समभाने के लिए इस भ्रमर को भेजा है। इस प्रकार के ग्रार्ष ज्ञान से कहती है कि 'प्रिय प्रस्था-पितं' प्यारे ने इसको भेजा है। यह प्रीतम का दूत है, यों जान कर निम्न श्लोक कहती है। १११।

ग्रामास—ग्रादौ हि मानवत्याः क्रोधेन पारुष्यं भवतीति ततः प्रथमं तामसतामसो तद्भावयुक्ता वा दूषणमाह मधुपेति ।

श्राभासार्थ — ग्रादि में मानवाली नायिका कोध के कारण निष्ठुर वचन कहने लगती है, यह प्रकार है। इस कारण से तामस तामसी श्रथवा उस भाव वाली गोपी भ्रमर को 'मधुप' इस श्लोक में दूषण देती है।

१- जिस रस का घ्यान कर रही थी, उसको यदि न छुपाए तो वह रस उसको (गोपी को) ग्रपनी क्रिया वाला कर देवे। इस प्रकार प्रकट रस भोग सर्व समक्ष हो;वह ग्रनुचित है। ग्रतः छुपाने के लिए वे हृदगत भाव कहने लगीं — टिप्पगीजी का ग्राशय।

<sup>\*</sup> श्री प्रभुचरण टिप्पणी में 'तामस तामसी' पद के तात्पर्य को समकाते हुए ग्राज्ञा करते हैं कि विप्रयोग में ग्रनेक व्यभिचारी भाव होते हैं। जैसे प्रलाप दीनता ग्रादि भाव व्यभिचारी भाव हैं। वैसे प्रीत में दोषारोपण भी एक व्यभिचारी भाव है। वैसे दोषारोपण करने पर भी रसात्मकता में न्यूनता नहीं होती है, किन्तु ग्रत्युग्रभाव की उत्पत्ति होती है। वह ग्रत्युग्रभाव रसात्मक भगवद्धमं रूप है। जिससे वह प्रमाणादि सर्व बलों का निरास करता है। ग्रतः इस उग्रता के कारण ही भगवद्धां प्रमारूप रसात्मकता को यहाँ तामस कहा है। जैसे गीता में रजोगुणादि में परस्पर उपमर्श ग्रीर उपमर्द का भाव कहा है। वैसे ही यहाँ रस शास्त्र में (विषय में) भी भावों में परस्पर उपमर्श ग्रीर उपमर्दक भाव हैं। ग्रतः उग्र भाव से रसात्मकता ही प्रकट होती है। जिससे यों कहना कि गोपी भगवान में दोषारोपण करती है, वह युक्त नहीं है। कारण कि गोपियों को तो भगवान के सिवाय ग्रन्य का स्मरण हो नहीं है। जिनको ग्रन्य का स्मरण ही न होवे, वैसी ग्रपने प्रिय में दोषारोपण करती है करेंगी, इत्यादि विशेष टिप्पणी पढ़िए।

श्लोक—गोप्युवाच-मधुप कितवबन्धो मा स्पृशांहि सपत्न्याः कुचित्तितमालाकुङ्कः मश्मश्रुमिनः । वहतु मधुपतिस्तन्मानिनोनां प्रसादं यदुसदिस विडम्ब्यं यस्य दूतस्त्वमोहक् ॥१२॥

श्लोकार्थं—गोपी कहने लगी कि हे भ्रमर ! हे कपटी के मित्र ! मेरे चरगों का स्पर्श मत कर; क्यों कि तेरी दाढ़ी मूँछ सपत्नी के कुचों से मर्दित भगवान् की वन माला की केसर से रङ्गी हुई है, वे भगवान् उन मानवितयों को भले प्रसन्न रखें, जिसका यादवों की सभा में उपहास होता है श्रौर जिसका तूँ दूत बन कर ग्राया है ॥१२॥

सुबोधिनी- सर्वत्र हि रसे विप्रलम्भे दूतो नायकश्च दुष्यते, यथा 'ग्रज्ञातपीडागमा' 'ग्रधम-स्ये'त्यभयोर्द् षराम्, तथात्राप्याह मधुप कितव-बन्धो इति । मतान्तरभाषेयमिति कामशास्त्रानुरो-धिनी निरूपितेति न समाधिभाषायां भक्तिमार्गे वा विरोधः। यद्यपि भ्रमरो मधुपो भवति तथा-प्यन्यार्थेऽपि शक्त इति तत्सूचकत्वेन निन्दापि भवति, श्रन्यापदेशै तु यादवाः सर्वे पानरता इति लोकप्रसिद्धचा निन्दा भवति । यद्यपि भगवद्भक्ता भगवांश्च न भवति, ग्रनुकरणं साधारगाविगीत-धर्मागामेव न तु सर्वेषाम्। तथापि साधारण्येन प्राप्तो धर्मः श्रुतोऽत्यन्तं खेदाय भवति । वस्तुतस्तू सरस्वती ग्रन्यार्थमप्याह । भगवान् स्वामी कालश्च दूत: स्वयं च श्रुतय इति कालद्वारा हि भगवान् वक्तव्यो ज्ञातव्यो वा भवति । श्रत्र संवत्सरात्मकः कालः ग्रादौ मध्र वसन्तः पात्येव, ततः कितवस्य ग्रीष्मस्य वक्चियत्वा सर्वरसहारकस्य बन्धुरपि भवति । स चेद्भगवत्सम्बन्धिनं वृन्दावनादिभु-प्रदेशं भगवचरणं वा तत्रत्यं स्पृशेत्तदा क्लेशो महानेव भवेदिति पादस्पर्शं निषेधयति। मा स्पृशांहिमिति । पूर्वं तु भगवति विद्यमाने निदा-घवन्ह्यकंभवो भुवो रस' न गृहीतवानित्युक्तम्। ग्रधूना दूरे भगवानिति मत्वा कदाचित्सपृशेदिति निषेधः । ग्रतो नमस्कारार्थमागतं भ्रमरमुद्धवं वा निषेधति । ननु नमस्कारे को दोष इत्याशङ्क्य

मधुपत्वाचरणकमलमकरन्दमपि निषेधति । तदा चरगाौ गतसारौ भगवदुपयोगाय न भवेयाताम्। मधु मादकं च यः पिबति स न स्पृश्यो भवति । ननु दूतोहं भगवता स्राकारणार्थं प्रेषितः न तु कश्चिद् ग्रहमुदासीनः, स्त्रीणां च भोगार्थिनां तादृश्यवस्थोचितेत्याशङ्क्य स हि वक्रनार्थमेव त्वां प्रेषितवानित्याह कितवबन्धो इति । कितवोयं वञ्चकः, तत्रापि धूर्तः, ग्रतः फल-स्याभावान् मानापनोदनादि साधनं व्यर्थमिति ग्रंहि मा स्पृशेति निषेधो युक्तः। ग्रनेनोद्धवस्यापि सम्माननार्थं निषेध एव। इममर्थमभिप्रेत्यैव निषेध: । किञ्च । सपत्न्याः कुचविलुलितमालाकु-द्ध मरमश्रभिरुपलक्षितः । सपत्नी द्यौः तस्याः मेघाः पयोधरत्वेन कुचस्थानीयाः, तत्र विल्लिता माला विद्युतः, तत्र कुङ्क मसहश्यो दीप्तयः, तत्स-हिताः श्मश्रुस्थानीया घाराः, तौरपि सहितो मा स्पृश । शरदेव परमस्माकं हितकारिगोति वर्षा-पर्यन्तं निषेधः, न केवलं ममैव किन्तु सर्वासामेवे-त्युक्तं न इति । यो हि सम्माननार्थमायाति स हि द्विष्टं पदार्थं दूरीकृत्य समायाति न तु तत्प्रदर्शयन्, भ्रमरस्य श्मश्रुस्थानीयानि शोमाणि मकरन्दस-म्बन्धात् पीतानि भवन्ति, तद्भगवदीयस्य नान्य-पुष्पेषु मकरन्दार्थं गमनं मृग्यत इति भगवत एव मालास्थपुष्पागां मकरन्दसम्बन्धः, तत्र ग्रथितानां मकरन्देन्तःप्रवेशाभावाच्छ्मश्रुसम्बन्धो बहिरेव,

तथा पीतत्वं कुङ्क मसम्बन्धादेव नान्यथा घटते । तथोद्धवस्यापि भगवद्रपभुक्तमालाप्राप्तावाद्यागोन कुद्ध मसम्बन्धः सम्भवति । तस्यापि इमश्र िए। ताहशान्येव प्रायेगोति लक्ष्यते । निरन्तरमाला-घाणाद् रञ्जितान्येव इमश्राण, ग्राघाणं च मकरन्दपानं वा बहि:प्रदेश एवेति न भगवदञ्ज-रागेण पीतत्वम्, विल्लितपदेन च सम्भोगो लक्ष्यते नत्वालिङ्गनमात्रम् । तथा सत्यनुरोधेनापि तथाकरणं सम्भवति । तदा नात्यन्तं द्वेष्यः । थमश्च तस्याः सुच्यते, तेन महासौरतं द्योतितम्, तस्मान्मानवृद्धिजनकत्वात् अर्थत्रयेऽप्यंह्रिस्पर्श-निषेधो युक्तः। नन् भवत्यो हि भगवदीयाः, भग-वांश्चे तथा मन्यते कथं भवतीनामस्वीकार इत्या-शङ्ख्याह । वहत् मध्रपतिरिति । कालपक्षे ऋत्-द्वयस्यैव निषेधः, ग्राद्यसङ्ग्रहार्थमाह, मध्रपति-रिति । वसन्तसम्बन्धी संवत्सरः तत्रत्यानां मानि-नीनां प्रसादं वहत्। ता हि मानं परित्यज्य प्राप्तसन्तोषाः कालाय प्रसादं कुर्वन्ति । यतो वर्ण-नायां तत्सम्बन्धेन महत्त्वमापद्यते । ग्रस्माकं तु न तत्रापि प्रसादः । शरद्येव भगवत्प्रसादस्य जात-त्वाद् ऋतुद्वये निषेधः। वसन्ते शरदि च तस्य प्रशंसा । तथापि वसन्ते भगवत्कृतः कालोत्कर्षः । शरदि तू सर्वथेति, वसन्ते हि यज्ञा ग्रग्नयः संस्का-राश्चेति । सपत्नीभिर्हि प्रसादतया भगवते कूच-कुङ्कुमं दत्तम्, यो हीश्वरः स चेहासीनां प्रसादं लभते तदा यदुसभायां वाच्यता भवत्येव, ग्रन्यो-पभक्तस्यान्येन ग्रहणं देवव्यतिरिक्ते वाच्यापाद-कम्। महतः सुतराम्। तर्हि भगवता कथं स्वी-कृत इत्याशङ्कचाह मधुपतिः मधुदेशस्य मधुरायाः पति:। ईर्ष्यया वा यथेष्टमधुपानकर्ता, अतो देश-स्वाभाव्याद्वस्तुस्वाभाव्याद्वा प्रसादग्रहण्म्, ताह-शस्याप्ययं प्रसादं गृह्णातीत्ययमपि नादर्गीयः।

अनेनैवं सूचयति अत्रैवागस्य एकान्ते परं भोगः कर्तव्यः। न तु मथुरायाम्, यादवा उपहसि-ष्यन्ति, तत्र चावश्यं यादवत्वाद्यद्सभायां गन्त-व्यम्, सजातीयवाच्यता च दुःसहा । स्रथापोतर-सम्बन्धात् स एव तत्प्रसादं वहतु न तु वयम्। अस्मासु तु गतास्विप तथंव करिष्यति प्रसाद-त्वेन परं कुङ्कुम दास्यति । एतः व नापेक्षितमिति स्वार्थं निषेधः, प्रशस्ता एव धर्मा भगवदीया ग्राह्या इति । अप्राशस्त्यार्थं विडम्बनमित्युक्तम् । नत् भवतीभ्योष्येतदेव दास्यतीत्यत्र कि प्रमाणम्, वस्तूतस्त् तास्त्यक्ष्यतीत्याशङ्क्याह । यस्य दृत-स्त्वमीहगिति । तत्सम्बन्धी भवांस्तस्यातिप्रियः तुभ्यं चेहदाति ग्रस्मभ्यमपि दास्यति । ग्रन्यथा दौत्येन प्रेषयन् त्वां पीतश्मश्रुं न प्रेषयेद्, अतो ज्ञापनार्थमेव तथाविधं प्रेषितवान् । स्रनेन तयंवं ज्ञातिमिति प्रतिभाति । गाढसुरते व्यजनाद्यपेक्ष-एगात् पुरे सर्वतो निरोधेन सहजवाय्वभावात् पुरु-षस्य च याहगस्यापि तत्र स्थातुमयुक्तत्वात् पूर्वो-पभुक्ता ग्रस्मान् तस्या दासीकत् व्यजनार्थमाका-रयतीति, एतच्च सर्वथाऽशक्यमिति भ्रमरोद्धवपक्षे निषेधो युक्तः । वसन्तकृतश्चोत्सवः धर्मरूपः याद-वसभायां विडम्ब्य एव।नुकार्यः, ते हि लौकिक-प्रधाना अनुकरणमात्रेण धर्मं करिष्यन्तीति काल-कृतो धर्मः भगवदोयकृताद्वीन इति वा। कि प्रमारामित्याकाङ्क्षायां यस्य मुख्यकालस्य भग-वतो वा सम्बन्धी दूत: कलिस्वरूपस्त्वमीहक् श्यामः, न हि धर्मे उत्कृष्टे तदाधारः श्यामो भवति । अतोऽस्मान्प्रति ऋतुत्रयनिषेध एव युक्तः । पुष्टिमार्गे हि दक्षिगायनस्यैव प्राशस्त्यात् । तत्र हि गत्रयः स्थूलाः दिवसाश्च सूक्ष्मा इत्यन-ङ्गीकारे मुख्यो हेत्:।।१२॥

व्याख्यार्थ - सब जगह जहां भी रस का विषय होता है वहां वियोग के समय में दूत तथा नायक को ही दोष दिया जाता है, प्रर्थात् उनको ही दोषी ठहराया जाता है। जैसा कि कहा है, 'प्रज्ञात पीडागमा' 'ग्रधमस्य' ये दोनों के दूषण हैं। वैसे ही यहां भी कहा है कि 'मधुप कितवबः भो!' ग्रर्थात् जैसे वहां 'ग्रज्ञात पीडा गमा' से दूतो का दूषिण कहा है ग्रौर 'कितवबन्धो' से नायक प्रभु को दोषी ठहराया है. यह भाषा ग्रर्थात् इसी प्रकार कहना दूसरे मत की भाषा तथा कामशास्त्र की

१- टिप्प्णीजी में श्री प्रभूचरण ग्राज्ञा करते हैं कि ग्राचार्य श्री ने इस प्रकार की भाषा को परमत भाषा इसलिए कहा है कि वह ज्ञान जो यहां दिया जाता है वह केवल दोषारोपण दोष रूप से न किया जावे इसलिये ही है ग्रन्यथा ज्ञान की यहां कोई ग्रावश्यकता नहीं है। कारण कि शुद्ध स्नेहात्मक पृष्टिमार्ग के अनुयायी को ज्ञान मार्ग का ज्ञान देना भक्ति मार्ग से अत्यन्त विरुद्ध है। अतः इसका समाधिभाषा में प्रवेश है, ऐसा नहीं कहा जा सकता है। यहां तो अत्युत्कट रसात्मक स्नंह भाव का वर्णन हो रहा है, वह ही परमपुरुषार्थ रूप है। वह ज्ञान इस परम पुरुषार्थ रूप रसात्मक स्नह भाव का विघातक है। यद्यपि यहाँ ज्ञान स्वतंत्रता से कोई उद्देश्य नहीं है, किन्तु केवल दोषा-रोपए। को निवृत्त करने के लिए है, तो भी वह दोषारोपए। भी रसात्मक होने से ग्रौर व्यभिचारी भाव के कारण वह दोषारोपण स्थिर नहीं रहता है। इसलिए यहां ज्ञान का सर्वथा उपयोग नहीं है। ग्रब तक जो निरोध सिद्ध किया है, उसमें किसी प्रकार की कमी नहीं रह गई है, जिसके लिए ज्ञान की उपयोगिता वा स्रावश्यकता हो। इसलिए स्राचार्य श्री ने 'मतान्तर' भाषा कहा है, वह श्रेष्ठ कहा है।

इस कथन में यह ही उपपत्ति है कि प्रीतम का संयोग ग्रथवा वियोग होना चाहिए जिसको पुरुषार्थ कहा जाता है। रस शास्त्र का यही तत्व है कि वियोग दशा में प्रीतम में जो दोष की स्फूर्ति होती है, जिसमें अपने दु:ख होने का ज्ञान ही हेतु है। वैसा जब ज्ञान होता है, तब ही ध्यान में आती है कि हमको सुख देने वाला यह प्यारा प्रीतम ही है । यह प्रीतम स्वरूप से दु:खदायी नहीं है ग्रौर यह तो उत्तम तथा प्रिय है। यदि स्वरूप से दु:खदायी समभने लगे तो उनका स्नेह उपाधि रहित न कहा जाय। इसलिए उसके समाधान के लिए भगवान् ने ग्रात्मत्व का बोध कराया है। ऐसा होने पर ही भगवान् में इन (गोपियों) का ग्रौर गोपियों में भगवान् का स्वामाविक स्नेह है, यह सूचित किया है। भगवान् दुःख देने वाले हैं, यह कहना ग्रसम्भव है। जिसको विशेष स्पष्ट करते हुए हुष्टान्त देते हैं कि जैसे जीव जिस देह को ग्रपनी समभ बैठा है उसको दुःख देने का उत्साह नहीं करता है। वैसे ही भगवान भी जिस जीवात्मा को ग्रिधिष्ठान कर बिराजते हैं उसको दुःव देना नहीं चाहते हैं। इसलिए ही श्रुति कहती है कि 'यमेवैषवृग्गुते तेन लभ्यस्तस्यैष ग्रात्मा विवृग्गुते तनुस्वाम्' ग्रर्थ-जिसको ही यह ग्रात्मा (भगवान्) ग्रपना करती है, वही उस (भगवान्) को पाता है। उसको यह ग्रात्मा ग्रपना तनु स्वाधीन करती है।

तात्पर्य यह है कि विप्रयोग में अन्दर का लाभ है और संयोग में बाहर का लाभ है। जब वे धमं स्नेह के वश होकर प्रकट होते हैं, वे भी जो स्नेह वाले हैं उनमें प्रकट हो जाते, इससे स्नेह ही दोष स्फूर्ति का कारण है। जिससे प्रिय में तो निर्दोषत्व ही भासता है, यह तो मर्यादा रीति से कहते हैं। सचमुच तो ग्रति उत्कट स्नेह के कारण ही दोष की स्फूर्ति होती है। वह भी भगवद्भाव ही है, भ्रम रूप वा दोष रूप नहीं है । रसात्मक भगवत्स्वरूप इस प्रकार का ही है। इसलिए विशेष विचारगीय कुछ नहीं है। यदि विचारा जावेगा तो रसाभाव ही सिद्ध होगा। श्रव हमको यों प्रतीत होता है कि ज्ञान से भिक्त की अधिकता भी इससे जतायी जाती है।

भ्रनुसारिएगी है। यों कहने से समाधिभाषा वा भक्ति मार्ग में विरोध नहीं है। यद्यपि भ्रमर मधुप हो सकता है अर्थात् मकरंद का पान करता है, किन्तु उसका अन्य अर्थ भी हो सकता है, उस अर्थ से निन्दा भी होती है, जैसे कि 'मधु' का भ्रथं 'मद्य' होता है जिसका तात्पयं है कि तूं मद्यपान करने वाला है। इसके ज्ञान होने पर भ्रमर की निन्दा भी हो सकती है। ग्रन्य लक्ष्य लेने पर तो यादव सर्व पान में ग्रासक्त हैं।यह बात लोक में प्रसिद्ध है जिससे निन्दा होती है।भगवानुग्रौर भगवद्भक्त इस कोटि में नहीं आते हैं और भगवान् अनिन्दित साधारण लौकिक धर्मों का अनुकरण करते हैं कि सर्व धर्मी का अनुकरण करते हैं, तो भी यादव मद्यपान करते हैं । इस प्रकार साधारण यादव मात्र का यह धर्म सुनने से ग्रत्यन्त खेद होता है। वास्तव में तो सरस्वती दूसरे ग्रर्थ को हो कहती है, जैसा कि भगवान् स्वामी हैं, श्रीर 'काल' दूत है तथा श्रापकी गोपियाँ श्रुतियाँ हैं। निश्चय से भगवान् काल द्वारा + कहे जा सकते हैं तथा जाने जाते हैं। यहाँ 'काल' संवत्सर रूप है। स्रादि में वह बसन्त ऋतु

१-समाधिभाषा-माहातम्य ज्ञान तथा स्नेह ये दोनों सर्वत्र साथ में नहीं होते हैं। कभी साथ साथ में ग्रीर कभी पृथक भी नहीं हीते हैं। चालू प्रसङ्ग में 'काचिन्मधुकरं' से प्रारम्भ की हुई कथा वैसी नहीं है। अर्थात् इसमें स्नेह वा माहात्म्यज्ञान दोनों नहीं है, किन्तु काम शास्त्र के अनुरूप है, जिससे यह कथा समाधिभाषा वा भक्ति मात्र के विरुद्ध नहीं, किन्तु किसी को इसमें विरुद्धता का भाव होवे ग्रीर यों भी शङ्का होवे कि विहित स्नेह के ग्रभाव से भक्ति मार्ग से भी विरोध है। जिसके उत्तर में दो हेत् देकर सिद्ध किया जाता है कि यहां विरोध नहीं है, कारण (१) यह मतान्तर भाषा है। (२) यह काम शास्त्र की दृष्टि से कहा गया।

इस विषय को इस प्रकार से समभना चाहिये कि मर्यादा मार्गीय मत से पुष्टिमार्गीय मत पृथक है; इसलिए यह मतान्तर है। समाधि भाषा में व्यासजी ने दो प्रकार का दर्शन किया है; ग्रनथीं-पशमं, साक्षाद्भक्तियोगं' जिसका प्रथं है कि ग्रनर्थ का उपशम न करने वाला भक्ति योग, साधन रूप होने से मर्यादा मार्गीय है। साक्षात् भक्ति योग पद से फल रूप भक्ति योग कहा है, जो पुष्टिमार्गीय है और जो इस तत्व को नहीं जानते हैं वा इसके ग्रधिकारी नहीं हैं, उनके लिए पहला साधन-भक्ति मार्ग है श्रीर 'समाधी हुष्टा स्वयं विद्वान्' समाधि में देखकर स्वयं जानकर जो फल रूप कहा है वह व्रजसीमन्तिनिग्रों में फलित हम्रा है, यह पृष्टिमार्गीय ही मतान्तर रूप कहा है। वैसे ग्रधिकारियों में ज्ञान का कथन भी वैसा ही है। काम शास्त्र के ग्रनुसार ही भगवान ने पहले स्वरूपानन्द का दान दिया है, इसलिये ग्रब भी वही प्रकार कहा जाता है। ग्रत: कोई विरोध नहीं है ग्रौर वैसे तो यह समाधिभाषा ही है और यहां समाधिभाषा तथा भक्ति मार्ग दोनों हैं। जिससे यों कहने में किसी प्रकार विरोध नहीं है।

+श्री प्रभुचरएा टिप्पएगि में भाजा करते हैं कि-'काल द्वारा हि' इससे काल का दूतपन कहते हैं-शास्त्र में जिस जिस काल में जो जो भगवस्पूजा ध्यानस्तुति ग्रादि करने की ग्राज्ञा है उस काल में ही वह करने से वह काल करने वाले को भगवान के पास पहुंचाने वाला होता है। सारांश यह है कि करने के योग्य काल न हो ग्रीर ग्रकाल में ही भगवत पूजा ग्रादि की जावे तो वह व्यर्थ है. क्योंकि फल प्राप्ति नहीं होगी।

होकर पालन करता है, जिससे उसको मध्य कहते हैं। ग्रनन्तर वही काल (वंचना से रस चूस कर भी) ग्रीष्म का बन्धु बनता है, जिससे वह कितव(कपटी) है। वह ग्रीष्म यदि भगवान् के सम्बन्धी वृन्दावन म्रादि भू प्रदेश का म्रथवा भगवच्चरण का स्पर्श करे तो महान् क्लेश उत्पन्न होवे, क्योंकि ग्रीष्म के स्पर्श से उस भूमि की शोतलता, हरियाली एवं मकरंद ग्रादि नष्ट हो जावे, इसलिए गोपी चरण स्पर्श का निषेध करतीं हैं। पहले तो भगवान् जब वृन्दावन में विराजते थे, तब तो ग्रोष्म के सूर्य का ताप वृन्दावन भूमि के रस को नहीं चूस सकता था। ग्रब भगवान् इस भूमि से दूर पधार गए हैं, अतः अब यदि चूस लेवे तो उसके लिए निषेध करती है। अतः प्रशाम के लिए आए हए भ्रमर वा उद्धव जो को रोकती है। नमस्कार करने में क्या दाध है ? इस प्रश्न के उत्तर में कहतीं हैं कि यह मधुप है, मकरंद पान करने वाला है. जिससे चरण का मकरंद भी चूसलेगा। इसलिए निषेध करती हैं। यदि यह मकरन्द पान कर लेगा तों मकरन्द रूप सार निकल जाने से हमारे चरण भगवान् के उपयोगी नहीं रहेंगे स्रौर मधु तथा मादक को पोने वाला स्पर्श के योग्य नहीं है, इस पर उद्धवजी यदि कहे कि मैं भ्रौर कोई नहीं हुँ, किन्तु भगवान् का दूत हुँ। ग्रापको बुलाने के लिए भगवान् ने मुभी भेजा है भ्रौर मैं तो कोई वैसा नहीं हूँ जो उपेक्षक हो। भोगाथिनी स्त्रियों, जो प्रभू के सम्भोग को चाहती हैं, वसी म्रन्तरङ्ग दूतियों की वैसी दशा कहनी योग्य है। इस पर कहती हैं कि म्रापको भगवान् ने छलने के लिए यहाँ भेजा है, क्योंकि ग्राप 'कितव बन्धु' हैं। वे भगवान् वञ्चक ग्रौर धूर्त भी हैं। ग्रतः किसी प्रकार जिससे फल प्राप्त न होवे वैसे मान के ग्रपनोदन कप साधन करने व्यर्थ ही हैं। इसलिए कहतीं हैं कि चरएा का स्पर्श मत करो, यों निषेध करना योग्य ही है। इस प्रकार कहने का आशय यह है कि उद्धवजी का भी यहाँ सन्मान नहीं होगा। अर्थात् उद्धवजी जिस ज्ञान का उपदेश देने की स्राशा से स्राए हैं वह उनकी पूर्ण नहीं होगी। इसी स्राशय को हृदय में रखकर गोपी ने निषेध किया है।भ्रमर पक्ष में कहा है कि सौतिन के कुवों से मर्दित भगवान की वनमाला की केसर से तेरी दाढी मूछें रंगी हुईं हैं, इसलिए स्पर्श मत कर। ग्रब काल के पक्ष में जिस प्रकार का भाव है. वह कहते हैं कि यहाँ सौतिन 'ग्राकाश' हैं। उनके कुच 'मेघ' हैं। उनसे मर्दित माला' बिजुलियां हैं. ग्रौर उनकी कान्ति केसर है। उसके साथ में बहने वाली धाराएँ उनकी दाढी मूं छुँ हैं। तूं उनसे मुभी स्पर्श मत कर। गोपी यह जो निषेध काल को कर रही है वह वर्षा पर्यन्त हो कर रहो है।कारण कि वर्षा के अनन्तर आने वालो शरद् तो हमारी हितकारिस्मी है। गोपो 'नः' यह बहुवचन देकर कहती है कि मुफ अकेलो की शरद हितकारिगा नहीं है, किन्तु सर्व गोपियों की है। अतः यह निषेध भी मैं सर्व की तरफ से कर रही हूँ। जो मनाने के लिए वा मान देने के लिए आवे, उसको द्विष्ट पदार्थों का त्याग कर ग्राना चाहिए , न कि वे दिखाते हुए ग्राना चाहिए । भ्रमर के जो दाढ़ी मूछों के स्थान पर रोम हैं वे पीले हैं वह पीलास दूसरे पुष्पों के मकरन्द की नहीं है किन्तु भगवान् की माला में स्थित पुष्यों के मकरन्द की ही है, क्योंकि भगवदीय ग्रन्यत्र मकरन्द लेने के लिए नहीं जाते हैं । पुष्पों के मकरन्द के ग्रन्दर प्रवेश के ग्रभाव से बाहर ही उसका सम्बन्ध हुन्ना है । श्रतः यह जा पीतपन है वह कुङ्कुम के सम्बन्ध से हुम्रा है न कि दूसरे प्रकार से हुम्रा है। इस प्रकार उद्धवजी को भी भगवत्प्रसादी माला के सूंघने से कुङ्कुम का सम्बन्ध हुन्ना है। उसकी भी दाढी मूँ छें बहुत कर वैसी ही पीली लगती हैं। बार बार माला के सूंघने से इमश्रू पीली हो जाती है। सूंघना ग्रथवा

२- मन को दुःख देने वाले। १- तोड़ने वाला,

मकरन्द पान बाहर से होता है। ग्रतः यह पीलास भगवान के ग्राङ्कराग से नहीं हम्रा है, माला मदित हुई, उससे हुम्रा है। जिससे सम्भोग सिद्ध होता है, न कि केवल मालिक्नन सिद्ध होता है। कारण कि श्रालिङ्गन मात्र से माला इस प्रकार मर्दित नहीं होती हैं तथा आलिङ्गन मात्र तो अन्य के आग्रह से भी होता है। यहाँ तक तो वह अत्यन्त द्वेष करने योग्य नहीं है स्रीर यह जाना जाता है कि वह श्रमित हुई है। जिससे प्रकट होता है कि यहां सौरत हुआ है, अतः मान बढने से काल भ्रमर और उद्धव इन तीन पक्षों में चर्गा स्पर्श का निषेध किया है।

ग्राप भगवदीय हैं, यदि भगवान यों मानते तो फिर श्रापका ग्रम्बीकार कैसे करंगे ? ग्रथवा ना कैसे दे सकती हैं ? इस शङ्का के उत्तर में कहतो हैं कि 'वह तु मधुपति.' काल पक्ष के सङ्ग्रहसार्थ कहती है कि 'मधूपितः' संवत्सर काल वसन्त का सम्बन्धी है। ग्रतः भले वह वहाँ की मानवालियों के प्रसाद को वहन करे, वे मान का त्याग कर सन्तोष को पाकर काल को प्रसन्न करती है जिस कारण से वर्णन करने में वसन्त के सम्बन्ध से वे महत्त्व को प्राप्त करती हैं हम इससे प्रसन्न नहीं होती हैं। शरद ऋतु में ही भगवान की कृपा होने से दो 'ग्रीष्म तथा वर्षा' का निषेध किया है। वसन्त तथा शरद में उसकी प्रशंशा है, क्यों कि वसन्त में भगवान ने काल का उत्कर्ष किया है। शरद में सर्वथा उत्कर्ष है। वसन्त में यज्ञ, अग्नियों तथा संस्कार होते हैं। सौतिन ने प्रसाद रूप मे अपना कुच कुङकुम भगवान को दिया है जो स्वामी होकर दासियों की प्रसादी लेते हैं। उनकी यादवों की सभा में निन्दा होती है। दूसरे का भोगा हुआ पदार्थ अन्य ग्रहण करे तो निन्दा जैसा कार्य है, किन्तू वह भोगा हुआ पदार्थ देवता के सिवाय दूसरे का भोगा हुआ हो तो निन्दनीय है। देव की प्रसादी लेने में किसी प्रकार की निन्दा नहीं है, तो भगवान ने दासियों की प्रसादी कैसे ली ? वे तो महान है, महान की तो विशेष निन्दा होती है ? इसके उत्तर में कहती हैं कि वे 'मध्यति' हैं अर्थात मथरा के पति (राजा) हैं अथवा ईर्षा से कहती हैं कि वे इच्छा में आवे उतना मद्यपान करते हैं, अत: देश की नीति के कारए। अथवा वस्तू स्वभाव के कारए। उनका स्वभाव ही वैसा है। जिससे दासियों की प्रसादी ले ली है। वैसे भगवान का प्रसाद इसने ग्रहण किया है, ग्रतः यह भी ग्रादर के योग्य नहीं है। इस प्रकार कहने का भीतरी भावार्थ यह है कि ग्राप यहां ग्राकर गुप्त प्रकार से भोग करो, हम मथरा तो नहीं ग्रावेंगी, क्योंकि वहां ग्राने पर यादव हमारी हँसी करेंगे। वहां कृष्ण को यादव होने के नाते यादवों की सभा में अवश्य जाना पड़ेगा। जाति वालों की मजाक दृःख से सही जातो है।

यदि हमको इस प्रकार भी मथरा ले जाया जावे जैसे यादवों को मालूम न पड़े तो भी दूसरे से किए हए सम्बन्ध से जो निन्दा होगी, वह ग्रसहा होती है। ग्रतः हम तो यहाँ ही भोग होना चाहती हैं। वहां रह कर इस प्रकार का प्रसाद वह ग्रापका (स्वामी) भले लेवे हमको उसकी गरज नहीं हैं। हम वहां जाय तो भी हमको प्रसाद में कूं कूम ही प्राप्त होगा । वह हमको नहीं चाहिए। इत्यादि कारणों से गोपी निषेध करती है और दिखाती है कि भगवान के प्रशस्त धर्म ही ग्रहण करने योग्य हैं, अन्य धर्म अग्राह्य हैं, अतः उनके लिए कहा है कि वे विडम्बना करने के योग्य हैं।

गोपी कहती है कि यदि उद्धवजी यों कह दे कि ग्राप को क्या पता है कि भगवान् ग्रापको कुं कुम देंगे, इसका प्रमाण क्या है ? श्रथवा यों हो जावे कि स्रापके पहुँचने पर उनका त्याग कर देवें। इसके उत्तर में कहती है कि 'यस्य दूत: त्वम् ईहक्' जिसका दूत तूं भी वैसा ही है, उसका सम्बन्धी तूं उसका बहुत प्यारा है। ग्राप प्यारे को जब वह कुं कुम ही देते हैं तो हमको भी वही देंगे। यदि इस प्रकार न होवे तो ग्रापकी मूं छें पीली कर ग्रापको यहां न भेजते, ग्रतः इसको जताने के लिए ही आपको वैसा बनाके भेजा है। इससे गोपी ने यह सर्व भाव समभ लिया है। गोपी अपने बुलाने का गुप्त काररण जो उसने समका है वह स्पष्ट कहती है। गाढ सुरत में वायु की स्रावश्यकता होती है। मथुरा बड़ा नगर है ग्रतः घर में वायु ग्राने के मार्ग बन्द रहते हैं, इसलिए उस समय पंखे के चलाने के लिए प्रभु को मनुष्य की ग्रावश्यकता है, जिसके लिए हमको बुला रहे हैं। वहां पुरुष तो रह नहीं सकता है. हम पूर्व ही भोगी हुई हैं इसलिए हमको उनकी दासी बनाकर पंखा कराने के लिए बुला रहे हैं। यों बनना सर्व प्रकार ग्रशक्य है; इससे भ्रमर तथा उद्धव के पक्ष में निषेध करना योग्य ही है।

बसन्त ऋतु कृत उत्सव धर्म रूप है। यादवों की सभा में वह विडम्बना के योग्य है, क्योंकि वे सर्व लौकिक प्रधान हैं। स्रनुकरण मात्र से ही धर्म करेंगे, ग्रतः कालकृत धर्म भगवत्कृत धर्म से होत है। इसमें प्रमाण क्या है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि मुख्य काल ग्रीर भगवान का सम्बन्धी तूं दूत दोनों वैसे कलि स्वरूप इयाम है। उत्कृष्ट धर्म का आधार इयाम नहीं होता है, ग्रतः हमारे लिए तीन ऋतुत्रों का निषेध योग्य ही है। पुष्टि मार्ग में दक्षिगायन ही श्रेष्ठ गिना गया है। कारण कि दक्षिगायन में रात्रि बड़ी होती है ग्रीर दिन छोटा होता है। उत्तरायग की ऋतुमों का ग्रङ्गीकार न करने में यह हेत् है ॥१२॥

श्रामास - ननु कथमेवं धाष्ट्येन भगवति दोषा श्रारोप्यन्ते श्रस्मास्विप चेत्याश-ङ्कचाह सकृदधरसुधामिति ।

श्राभासार्थ - तुम इस प्रकार निर्लज्जता पूर्वक भगवान् पर कैसे दोषारोपरा करती हो ? तथा हम पर भी ? जिसका क्या कारगा है ? इसके उत्तर में 'सकृदधर सुधां' श्लोक कहती हैं-

श्लोक-सकृदधरसुधां स्वां मोहिनों पायित्वा सुमनस इव सद्यस्तत्यजेऽस्मान्भवाहक्। परिचरति कथं तत्पादपद्मं तु पद्मा ह्यपि बत हतचेता उत्तमश्लोकजल्पैः ।।१३।।

भ्लोकार्थ - जैसा तूँ है वैसा तेरा स्वामी भी है; क्योंकि तूँ पुष्पों का रस लेकर ग्रनन्तर उनको छोड देता है, वैसे ही श्रीकृष्ण ने भी मोहित करने वाला ग्रपना अधरामृत एक बार पिला कर हमें छोड़ दिया है। अतः दोनों समान हो, अरे ! तब

लक्ष्मीजी उनके चरण कमल की सेवा कैसे करती हैं ? इस शङ्का का उत्तर देती है कि नारद श्रादि के द्वारा की हुई भगवान की भूठीं बड़ाई सुनने से लक्ष्मीजी का मन लग गया है, ग्रतः सेवा कर रही है ॥१३॥

मुबोधिनी-यो हि यं वस्त्रयति स तस्याकोशं करोति । भगवांश्च सर्वथास्मान्विद्धतवान् । वञ्च-नामेवाह, ग्रधरसुधां पायितवा तत्यज इति। ग्रस्मान् त्यक्तवा गतः। ग्रधरेत्यनेनोच्छिष्टतया लोके जातिभ्रंशो निरूपितः। मोहिता च सा, मुधात्वात् पीता । ननु तह्य पकार एव कृतः, यो हि जलमपि पायियत्वा गच्छिति सोप्याक्रोशं नाहंति कि पुन: सुघाम, सुतरां लोभात्मके स्था-पिताम् । तत्राह मोहिनीमिति, मोहिका हि सा, नहि मोहकानां लडु कादिकं दानफलं उपकारं वा जनयति । नन्वन्येन तर्हि तदुत्तारणं कियतां किमाक्रोशेनेत्यत म्राह स्वामित्यसाधारगीम्, न ह्य पायसहस्रेणापि तत्कृतो मोहो निवर्तयितु शक्यते। ननु मोहनस्य न फलं किञ्चिज्ञातम्, रसश्चोत्तमः पीत इत्याशङ्क्रचाह सकृदिति । सुम-नस इवेति । बहुवारं चेत्पाययेत् तच्चाप्यन्ततः सुखं भवेत् । किन्तु सकृदेव । ग्रन्यथा सकृदेवाधरसुधा प्राप्ता सुखं जनयेत् । पुष्पाणि च यथा मृदितानि सर्वकार्यानुपयुक्तानि भवन्ति तथा भगवता वयं धैर्यविवेकादिभिर्हीनाः कृताः, ग्रतोस्माकं सर्व-नाशं कृत्वा यदर्थमस्माभिः सर्वं त्यक्तं तमपि हत्वा इतो गतवान् । तर्हि कथं न धृत इत्याशङ्क-चाह सद्यस्तत्यज इति । भवाहगिति भ्रमरतृत्यः, स हि पीत्वा निःसारान् कृत्वा गच्छति, तथा भगवानिष । पाययित्वेति विशेषः स्रग्नेऽपि रसा-नुत्पादनार्थः, ग्रन्यथा कमलादिवत् पुना रसः स्यात्, ग्रतः पाययित्वा भगवान् गतः पीत्वा च भ्रमर इति वैषम्यात् समाधानं परिहृतम् । सुधा-पानेनासक्तिर्जनिता, श्रधरसम्बन्धेन लोकस्त्या-जितः, मोहेन विवेकाद्यभावाज् ज्ञानभक्ती निवा-रिते । परित्यागादाश्रयोपि निराकृत: । म्रतो-स्माकं न पूर्वसिद्धा इमे लोका नापि भगवानित्यु-

भयतो भ्रष्टा वयं जाता इति युक्त एवोपालम्भः। ननु भवत्य एव भगवतो जाताः, भगवदोयत्वमेव परमपुरुषार्थ:, ग्रतः कथं शोक इति चेदुच्यते । न हि भगवदीयान भगवांस्त्यजति। त्यकाश्च न भगवदीयाः । प्रत्यासिलश्च न भवति, मोहेन तत्र हष्टे गंतत्वात् । ननु भगवान् मोहं किमिति सम्पा-दयति, नाषि स्त्रार्थः त्यक्तः वात् । नापि तासा-मर्थो, दोषनिवृत्ताविप गुणाभावात्, दोषभावे चावश्यकदु:खनिवृत्तिः, तदभावाद्दोषश्च, तस्माद-युक्तं मोहनमिति चेत्। सत्यम्। भवेदेतदेवं यदि तासां मनसो भगवत्यनुवृत्तिर्न स्यात् । अत्रो मोहाभावे स्वस्थानगमनात्कृतोपि निरोधो व्यथं: स्यात्, तात्पर्याज्ञानादयं मोहः एतत्कृतो वा दोषः ग्रग्रे स्परगोन च परिहर्तव्य इति । तदर्थमेव वायमुद्योगः । नतु भगवाने नाहश एव.न हि सर्वो-प्येकविधो भवति, तस्मान्नोपालभ्य इति चेत्तत्राह परिचरतीति । स्त्रीणां मध्ये मूलभूता चतुरा लक्ष्मीः, सा कथं भगवन्तमेताहशं ज्ञात्वा सेवित-वती । ग्रथ साध्येवं विव्वता, तथापि केनचिद्पा-येन सा पुनः सेवते, तथोपायश्चे ज्ज्ञातः स्यात्, तदास्माभिरपि सेव्येतेति प्रश्नार्थो वा कथंशब्दः। पद्मत्युत्तरं वा, सा हि पदि चरगो माति, अतं एव चरगस्य कमलत्वम्, सापि कमला, चरगा-त्मकतां प्राप्य सा तिष्ठतीति न तस्याः कापि क्षतिः । गोपिकानामपि भूमौ निरन्तर चरगो वा सम्बन्धे जाते घटते नान्यथेति । ग्रिप च । 'पुनश्च पद्मा सम्भूते'ति वाक्याद् रूपान्तरेषु सौम्येष्व-प्यादित्योत्यन्तं कठिनो भ्रमगस्त्रभावश्च, तत्र कथं सेवां कृतवतीति प्रश्नः उपालम्भो वा । ताहश एवायमवतारः प्रतिभातीति भावः। एकत्र स्थै-र्याभावात् ननु लक्ष्म्या श्रवतारो न जात इति शङ्कां वारियतुमाह नु इति वितकें। सा हि भग-

वन्तं विना क्षणमपि स्थात्मशक्ते ति । पद्मे ति प्रमाणं चोक्तम्। परिचरतीति वर्तमानप्रयोगादि-दानीमपि सेवा लक्ष्यते, भगवांस्तुदासीन इति तु निविवादम् । तर्हि का उपपत्तिरिति चेत्तत्राह श्रपोति । प्रमारामत्र बाधितं परं किञ्चित्सम्भा-व्यते उत्तमश्लोकजल्पैः हतचेताः प्रायेगा, तथा सति बत खेदे, उत्तमश्लोकाः कीर्तिमन्तो ये भक्ताः नारदादयः, तेषां जल्पाः स्वपक्षस्थापनपूर्वकपर-

पक्षनिराकरगारूपाः कथाः, तेन वादिन्यायेन प्रायेग सा परिगृहीता । यथानभिष्रेतमपि युक्त्या साधितमर्थं प्रतिवादी मन्यते । तर्हि लक्ष्मीपक्षेऽपि कथं न युक्तिरिति चेतत्राह उत्तमश्लोकेति। तेषां तु कीर्तिकतमा लक्ष्मयपेक्षयापि, ग्रतो लोके प्रति-ष्ठितत्त्रात् भक्तानामेव जयः न लक्ष्म्याः, प्रायेणैवं भविष्यतीत्यर्थः ॥१३॥

व्याख्यार्थ - जो जिससे ठगा जाता है, वह उनकी निन्दा करता है। भगवान् ने तो सब प्रकार से हमको ठगा है। वह ठगना बताती हैं, ग्रधर सुधा को पिलाकर छोड़ गए। ग्रधर (नीचे के होठ) की सुधा उच्छिष्ट होती है, जिसके पीने से हम जाति से निकाली गई हैं। क्यों पी ? जिसके उत्तर में कहती हैं कि वह मोहित करने वाली सुधा होने से हमने पी है तब भगवान् का ग्रापके ऊपर उपकार ही हवा, क्यों कि जो केवल साधारण जल पिला दे श्रीर फिर चला जावे तो उसकी भी निन्दा नहीं की जाती है तो जो 'सुधा' पिलावे, उसकी निन्दा तो करनी ही नहीं चाहिए, उसका तो उपकार मानना चाहिये । फिर उस सुधा की स्थिति लोभात्मक ग्रथर में, वैसे स्थान में स्थित सुधा भ्रापको पिलाई है, तो भ्रापका कहना ठोक है, किन्तु वह तो मद करने वाली मोहिका है। यदि कोई लुटेरा नशा पैदा करने वालो वस्तु जैसे लड्डू ग्रादि खिलाता है तो वह उसका उपकार नहीं है श्रीर न उसको दान का फल मिलता है क्योंकि वह तो नशेवाली वस्तु खिलाकर ग्रनन्तर लूट लेता है। इस प्रकार तुम्हारे मित्र ने भी मादक सुधा पिलाकर हमारा सर्वस्व लूट लिया है; इसिलए वैसे की निन्दा के सिवाय अन्य कोई सेवा नहीं होती है। यदि उनका दूत कहे कि निन्दा क्यों करती हो ? दूसरे किसी से उस मद के उतारने की किया करवाग्रो, तो उसके उत्तर में कहती है कि यह सुवा उनकी अपनी ही होने से साधारण नहीं है हजार उपाय करने पर भी उसका नशा उतरने वाला नहीं है। आपको तो नशे का कुछ फल नहीं मिला है, क्योंकि आप तो वैसी की वैसी ही हो। जैसे पहले थी और उतम रस का पान भी कर लिया। इसके उत्तर में कहती हैं कि 'संकृदेव' एक ही बार पिलाई है, यदि बहुत बार पिलावे तो वह भी ग्रन्त में जाकर सुख देवे किन्तु तुम्हारे मित्र ने तो एक बार पिलाई फिर श्राप भाग गए। वैसे स्रमर मकरंद ले पूछ्पों को छोड़ भाग जाता है। वे मिदत पूष्प किसी कार्य के लिये उपयोगी नहीं रहते हैं। भगवान् ने भी हमारी दशा वैसी ही कर दी है। इसलिए श्रब हममें धैर्य विवेक श्रादि कुछ नहीं रहा है । जिसके लिए हमने श्रपना सब त्याग दिया वह हमारा सर्वस्वनाश कर अन्त में हमें भी छोड़ गए। जब वह जा रहे थे, तब उनको क्यों नहीं पकड़ रखा ? इसके उत्तर में कहती हैं कि 'सद्यस्तत्यजे' एकदम से छोड़ गए, क्योंकि तुम्हारे समान है। हे भ्रमर ! तूं भी रस चूस पृष्पों को निरस बनाकर चला जाता है, वैसे ही तेरा मित्र भगवान भी, किन्तू तुम्हारे मित्र में यह विशेषता है। जो भ्रमर रस चूस जाता है जिससे पुष्पों को पुन: रस को प्राप्ति होती है, हमको तो रस पिला कर चले गए, जिससे फिर रस प्राप्त ही न होवे। यह भ्रमर स्रीर भगवान् में विषमता है। वैसी स्रवस्था में समाधान कैसे होगा ? हम को तो भगवान् दोनों तरफ से अष्ट कर गए हैं, कँसे ? इसके उत्तर में कहती हैं कि सुधा पिलाकर ग्रपने में ग्रासिक्त उत्पन्न की। अधर का संबन्ध करा के लोक लाज छुड़ाई, मोह से विवेक आदि का अभाव कर दिया, जिससे ज्ञान ग्रीर भक्ति तिरोहित हो गए। शेष ग्रापका जो ग्राश्रय रहा था, वह भी त्याग कर नष्ट कर दिया। ग्रत: पति सेवा से पूर्व सिद्ध ये स्वर्ग ग्रादि लोक तथा भगवान् भी न मिले; इसलिए हम जो उपालम्भ दे रही है। वह योग्य ही हैं यदि स्राप कही कि तुम भगवान की ही हो गई हो, भगवदीय होना ही परम पुरुषार्थ है; तो फिर शोक किस का ? यदि हमको भगवान ने अपनी समभी होती तो त्याग कर नहीं जाते । भगवान् भगवदीयों का त्याग कभी नहीं करते हैं। यदि उसको छोडा तो निश्चय है कि वे भगवदीय नहीं हैं ग्रीर उनसे सम्बन्ध भी नहीं होता है। मोह के कारण केवल हमारो हृष्टि उनके पास गई है। + भगवान ने मोह किस लिए उत्पन्न किया ? यदि कहो कि ग्रपने स्वार्थ के लिए तो वह सत्य नहीं है। कारएा कि जो भगवान का ग्रपना स्वार्थ होता तो वे ग्राप का त्याग न करते । यदि उनके गोपियों के लिए, तो वह भी नहीं है, क्योंकि संसार से निवृत्ति होने पर भी मिलने का लाभ नहीं। यदि प्रभू न मिले तो दुःख होगा ही। दोष के ग्रभाव पर दुःख की निवृत्ति होती है। यदि वह निवृत्ति न हुई तो समभना चाहिए कि दोष का ग्रभाव नहीं हुन्ना है। इस कारण से मोह कहना ग्रयोग्य है। इसके उत्तर में कहती हैं कि ग्रापका यह कहना तब सत्य हो जबिक हम गोपियों का मन उनमें श्रासक्त न होवे, इसकी पूष्टि में कहती है कि यदि हमारा मन श्रासक्त न होवे तो हम घर चली जावे और प्रपञ्च में निष्ठा वालो हो कर रहें; वह नहीं हो सका है। जिसका कारण है कि प्रभु ने हमारा निरोध कर रखा है। हम चली जावें, तो निरोध व्यर्थ हो जावेगा। वह व्यर्थ न होवे श्रत: प्रपञ्च निवृत्ति के लिए ही ग्रासित की है। इस तात्पर्य के ग्रज्ञान से एवं दू:ख के न मिटने का दोष रहा हुआ है । वह आगे स्मर्एा से मिटाने के योग्य है, इसलिए ही भगवान ने यह उद्यम किया है।

यदि तुम कहो कि भगवाल तो वैसे ही हैं। लोक में सब एक प्रकार के नहीं होते हैं, इसलिए उपालम्भ नहीं देना चाहिए। इस पर कहती हैं कि सर्व स्त्रियों की मूल भूत स्त्री लक्ष्मीजी चतुर हैं। वर्ड भगवान को वैसा समभ भी सेवती है ? यदि वह भी इस प्रकार उठिंग गई है, तो भी किसी उपाय से भी वह फिर भी सेवा कर रही है। वैसे उपाय का हमको भी ज्ञान हो जावे तो हम भी बैसी सेवा करें ? यह कहना प्रश्न के रूप में है, प्रथवा वह 'पद्मा' है जिसका ग्रर्थ है कि पाद में रहती है, इसलिए भगवान के चरणों को कमल कहा है, लक्ष्मी चरण रूप होकर रहती है, जिससे 'कमला' भी कही जाती है, इससे उसकी किसी प्रकार क्षति नहीं है। गोषिकाग्रों का भी कृष्ण सम्बन्धिकी,

<sup>+</sup>लेखकार इस पिड्ति का आश्रय स्पष्ट करते हैं-भगवदीयत्व तब है जब भगवत्सम्बन्ध होवे यहां सम्बन्ध तो होता ही नहीं है। क्यों नहीं होता है ? जिसमें कारण बताती हैं कि सम्बन्ध दिष्ट के द्वारा होता है। हमारी दिष्ट मोह के कारण भगवान के पास गई है; जो वहां से लौट कर नहीं आई है। ग्रतः दिष्ट के ग्रभाव से दूसरा कोई दीखता नहीं है। तो ग्रब सम्बन्ध कैसे होगा ? यहां दिष्ट से सबं इन्द्रियां समभनी चाहिये।

१- उलहना।

२- जैसे हम ठगी हैं।

वृत्दवन भूमि तथा चरण से सदा सम्बन्ध होवे तो वे भी लक्ष्मी के समान बन जावे ग्रर्थात् वैसे ही चकराों की सेवा करती रहें। वैसा होने के लिए अन्य कोई प्रकार नहीं है, जैसा कि कहा है, देवकी सुत के पदाम्बुज में लक्ष्मीत्व प्राप्त करते. पर यों होता है, अर्थात् य्रति विगाढ भाव से चरणात्मक होने पर ही लक्ष्मी हुई, जैसे कि कहा है 'पुनश्च पद्मा संभूता' नारायण के सौम्य रूपों में 'ग्रादित्य' रूप उग्र है तथा उसका भ्रम्सा करते का स्वभाव है, ऐसे रूप की सेवा कसे करती होगी ? यह प्रश्न है अथवा उपालम्भ है, यह अवतार भी वैसा ही प्रतीत होता है, क्यों कि इसको भी एक स्थान पर स्थिति नहीं है। लक्ष्मी का तो अवतार हुआ हो नहीं है ? इस शङ्का के मिटाने के लिए 'नु' अव्यय वितर्क' में दिया है, वह तो भगवान् के बिना एक क्षण भी रहने में ग्रसमर्थ है, जिसमें 'पद्मा' नाम ही प्रमाण है। श्लोक में 'परिचरति' वर्तमान काल की क्रिया से समका जाता हैं कि इस समय भी 'सेवा' कर रही है। भगवान तो सदैव उदासीन ही हैं जिसमें कोई वाद नहीं है, तब यहां कौनसो उपपत्ति हो सकतो है ? वहां कहा जात। है कि यद्यपि यहां प्रमाण का बाध है तो भी कुछ प्रमाण मिलने की संभावना है, जैसे कि 'उत्तमश्लोकजल्प: हृतचेता:' से कीर्तिमान नारद ग्रादि भक्तों के स्वपक्ष की स्थापना ग्रीर पर पक्ष का निराकरण करने वाली कथाएं हैं जिनसे भगवान के गुणान-वाद की महिमा स्थापित होती है। जिनसे लक्ष्मो भगवदासक होकर सेवा कर रही हैं। सामने वाले को जो कार्य पसन्द न भी हो, किन्तु युक्ति पूर्वक यदि सिद्ध किया जाय तो उसको वह भी मान लेता है। वैसी दशा में लक्ष्मी के पक्ष में क्यों युक्ति नहीं दो जातो है ? जिसके उत्तर में कहा गया है कि लक्ष्मी से भी भक्तों की कीर्ति विशेष है, ग्रतः लोक में प्रतिष्ठित होने से भक्तों की ही जय है, लक्ष्मी की नहीं है; बहुत कर के यों ही होगा ॥१३॥

श्रामास-एवं भ्रमरगीतं पादस्पर्शत्वेन निषिध्य तदागमनं च परिहृत्य तद्गतं शब्दं निषेधति किमिह बह षडंह इति ।

श्राभासार्थ-इस प्रकार भ्रमर को पादों के स्पर्श का तथा भ्रपने श्रीर श्राने का निषेध किया, अर्थात् इस तरफ न आकर दूसरी जगहों में भ्रमण कर। अब उसको कहती है कि अपना यह त्रालाप भी मत कर, जिसका वर्णन 'किमिह बह षडं हें ' इस श्लोक में किया है।

श्लोक-किमिह बह षडंहे गायसि त्वं यदुनामधिपतिमगृहागामग्रतो नः पुरागम् । विजयसखसखीनां गीयतां तत्त्रसङ्गः क्षपितकु चरजस्ते कल्पयन्तीष्टमिष्टाः ॥१४॥

श्लोकार्थ — हे भ्रमर ! हमारे सामने लगातार यदुपति के पुरातन गान क्यों कर

१- ग्रान्मानिक विचार।

रहे हो ? हमने तो घरबार भी छोड़ दिया है, ग्रतः श्रीकृष्ण की जो नवीन सिखयाँ हैं; उनके ग्रागे जाकर श्रोकृष्ण के प्रसङ्ग का गान करो, जिनका काम ज्वर भगवान् शान्त कर रहे हैं; वे सखियाँ जो प्राप चाहोंगे, वही देंगी ॥१४॥

वाक्यमध्यनेन सुबोधिनी—उद्धवस्याग्रे निषिध्यते । कालगतानि सर्वाण्येव प्रमागानि च। न हि तै: प्रमाणै: भगगद्गता धर्मा: दोषा: परि-हतु गुरा वा वक्तू शक्याः, स्रतो व्यर्थमिति त्रिष्विप साधारणम् । हे षडंह इह ग्रस्मत्समीपे किमिति गायसि । नन्वन्यत्र गन्तुमशक्त इति चेत्त-त्राह षडंह इति । द्विपादिष गच्छित बहदूरं, त्वं तु षडंहिः। ननु गानस्त्रभावोहं सर्वदैव गानं करोमीति चेतात्राह बहु किमिति गायसीति। स्थानान्तरे न गानं, नापि कदाचिद्गानशङ्का,यतो बहु गायसि । ननु भवतोनां स्वामी कृष्णा इति भवत्समीपे गानं युक्तमिति चेत्तत्राह यदूनामधि-पतिमिति । यादवानामधिपतिर्नत्वस्माकं साम्प्र-तम् । स्रतो यादवानामेवाग्रे गानमुचितम्, नत्व-न्येषाम् । ननु सर्वेश्वरो भगवान् यादवत्वेऽपि न दुष्यति, ग्रतः सर्वेषामुगकारार्थं स्वार्थं च सर्वत्रैव गानम्चितमिति चेतत्राह, अगृहाणामिति गृह-रहितानाम्, वयं त्यक्तगृहा मार्गे उपविष्टाः, नाप्य-स्माक स्वगृह, नापि भगवद्गृहमिति । ताहशी-नामग्रे गानेन कि फलं भवेत्, गृहस्था एव हि किञ्चिद् दातुं शक्ताः। ननु त्वमेका न चेत्प्रय-च्छिस ग्रन्या दास्यन्तीत्याशङ्कचाह न इति। सर्वा एव वयं ताहश्यः। मम धनाद्युपकाराभावे-ऽपि धर्मी भविष्यतीति भवतीनां चापूर्वार्थप्रदर्श-नेन सन्तोषे ग्राशीवदिन वा कृतार्थता भविष्य-तीति कथं गानं निषिध्यत इत्याशङ्क्रचाह पुरा-एमिति । नायमपूर्वो वादः किन्तु बहुधव श्रुतो भगवान् । ननु भगवद्गुणान् श्रुत्वा न कोपि विर-ज्यते । कथमेता विरक्ता इति चेत् सत्यम् । पूर्वं श्रवरोन हि वयमेवं जाताः; इतोधिकं च फलं न पश्यामः, पुनश्चे च्छ्रोध्यामः स्वरूपेगापि निवृत्ता भविष्याम इति वरमेतदपेक्षयाऽश्रवणमेव । स्थिते

स्वरूपे तु भगवान् कदाचित् प्राप्येतापि, संसार-पतनभयं चेत् सम्भाव्येत तदा पुरातनत्वादेव सुलभत्वात् तदैव गान भवत्विति साम्प्रतं नोप-योग इति भाव:। ननु वयं गायका एव, भगवान् स्त्रीप्रियः, पुरुषास्तथा न रसिकाः, स्त्रीगां चाग्रे गानमावश्यकम्, अतोनन्यगत्या गानं क्रियत इति चेतात्राह विजयसखसखीनामिति । सन्ति स्त्रियः सृखिताः विजयसखस्य भगवतः सख्यः भगवता त्र्यभावं प्रापिताः परमानन्दयुक्ताः, यदर्थमर्जु-नवदलक्ष्यादिमत्स्यादिवेधमपि कृत्वा लक्ष्मगाप्रभृतीनां विवाहं करोति। विविधश्च जयस्तस्येति लुण्टने बह्वच एव स्त्रियः प्राप्यन्ते । म्रजु नेनापि दीयन्ते, सखित्वात् स्वयमपि ताहशः, ग्रर्ज् नसखित्वेन कालरूपतया सर्वमारकत्वं चोक्तम् । ततश्च तत्स्रीणां विलापे दुःससम्मार्जनं कूर्वन् सखेव भवति, ता गतभर्तृका भोगनिर-पेक्षाः कथायां मुख्याधिकारिण्यः, न तु वयं भोग-सापेक्षा इति भावः। वक्रोक्त्या वा द्योतिताः तास्त्वां मारियष्यन्तीति, यथास्तिप्रभृत्यः। विजय एव प्रकृष्टजयः सखा यस्य तस्य सखीनाम्, यो हि सर्वत्र ज्यं प्राप्नोति तमेव मन्यन्ते नान्यान्, वयं त्वेकनिष्ठा इति प्ररोचनार्थमपि गानं नापे-क्ष्यत इति । ग्रतस्ताः सर्वा एव क्षपितकुचरुजः सत्यः युद्धे कठिनभावं प्राप्तेन हस्तेन मर्दित रुजः भारक्लेशनाशेन सुखिताः ते इष्टाः सत्यः इष्ट कल्पयिष्यन्ति यदेवेष्टं तव । नह्यप्राप्तपुरुषार्थः कश्चिदन्येष्टं सम्पादयति । श्रत उद्धवं प्रत्यपि तास्वेव दौत्यं कर्तव्यं भगवद्गुगावर्णनेन नास्मासु, म्रनुभूतेर्थे वचनस्य दुर्बलत्वात्। कालपक्षेऽपि ऋतुभिः षडंह्रिभविति संवत्सरः। स हि ऋतु-भेदेन कोकिलादिशब्दैवेदश्च भगवन्तं स्मारयति। ते च शब्दाः भगवत्सहितानां ज्ञानिनां धर्मपराणां वा, उदासीनानां भक्तानां वा भगवति मिलितानां स्खदा भवन्ति । नत्वस्मत्सहशीनां सर्वत्रासक्ति-रहितानां धर्मिग्गमेवापेक्षमागानां कालादिनिर-

पेक्षाणां तैः शब्दैः सुखं भवति । पूर्वावस्थाप्राप्तौ तु ताहशशब्दानां सुलभत्वात् नेदानीमेव सर्वथा श्रवरो किञ्चित्प्रयोजनिमत्यर्थः ॥१४॥

व्याल्यार्थ - इस प्रकार सखी, जो भ्रमर को बोलने का निषेध करती है, इससे उद्धवजी को भी कह रही है कि आपको जो भी आगे बोलना है वह मत बोलिए और काल गत सर्व प्रमाणों का भी निषेध करती है, कारए। कि कालगत प्रमाएगों के वर्गान से भगवान में जो धर्म (गुए।) हैं वे स्राते नहीं और दोष मिटा नहीं सकते हैं, ग्रत: काल, भ्रमर और उद्धव को साधारण रीति से निषेध कर दिया और स्पष्ट कर दिया कि आपका कहना व्यर्थ है। हे भ्रमर ! हमारे समीप क्यों गा रहे हो ? यदि तुम कहो कि मैं अन्यत्र जा नहीं सकता हूं तो वह कहना सरासर भूठ है, क्योंकि दो पाद वाले भी दूर दूर जा सकते हैं तो तुम'तो छः पाद घारए। करते हो, यदि कहा कि मेरा स्वभाव ही गाने का है अतः सर्वदा गान ही करता रहता हूँ, इस पर कहती है कि इतना बहुत क्यों कह रहे हो ? गाने के लिए अन्य कोई स्थान नहीं है क्या ? जहां जाकर गान करो, अन्य स्थान पर गान करने का मन में कभी विचार भी नहीं होता है क्या ? जिससे यहां ही बहुत कैसे गान कर रहे हो ? जिसका उत्तर भ्रमर देता है कि कृष्ण भ्रापका स्वामी है, इसलिए भ्रापके समीप गान करता हूं कारण कि यों करना ही उचित है, इसके उत्तर में कहती है कि कृष्ण तो ग्रब यादवों के ग्रिधपित हैं, हमारे नहीं हैं, ग्रतः यादवों के ग्रागे जाकर गान करना युक्त है। भ्रमर कहता है कि दूसरों के श्रिधिपति नहीं है, भगवान तो सर्व के ईश्वर हैं, ग्रत: यादवों का होने से दूषित नहीं होते हैं, इसलिये सर्व के उपकार के लिए और अपने स्वार्थ के लिए सर्वत्र ही गान करना योग्य है। यों कहते हो, तो हमारा कहना हैं कि गायन भी योग्य स्थान ग्रीर व्यक्ति देख कर करना चाहिए। हमारे में तो योग्यता कुछ नहीं है, क्योंकि हम तो बिना घर वाली हैं। हमारे घर छूट गए हैं। मार्ग में बैठी हैं, न कोई हमारा अपना घर है और न कोई भगवान का घर है जहां हम बैठ सके, वैसी के ग्रागे गान करने से कौनसा लाभ होगा ? जो गृहस्थ हैं वे ही कुछ दे सकते हैं। तूं एक नहीं देगी, दूसरी तो देगी। इसके उत्तर में कहती है कि हम सब एक समान हैं। यदि ग्राप धन ग्रादि से उपकार न करोगी तो चिंता नहीं है, धर्म तो होगा ही । तुमको अपूर्व के दर्शन से सन्तोष होगा तो आप धन आदि न देकर आशीर्वाद तो दोगी; जिससे ही मेरी कृतार्थता हो जावेगी, तब गान का निषेध क्यों करती हो ? जिसके उत्तर में कहती है कि तूं जो गाता है वह कोई नवीन नहीं है, वैसा तो भगवान का गुरागान बहुत बार सुना हुमा है। क्या कह रही हैं? भगवान के गुरागान के श्रवरा से तो कोई भी ऊबता नहीं है। तुम गोपियां कैसे उकतागई हो ग्रौर विरक्त हुई हो ? तुम्हारा कहना सत्य है, किन्तु हम तो पहले सुन कर इस दशा को प्राप्त हुई हैं, इससे अधिक फल नहीं देखती हैं, यदि फिर सुनेगी तो स्वरूप से भी हाथ घो बैठेंगी; जिससे उसकी अपेक्षा न सुनना ही श्रेष्ठ है। स्वरूप होगा तो कभी न कभी भगवान् मिल जावेंगे। यदि संसार में पतन होने के भय की सम्भावना हो तो वह पुरातन होने से ही सुलभ है। तब ही गान हो अब तो गान का कोई उपयोग नहीं है। यदि कहो कि हम तो गायक ही हैं, भगवान स्त्री प्रिय हैं। जैसी स्त्रियां रिसक हैं, वैसे पुरुष रिसक नहीं हैं, ग्रतः

१- लाभ व ग्रावश्यकता । २-(१) स्त्रियां ही जिनको व्यारी हैं।

<sup>(</sup>२, स्त्रियों को प्यारा-प्रकाश।

स्त्रियों के ग्रागे गान करना ग्रावश्यक है। इसलिए ग्रन्य कोई गति न होने से हम गान करते हैं। गोपी कहती है कि इसके उत्तर में हमारा कहना है कि भगवान् ने जिन ग्रपनी सिखयों को ग्रपने तुल्य बताया है वे स्त्रियां सुखी तथा परमानन्द युक्त हैं। जिन ने अर्जुन की भांति ग्रलक्ष्य मत्स्यादि भी वेध कर इच्छानुकूल लक्ष्मगा ग्रादि से विवाह किया है, उन (भगवान्) की सर्वत्र विविध प्रकार से जीत हुई है। जीत होने पर खूब लूट में भ्रनेक स्त्रियों को ले भ्राते हैं। भ्रजुंन सखा है उससे भी दी जाती हैं, जैसे सखा अर्जुन वैसे ही आप हैं। अर्जुन सखा है, आप कालरूप हैं, इसलिए सब मारकत्व ग्राप में हैं, जिनको मारा है उनकी स्त्रियां विलाप करती हैं। तब मित्र बन कर उनका दु:ख मिटाते हैं, वे जिनके भर्ता नहीं हैं वे खब भोगनिरपेक्ष ग्रर्थात् उनको भोग की इच्छा नहीं है। जिससे वे ग्रभोगी होने से भगवग्दुगानुवाद रूप कथा को सुनने में ग्रधिकारिगियें हैं, हम ग्रधिकारिगीयां नहीं हैं, क्योंकि हमको ग्रब भी भोग की ग्रपेक्षा है।

इस प्रकार कहने का भाव यह है कि गोपी ने भ्रमर को यह प्रकट कर बताया कि वहां गान करोगे तो वे तुभी मारेगी । जिस प्रकार कंस की 'ग्रस्ति' 'प्राप्ति' स्त्रियों के पास कोई भगवान के गुए। गान करने बैठे तो वे जैसे मारने लग जाय वैसे ग्रन्य भी। ग्रर्जुन के मित्र के मित्र जो सर्वत्र जप करते हैं उसको ही मानते वा मान देते हैं, भ्रन्य को नहीं देते हैं। हम तो एक भगवान में ही निष्ठा वाली है, इसलिए मन बहलाव के लिए भी यहां गान की ग्रावश्यकता नहीं है। युद्ध करने से जो हस्त कठिन हुए हैं, उन हस्तों से कुचों के मर्दन होने पर जिनकी पीड़ा नाश हुई है तथा भार भी कम हो गया हैं, जिससे जो सुखी हो के बैठी हैं, प्रसन्न हुई वे गान करने पर जैसी तुम्हारी इच्छा होगी वैसा पारितोषिक तुभे दे देंगी, जिसका पुरुषार्थ सिद्ध नहीं हुम्रा है वैंसा कोई भी दूसरे का इच्छित मनोरथ पूर्ण नहीं करता है। ग्रतः उद्धव को भी उनके पास जा कर भगवग्दुर्गों का वर्णन कर दूत का कर्तव्य पालन करना चाहिए, न कि हमारे पास करना चाहिए। कारएा कि जिसका अनुभव हो गया है उसके लिए कोई भी वचन से, दूसरे प्रकार कहे तो माना नहीं जाता है, क्यों कि अनुभव से वचन दुर्बल होता है। काल के पक्ष में भी संवत्सर भ्रमर है, क्योंकि उसके भी छ. ऋतु छ: पाद हैं, वह भी ऋतु के भेद से कोयल श्रादि के शब्दों से ग्रीर वेदों से भगवान् का स्मरण कराता है। वे शब्द भगवान् से ऐक्य को प्राप्त ज्ञानियों को, धर्म परायण को, उदासियों को अथवा भगवान् से मिले हुए भक्तों को सुख देने वाले हैं, न कि हमारे समान सर्वत्र ग्रासिक रहित । केवल धर्मी की ही चाहना वाली, काल ग्रादि से निरपेक्ष दु:खिनियों को उन शब्दों से सुख मिलता है। जब पूर्व की ग्रवस्था प्राप्त होगी, तब ये शब्द सुलभ भी होंगे, उस समय सुनेंगी। इस समय श्रवण से सर्वथा कोई प्रयोजन नहीं है ।।१४।।

<sup>+</sup> उद्धवजी को भ्रमर कहा है तो उनके छ पाद कौन से ? जिसके उत्तर में ग्राज्ञा करते हैं कि ५ कमें न्द्रियां ग्रीर १ मन इनको मिलाकर ये छ पाद उपलक्षरण विधि से उद्धवजो के कहकर उनको भ्रमर बताया है।

१- कोयल से-मयूर, कौन्च ग्रीर हंस ग्रादि भी सयभने-प्रकाश।

श्राभास-प्रार्थनां वारयित्ं तस्य भगवतः स्त्रीसौलभ्यमाह दिवीति ।

श्राभासार्थ - वे तुमको छोड़ गए हैं तो उनको प्रार्थना करो। प्रार्थना करनी व्यर्थ है; क्योंकि उनको स्त्रियों की प्राप्ति सुलभ है, जिसका वर्णन 'दिवि भुवि' श्लोक में करती है।

श्लोक-दिवि भवि च रसायां काः स्वियस्तद्द्रापाः कपटरुचिरहासभ्रविज्म्भस्य याः स्यः। चरगरज उपास्ते यस्य मृतिवंगं का म्रिप च कृपरापक्षे ह्य तमश्लोकशब्दः ॥१४॥

श्लोकार्थ-स्वर्ग, पृथ्वी तथा पाताल में वे कौनसी स्त्रियाँ हैं. जो इनको न मिल सके; क्योंकि जिनका सुन्दर हास्य ग्रौर भ्रू विलास कपट से भरा है ग्रर्थात् छलने वाला है ग्रौर जिसके चरगों के रज की उपासना लक्ष्मीजी कर रहीं हैं, तो उसके ग्रागे हम क्या (वस्तु) हैं ? तो भी ग्राप उत्तमश्लोक होने से कृपणों (दीनों) पर दया करते ही हैं; ग्रत: हम पर दया करेंगे, वैसी ग्राशा है ।।१४।।

सुबोधिनी - लोकत्रये याः स्त्रियः तासां भग-वान् दुरापः न तु भगवतस्ताः । स्त्रियो हि त्रिवि-धास्तत्तल्लोके, तास्तु भगवतः सुलभा एव, तत्र हेतुं वक्ष्यति, चकाराद्ब्रह्माण्डाद्बहिः स्थिता ग्रपि । स्त्रीगां हि रमगामपेक्ष्यते । नानाविलासैहि रमणं देवस्त्रीगाम्, प्रत्येकनियततया रमणं भूस्त्री-गाम, विलासतया च रमणं क्वचिद्ध स्त्रीगाम, परं निरोधस्तृल्यः, ग्रतिगुप्ततया रमणं रसास्त्री-एगम्। भगवति तु पूर्वश्लोकै रुक्तप्रकारेए। त्रिवि-धत्वमप्यस्ति । प्राकट्यविलासरूपः प्रथमं निरू-पितः। विरुद्धतया द्वितीये। अतिप्रयासेन अति-गूप्रतया सुभद्राहरणवत् विजयसखित्वेन रमगा-निरूपणाद् गुप्ततयापि रमणमुक्तम्। किञ्च। स्तरां स्त्रियः येन धर्मेगा वशे भवन्ति स धर्मो भगवति वर्तत इत्याह कपटेति । कपटपूर्वकं यो र्हाचरो हासः तेन भू विजृम्भः स्थलादिसर्वसूचन-पूर्वकं रत्यर्थमाकारगरूपः स यस्य वर्तते, धर्म-स्यैव वा याः स्त्रियो भवेयुः तदधीनास्ताः। यदि काश्चत यथा न प्रकटोभवति तथा गोप्यं विधाय

तथा समर्थः यथैव तासां मनः प्रीतिर्भवति तथा रमणं कूर्वन् सर्वेसामग्रीं सम्पाद्य समाकारयति चेत्, न कापि स्त्री दुर्लभा भवति। अत एव क्वचिद् श्लोक: 'स्थानं नास्ति क्षणो नास्ति नास्ति प्रार्थियता नरः । तेन नारद नारीगां सतीत्वमूप-जायत' इति । ग्रत एतावत्यर्थे कृते प्रार्थना व्यर्था, अकृतेऽपि व्यर्थे ति उभयथापि प्रार्थना न कर्तव्येति भावः । किञ्च । एतदस्माभिहं ष्टोपाय-त्वेन निरूपितम्। ग्रलीकिकोपाये तु किमपि न कर्तव्यमित्याह चरणरज उपास्त इति । सर्वेरेवा-र्थार्थिभिः सेव्यमाना विभूतिलंक्ष्मीः यस्य स्वतः सामध्याद् वस्तुमाहातम्याद्वा चरणरज उपास्ते. ग्रत्यादरेगा दासीत्वं प्रार्थयते, तत्रेवंविधेर्थे च वयं कास्तस्याः कोट्यं शभूताः, तस्मादस्मान् प्रति न किञ्चिदेतावत्कतंव्यम् । किञ्च । एतदप्य-स्माभिविचारेगाोच्यते । वस्तुतस्तु भगवात विचा-रोपि न कर्तव्य इत्याह ग्रपि चेति । उत्तमश्लोक-शब्दः कृपरापक्षे सति भवति नान्यथा । भगवांश्च सर्वप्रसिद्धः उत्तमश्लोक इति । वयं च दीनाः,

ग्रस्मत्पक्षपातं करिष्यत्येव, ग्रन्यथा कथमुत्तम-श्लोकशब्दो भवेत् । युक्तश्चायमर्थः । तस्मात्प्रमा-गाबलेन प्रमेयबलेन लोकप्रसिद्धचा भगवान् दीना-नुकम्पीति यथवास्माकं युक्तं तथैव करिष्यति न दूतोऽपेक्ष्यते, नापि वचनानीति निर्गु गाग्नोपिकाया वचनम् । तद्भावापन्नाया वा । एवं तामसप्रका- रेण तमोरजःसत्त्वानि गुणातीतश्च प्रकारो निरू-पितः । भ्रतः परं राजसप्रकारेगा ततोग्रे सात्त्व-कप्रकारेण चोभयत्र त्रैविध्यं निरूपिष्यिष्यति । रजस्तमःसत्त्वानां तमोरजःसत्त्वानां च क्रमः श्लोकानां ज्ञातव्यः ॥१५॥

व्याख्यार्थ - तीन लोक में जो भी स्त्रियाँ हैं उनको भगवान् की प्राप्ति तो दुर्लभ है, किन्तु भगवान् उनको मिलें जिसमें कुछ भी कठिनाई नहीं हैं। तीन लोक में स्त्रियाँ तीन प्रकार की हैं, वे भगवान् को तो सुलभ ही हैं, जिसका कारण कहती हैं। श्लोक में 'च' शब्द ग्राया है जिसका तात्पर्य है कि ब्रह्माण्ड से बाहर भी जो स्त्रियाँ हैं वे भी सुलभ हैं। स्त्रियों को तो रमगा की अपेक्षा रहती है। देवों की स्त्रियाँ स्रनेक प्रकार से विलास पूर्वक रमएा करती हैं। पृथ्वी की स्त्रियां नियत पुरुष के साथ नियम से रमगा करती हैं। पृथ्वी की स्त्रियों में कदाचित् कभी कोई स्त्री विलास से रमगा चाहती है, किन्तु उन दोनों में निरोध तो तुल्य ही है, बिलकुल गुप्त रीति से रमण नीचे पानालादि लोकों की स्त्रियों में है। भगवान् में ऊपर कहे हुए क्लोकानुसार त्र विध्य भी हैं। प्राकटच विलास रूप मधुपिकतव' श्लोक में कहा है। विरुद्धता से 'सक़दधर सुधां' श्लोक में कहा है, जैसा कि स्रित प्रयास से तथा अति गुप्त रीति से सुभद्राहरण के समान विजय सखापन से जो रमण कहा है वह गुप्त रूप से रमण का निरूपण है। जिस धर्म से स्त्रियाँ सुतरां वश हो जाती है, वह धर्म भगवान् में विद्यमान है। उस धर्म को कहती हैं. जिसका हास कपट वाला है, जिससे तिरछी दृष्टि कर रित के लिए स्थान की सूचना देते है, जो स्त्रियाँ धर्म वाली हैं, वे उस धर्म के ग्रधीन हो जाती हैं। रमएा प्रसङ्ग प्रकट न होवे, वैसे गुप्त रखने में भी समर्थ हैं, जैसे ही रमगा करने वालियों का मन प्रसन्न हो जावे, वैसे रमगा करते हुए सर्व प्रकार की सामग्री सिद्ध कर जब बुलाते हैं तब उनको कोई भी स्त्री दुलंभ नहीं है। ग्रत एव कही हुई नीति का एक श्लोक है 'स्थानं नास्तिक्षणो नास्तिनास्ति प्रार्थयितानरः तेन नारद नारीएां सतीत्वमुषजायतें अर्थ-एकांत स्थान नहीं है, समय नहीं है, प्रार्थना करने वाला ग्रर्थात् चाहने वाला पुरुष नहीं है, हे नारद ! जब ये तीन नहीं हैं तब स्त्रियों का सतीत्व रह जाता है। यदि ये कर्म हो जावे तो प्रार्थना व्यर्थ है, यदि ये नहीं हो सकते हैं तो प्रार्थना करनी व्यर्थ है, ग्रतः दोनों प्रकार प्रार्थना नहीं करनी चाहिए। इतना जो कहा है वह तो लौकिक हष्ट उपाय से कहा है। ग्रलौकिक उपाय में तो कुछ भी कर्तव्य नहीं है; जिसका वर्णन 'वरणरज उपास्ते' पिंक्ति से करती है - जिनको पदार्थ की इच्छा है, वे जिसकी सेवा करते हैं, वह विभूति स्वरूप लक्ष्मी, स्वतः सामर्थ्य सेवा वस्तु के माहात्म्य से चरण रज की सेवा कर रही है, वह ग्रतिशय ग्रादर से दासीपन की प्रार्थना करती है, इस प्रकार के स्वार्थ में उसके (लक्ष्मीजी) कोट्यं शरूप हम कौन हैं ? इस कारण से तुमको हमारे यहां कुछ भी वैसी प्रार्थना न करनी चाहिए, विशेष में कहतीं हैं कि यह भी जो हम कह रहीं हैं, वह कहना विचार से है, किन्तु वास्तविक रीति से तो भगवद विषय में विचार भी नहीं करना चाहिए, जिसको कहती हैं कि भगवान उत्तमश्लोक हैं। कारण कि वह कृपणों का पक्षपाती है, जिससे वे दीन सर्वत्र उनका गुण गान करते हैं, इसलिए भगवान सर्वत्र 'उत्तम श्लोक' नाम से प्रसिद्ध हैं। हम दीन हैं हमारा पक्षपात करेंगे ही, यदि नहीं करेंगे तो उत्तम श्लोक कैसे कहलाएंगे ? यह अर्थ योग्य ही है। तब तो भगवान प्रमाण बल से, प्रमेय बल से और लोक प्रसिद्धि से भी दीनों पर दया करने वाले हैं, अतः जैसा ही हमारे लिए योग्य होगा वैसा करेंगे ही, अतः दूत की कोई अपेक्षा नहीं है, न कोई उनके वचनों की आवश्यकता है। निर्गुण गोपी के वा निर्गुण भाव को प्राप्त गोपी के ये वचन हैं। इस प्रकार तामस के भेद से गोपियों के चार भेद बताए हैं। प्रथम श्लोक में तामस-तामसी, दूसरे में तामस-राजसी, तीसरे में तामस-सात्त्विकी और चौथे में निर्गुण। इसके बाद राजस भेद से वर्णान होगा। पश्चात् सात्त्विक भेद से होगा। दोनों में तीन तीन प्रकार समभने चाहिये। रज,तम,सत्त्व और तम रज सत्वों का क्रम श्लोकों से समभने चाहिये।।१४।

ग्रामास—ननु नास्माभिर्ज्ञाता भवत्यः क्रुद्धा इति उदासीना इति वा, तथा सित दौत्येन नागच्छेम, ग्रधुना तु समागतैः किश्चित्कर्तव्यमिति प्रार्थनया भगवता सह सिन्धः कर्तव्य इति साष्टाङ्गप्रणामं भ्रमर उद्धवो वा करोतीत्यभिष्रेत्याह विसृजेति ।

स्राभासार्थ – हमने नहीं जाना था कि ग्राप इतना क्रोध करोगी, श्रथवा ग्राप उदासीन हो। यदि यों जानता तो दूत बनकर न ग्राता। श्रब दूत बन कर ग्रा गया हूँ तो कुछ न कुछ करना ही चाहिये। ग्रतः प्रार्थना से भगवान् के साथ ग्राप को सिन्ध करनी चाहिए, यों कह कर यदि भ्रमर ग्रथवा उद्धवजी साष्टाङ्क प्रशाम करने लगे, तो 'विसृज' इस श्लोक से ग्रपना मन्तव्य उनको बता देती है—

श्लोक — विसृज शिरसि पादं वेद्म्यहं चादुकारं-रनुनयविदुषस्तेऽभ्येत्य दौत्यैर्मु कुन्दात् । स्वकृत इह विसृष्टापत्यपत्यन्यलोका व्यसृजदकृतचेताः कि नु संधेयमस्मिन् ॥१६॥

श्लोकार्थ — मेरे मस्तक पर जो बार-बार पैर लगा रहे हो, वह बन्द कर दो। मैं तुम्हारी सब चतुराई जानती हूँ। मुकुन्द के दूत बन कर दौत्यपना दिखाने के तथा प्रिय वचन कह कर किसी को कैसे फुसलाना वैसे विद्वान् बन कर यहाँ ग्राए हो, यह मैं समक्ष गई हूँ; किन्तु हमने जिस भगवान् के लिए सन्तान, पित ग्रौर परलोक के सुख की इच्छा छोड़ दी है, ऐसी जो हम उनको बिना विचार किए जिसने छोड़ दिया, वैसे के साथ सन्धि कैसे करें ? ॥१६॥

मुःगेधिनी - शिरसि बलात् स्थापितं पादं विसृज त्यज, नह्ये तावता उपपत्यभावादस्माभि-रङ्गीकत् शक्यते, स्रतो वृयेव पादग्रहणानिर्बन्धः। ननु यथैव भवतोभिवंक्तव्यं तथैव करिष्याम इति कथं निषेध इति चेत्तत्राह वेद्म्यहिमिति । इममधं करिष्यति भगवान् न वेतीममर्थमहं वेद्य । सन्दि-र्धे हि वचनेन बोधनम्, ग्रस्माकं तु विपरीतिनश्चय एव । ननु कश्चित्स्वापमानं न करोति अनिभन्नेत्य कार्यम् । तस्मात् न निराकरणं कर्तव्यमित्याश-ङ्कचाह चाटुकारैरनुनयविदुष इति । प्रयं प्रकार-स्तु त्वयेव स्वकपोलकल्पितो न तु भगवताप्युक्तः। यतः स मुकुन्दो मोक्षदाता मारियष्यत्येवेति भावः। न तु जीवन्तीनामस्माकं सुखं करिष्यति, ततश्च त्वमागतोस्मदिभिष्रतं करिष्यामीति कथं वदस्यतः स्वामिविरुद्धवाक्यत्वाद् तस्त्वं वञ्चक एव। ननु तदकथने मया कुतः शिक्षितमिति चेत्तत्राह अनुनयविदुष इति । अनुनय कर्तुं मत्य-न्तमभिज्ञस्त्वमतस्ते विद्यां जानामि । न केवल वृथानुनय एव किन्तु चादुकारै: सहितोपि । ग्रतः उत्पत्त्या उपपत्त्या च तव मनो न शुद्धम्, कायेन वाचा च वञ्चनार्थमनुनयाभिनयं करोषीति भावः । ननु कथमेवं निषिध्यते ग्रन्तःकरणस्या-

प्रत्यक्षत्वात् कायवाग्भिरेव तदभिज्ञानादतः क्रोध-वशादेवान्यया स्फुरति नत्त्रस्मासु दोषोस्तीति चेत्तत्राह स्वकृत इह विसृष्ट्रेति। न हि युक्ति-बाधितं वेदोपि बोधयति । भगवानीश्वरः वयं गोपिकाः, यावत्कर्तव्यमस्माभिः तावत्कृतम्, स सर्वसमर्थोपि न किञ्चित्कृतवान् । एवमर्थे पूर्व-जाते पुनरघुना कि कर्तव्यं तदाहु:, स्वकृत इहैव विसृष्टाः स्रपत्यानि पतिरच ग्रन्ये च लोकाः स्वर्गा-दयोपि भत्रीद्या ज्ञातिकमात् त्यक्ता याभि:। लोको हि दूरे गत्वा परित्यजति न तु तत्रैव त्यक्तुं शक्तः । त्यागोपि भगवदर्थ एव । ग्रत्यागे भगवानस्मान् न ग्रहीष्यति परसम्बन्धात् । ताद-शोश्च व्यसृजत्। ननु लोको हि कार्यार्थं गच्छति. सर्वत्रैव विलम्बर्च भवति, नैतावता त्यागो भवतीति चेत्तत्राह प्रकृतचेता इति। न कृतं चित्तं येन, यो हि गच्छिति सोन्त:करएो तानत्य-क्त्वेव गच्छति, तास्वन्तःकरणं कृत्वेव गच्छति, भगवांस्तु तद्विपरीतः, ग्रत एताहशे भगवति कि सन्धेयम् । नु इति वितर्के । येन सन्धितो भवति तं हेतुं न पश्यामीति । बहिःस्थिता ग्रस्माभिरेव त्यक्ता ग्रस्मदीया, ग्रन्तः स्थिताश्च तेनैव त्यक्ताः ॥१६॥

ब्याख्यार्थ मेरे शिर पर जबर्दस्नी से जो पैर रखा है. वह उठालो । यों करने में किसी प्रकार की उपपत्ति नहीं है अतः ग्रापका कहना नहीं मान सकती हूँ, ग्रनः शिर पर पैर धरने का वृथा ही भाग्रह है। यदि भ्राप कहो कि जैसे तुम कहोगी वैसे ही हम करेंगे, तो फिर निषेध वयों करती हो। इसके उत्तर में कहती हैं कि भगवान् इस कार्य को करेंगे, वा नहीं करेंगे, यह सब हम जानती हैं। जिस विषय में संशय होता है उसका निराकरण वचनों से कराया जाता है। हमको तो निश्चय हो गया है कि भगवान् हमारे विचारों से विपरीत हो करेंगे। कोई भी मनुष्य स्वामि का कार्य अभिप्रेत न हो ग्रीर उसको कराने के लिए जावे तो उसका अवश्य ग्रपमान होगा । इस बात को ग्रापने समका नहीं ग्रौर दूत बन कर चले ग्राए ! इस पर यदि ग्राप कहो कि यों नहीं है हमको तो स्वामि का कार्य अभिप्रेत (समभ में आया) है और तब आए हैं, ग्रतः हमारा निगकरण न करो, सादांश-हमारी प्रार्थना स्वीकार करके भगवान् से सन्धि करो। इस पर कहती हैं कि इस प्रकार चतुराईसे मधुरमधुर वचनों से फुसलाने में ग्राप विद्वान् जो कुछ हमें कह रहे हैं, वह ग्रापकी कपोल कल्पित कहानी है। यो भगवान् ने ग्रापको नहीं कहा है, वयोकि वे मुकुन्द हैं मारेंगे ही, जीतेजी हमको सुख नहीं देंगे। तुम यह कैसे कहते हो कि तुम्हारा ग्राभिप्रेत करू गा, यह तुम्हारा कहना स्वामि के विरूद्ध है; ग्रतः तुम वञ्चक ही हो। यदि तुम कहो कि मुभे तो उनने कुछ

नहीं कहा तो फिर मैंने कहाँ से भौर कैसे सोखा? इसके उत्तर में गोपी कहती है कि तुम दूमरे को मीठे मीठे वचन कहकर फुसलाके अपनी बात मनाने में प्रवीरण हो । अतः उत्पत्ति से तथा उपपत्ति से तुम्हारा मन शुद्ध नहीं है। अर्थात् तुम काया से अरेर वागी से फुसलाने के लिए नम्रता का नाटक खेलते हो यह तुम्हारी विद्या मैं जानती हूं।

इस प्रकार क्यों दोषी बनाती हो ? प्रन्त:करण में क्या है ? यह तो कोई न देख सकता है; न समभ सकता है, क्योंकि अन्त: करण प्रत्यक्ष नहीं है। काया तथा वाणी की चेष्टा से ही उसका ज्ञान होता है, श्रतः क्रोध वश होने से श्रापको जो विपरीत ज्ञान हुआ है. जिससे मेरे में श्रापकी दोष बुद्धि उत्पन्न हुई है, न कि मेरे में दोष है। इसके उत्तर में गोपी कहती है कि युक्ति से जिसका बाध है, उसका ज्ञान वेद भी करा सकता है 'घट' को 'पट' कोई भी सिद्ध नहीं कर सकता है ग्रीर कोई यों मानता भी नहीं, ब्रह्म में सर्व भाव होने से, ब्रह्मभाव, मनुभाव में म्रा सकता है, किन्तु मनुभाव, बहा भाव में नहीं ग्रा सकता है। इन दो हव्टान्तों से लेखकार ने ब्रह्म ग्रीर जीव की शक्ति का रहस्य स्पष्ट किया है। भगवान् ईश्वर हैं, हम गोपियां सर्व समर्थ नहीं हैं। जो हमारा कर्तव्य था वह हमने किया। सर्व समर्थ होते हुए भी उन्होंने कुछ नहीं किया, इस प्रकार पहले जो होना वा करना था वह किया, फिर अब क्या करना है ? सो कहिए। हमने उनके लिए सन्तान छोड़े, पति छोड़े और भर्ता आदि पूज्यों की आज्ञा का उल्लङ्कन करने से स्वर्गादि लोकों की प्राप्ति छोड़ दी। अन्य लोग तो जब दूसरा आश्रम 'सन्यास' ग्रहण करते हैं, तब छोड़ते हैं, गृहस्थ में रहकर नहीं छोड़ सकते हैं। हमने गृहस्थ होते हुए छोड़ दिए; यह सब भगवान् के लिए ही किया है; क्योंकि हमने समभा कि यदि इनका त्याग हम नहीं करेंगी तो भगवान् हमको स्वीकार नहीं करेंगे तथा कहेंगे कि तुम्हारा दूसरों से सम्बन्ध है, अतः हमने सर्व प्रकार से भगवान् के सिवाय अन्य सर्व से सम्बन्ध छोड़ दिया है। इतना करने पर, भगवान् हमारा त्याग करके मथुरा चले गए। यदि ग्राप कहो कि मनुष्य कार्य के लिए बाहर जाते हैं, वहां कार्य वश विलम्ब भी हो जाता है, इसको त्याग नहीं कहा जाता है। जिसके उत्तर में कहती है कि कदाचित् कोई बाहर जाता है तो वह प्रपने मन से सम्बन्धियों का त्याग नहीं करता है। मन में उनको याद करता है, किन्तु भगवान् तो हमको मन से भी भुला कर चले गए हैं। जो इस प्रकार गए हैं, उनसे सन्धि कैसे की जा सकती है ? जिस से सन्धि हो सके वह कोई कारशा दीखता ही नहीं है। हमने तो जो बाहर, पुत्र और पित स्नादि हमारे थे, उनको छोड़ा, किन्तु भगवान् तो हम जो निरोध से भगवान् के हृदय में थीं, उनका एवं ग्रन्तः स्थ स्नेह ग्रीर भावों को हृदय से बाहर फेंक कर चले गए, जिससे हम दोनों तरफ से अब्द हो गईं हैं ॥१६॥

श्रामास-नन्वेकमस्ति सन्धेयं सख्यमिति । पूर्वं हि प्रपन्ना श्रिप भवत्यः भगवता त्यक्ताः, ग्रधुना प्रार्थनया तं दोष परिह्नत्य तेन सह सख्यं कर्तव्यमिति चेत्तत्राहुः मृगयुरिति।

१- सर्व समर्थ

**श्राभासार्थ** —सन्धि करने का एक ही उपाय मित्रता है। पहले शरण गई हुई श्रापको भगवान् ने त्याग दिया, जिसका कारएा ग्राप से कोई दोष हुग्रा होगा, ग्रतः उस दोष को प्रार्थना से मिटालो, फिर उनसे मित्रता करलो, यदि उद्धव यों कहे तो, उसका उत्तर 'मृगयुरिव' श्लोक में देती हैं।

श्लोक - मृगयुरिव कपीन्द्रं विवयधे लुब्धधर्मा वियमकृत विरूपां स्त्रीजितः कामयानाम् । बलिमपि बलिमस्वाऽवेष्ट्यद्घ्वाङ्क्षवद्य-स्तदलमसितसख्येर्दुं स्त्यजस्तत्कथार्थः ॥१७॥

श्लोकार्थ — जिसने रामावतार में व्याध की भाँति वानरराज बाली को बींधा था; स्त्रीजित होते हुए भी कामना कर प्राई हुई शूर्पणखा का नाक काट कर उसको कुरूप बनाया था, वामन ग्रवतार में बलि राजा से सर्वस्व लेकर उसको काक के समान बाँध लिया था, ग्रतः उस काले की मित्रता से हम ग्रघा गई हैं; तो भी उसके कथा रूप ग्रमृतार्थ को छोड़ नहीं सकती हैं ॥१७॥

मुबोधिनी-'न वै खैगानि सस्यानी'ति वयं सस्येऽनधिकृता एव, ईश्वरोपि सस्ये नाधिकृतः 'राजा मित्रं केन दृष्टं श्रुतं वे'ति । सुतरां भग-वता सह सस्यं न भवति स्थलत्रयेऽनिष्टदशंनात्। भ्राषंज्ञानेन भगवत्स्वरूपं ज्ञात्वा स्वस्मात् पूर्वाव-स्थां भावयन्ति । तत्र भगवान् रामः पूवंतनः, तेन सह सस्यं पुरुषेएा स्त्रिया च कृतम्, तयोर्मरणं जीवन्मृतत्वं च जातिमिति । सुग्रीवेग्ग सहाग्नि-साक्षिकं मैत्री कृता, तस्यैव भ्राता बाली भगवता हतः, तद्भात्रा सह सख्ये तेनापि सह सख्यं कृत-मेव, कपीनां च स इन्द्र:; अनेन कार्यार्थतापि निवारिता। तेन ततोपि ग्रधिक कार्यं भवतीति। न हि कश्चित्किपिभः सह सख्यं करोति । श्रनेन सख्यशास्त्रानिभज्ञता च मूचिता। तत्रापि सर्व-समथं: युद्धेन न हतवान्, किन्तु हरिगान्तरं योजियत्वा यथाऽऽरण्यं हरिणं मारयति लुड्धकः, तद्वत्सुग्रीवं योजयित्वा तेन सह युद्धमानमविष्यत्। नन् हरिएगादयः सर्वत्रीवमेव हन्यन्ते, को दोष, इति चेत्तत्राह श्रलुब्धधमेंति । लुब्धकस्येव नास्मिन्

धर्मः, तन्मांसस्याभक्ष्यत्वाद् ईश्वरत्वेन तदपका-राभावाच । किछ । खियं शूर्णग्यां काममोहितां सर्वथा सम्माननीयां विरूपां छिन्ननासिकामकृत । ननु युक्तमेबोद्ध्वंरेतसः स्त्र्यतिक्रमे तथास्विमिति चेत्तत्राह खीजित इति । सीतया वशीकृतः, ग्रन्यथा तदुक्तं न कुर्यात् । सापि न प्रति विनिधका ताटकेव, किन्तु कामयाना, काम एव यानं यस्या इति वा । तत्र दूषगाद्वयं हष्ट्वा ततोपि पूर्वजनमिन दोषं विचारयन्तो परशुरामे ग्रलभमाना वामने दृष्ट्रा तदाह बलिमपीति । बलिह्यं त्यन्त बलिरूप एव पूजात्मकः, ग्रतः श्रद्धया तथापूजां कृतवान्। ब्राह्मएाक्षत्रिययोः तुल्यता सस्यं च भवति, तथाप्यन्योन्यकार्यसाधकयो:। व्याजेन लोकत्रय-ग्रहणं न दोषाय, यथाकथञ्चित् स्वकीयं ग्राह्ममे-विति, किन्त्वन्यदस्तीति पूर्वमनुवदति । विलमत्त्वा जग्ध्वा। नात्र धात्वादेशः बहुलं छन्दसीत्यग्रे वक्ष्यमाग्गत्वात् । आवेष्ट्यद् गर्तविशेषे बद्घ्वा स्थापितवान् । ध्वाङ्क्षवद् द्वितीयार्थे वतिः । ग्रयुक्तो हि काक: पायस। दिभक्षण इति तथा

कृतवन्तं घृष्टं बध्नाति प्रभुः । तथा कपिरपि इन्द्रवद्वचनिह्यमाणो हन्तव्यः, मृगत्वाद् व्याजे-नैव मारगीय:, ब्रह्मगा तथैव तेषां मृत्युनिमित इति । मत्स्यानां तु बुद्धचे व । स्त्रीजित इत्यनेनव स्त्रियैव स्त्री विकृता न तु भगवता, ग्रत एव ताः सजातीयातिक्रमं न कुर्वन्ति, तथा वयमपि न करिष्यामः । कृते त्वनिष्टं स्वधर्मत्यागादेव, तथा हीना वयं नोत्तमभावं प्राप्स्यामः, 'ग्रयोग्यमिच्छन् पुरुष: पतत्येव न संशय' इति वाक्यात्, मर्यादो-ल्रङ्गने तद्रक्षकैर्दण्ड्यत इत्यविवादम् । स्त्रियो जिता श्रनेनेति । न हि रामः स्त्रीवश्यः । जितानां वशी-कृतानां च हितं कर्तव्यमिति । तथा नगरे ग्रस्म-दन्पभोग्यो भगवान् यथा बलेस्तन्मन्वन्तरकालः। म्रतो हीनत्वात् स्वायोग्यं स्त्रीत्वात् स्त्रयतित्रक्रम-मन्यावसरत्वाच कालमर्यादोल्लङ्गनं च न कर्तव्य-मिति प्रार्थनया सख्यं न कारगायम्। तदाह तदलमिति । तत्तस्मादसितसस्यैरशुद्धसस्यैरलम् । कपटसस्यानि न कर्तव्यानि, यतो विपरीत-फलानि । तामसभावाद्वा कृष्णवर्णपरोऽसित-शब्द: । नन् सर्वं परित्यज्य भगवदवलम्बनं कृत्या भगवन्तमपि परित्यज्य क्व यास्यथेत्याशङ्क्ष्याह दुस्त्यज इति । तस्य कथारूपोऽर्थो दुस्त्यजः, कथामवलम्ब्य तिष्ठामः, सोपि त्यक्तव्य इत्यस्ति

मनः प्राराबाधात् । तथापि त्यक्तं मेवाशक्य इति दुस्त्यजः। सापि भगवानिव चेत्स्वयं त्यध्यति तदा त्यजतु नाम, नत्वस्माभिस्त्यक्तुं शक्येत्यर्थ-पदम्। कालेनापि भगवद्धर्मा बोध्यन्ते श्रवणा-दयो धर्मत्वेन, तत्रापि सख्यमात्मनिवेदनं च बोध्यते, यथा 'सुपरावितौ, ब्रह्में व सन् ब्रह्मा-प्येती'ति. वेदा यज्ञाश्च न कालात्मका इति शिर उपनिषदो भवन्त्येव, तत्र भगवित्ररूपणं न कर्त-व्यमिति पृष्टिश्रुतीनामभिप्रायः इतरथान्यथा-सिद्धिः स्यात् । नन् भक्तिमार्गे इव तत्रापि भग-वदुत्कर्षः प्रतिपाद्यत इति कथ निषेध इत्याश-ङ्कचाह वेद्म्यहमिति । स हि भवदिभमतः पर-मात्मा मोक्षप्रद एव, तस्य दूतेनात्यन्तनिपूरोनापि मोक्ष एव फलति, प्ररोचनार्थमेव भक्तिमिव प्रेमेव वदति । 'न वारे पुत्राणां कामाये'त्यादिभिः, 'यमेवैष वृग्गृत' इति च । किञ्च । शास्त्रागां सर्व-परित्याजनपरत्वम्, यथा 'म्रात्मकाम सर्वं परि-त्यजेत्'। तादृशविरक्तस्यापि नित्यमात्मानुसन्धा-नयुक्तस्य यदि नात्मस्फूर्तिः कि तस्योपनिषदा गुरुभिर्वा भविष्य'त, तस्मात् सख्यादिकमनभि-प्रतमेव, तथापि वैदिकत्वेन भाव्यमन्यथा पाष-ण्डित्वं स्यात् । एवं सर्वत्र योजनीयम् ॥१७॥

व्याख्यार्थ — 'न वै स्त्रेगानि सङ्यानि' इस श्रुति के प्रतीक के ग्रनुसार स्त्रियाँ मित्रता करने की अधिकारिए। नहीं है, वैसे ही ईश्वर से भी मित्रता नहीं करनी चाहिए। जैसे कि कहा है 'राजा-मित्रं केन इष्ट श्रुतं वा' किसी ने राजा को मित्र देखा वा सुना है ? विशेष में, भगवान के साथ तो मित्रता हो नहीं सकती है, क्योंकि तीन स्थानों में उसका परिगाम अनिष्ट ही देखा गया है। गोपियाँ मार्ष ज्ञान से भगवान् के स्वरूप को जान कर माप ही भगवान् की पूर्व मवस्था की भावना करती हुई कहतीं हैं कि रामावतार में पुरुष तथा स्त्री से मित्रता की, उन दोनों में से एक मरा और दूसरा जीते हुए भी मृत के समान हो गया। सुग्रीव के साथ ग्रांग्न को साक्षी कर मित्रता की उसके हो भ्राता बाली को मारा। भ्राता के साथ मित्रता की तो उसके भाई के साथ भी मित्रता हो गई ग्रीर वह वानरों का राजा था, किस कार्य के कारए। उसकी मारा यह भी सिद्ध नहीं होता है। यदि

१- भगवान् को सित्रता का,

## 

वह जीवित होता तो सुग्रीव से ग्रधिक कार्य कर सकता था; क्योंकि वह वानरों का राजा था, वानरों के साथ कोई भी मैत्री नहीं करता है, किन्तु भगवान् ने की है। जिससे जाना जाता है कि भगवान् को सख्य शास्त्र का ज्ञान नहीं है। स्राप सर्व प्रकार शक्तिमान् होते हुए भी उसको युद्ध की रीति से नहीं मारा, किन्तु जैसे व्याध जंगली हरिएा को दूसरा हरिएा ग्रागे रख कर मारता है, वैसे ही सुग्रीव को ग्रागेवान बना कर ग्रापने बाली को मारा है, यदि कहो कि इसमें क्या दोष ? हरिसादि तो इस प्रकार ही मारे जाते हैं, इसके उत्तर में कहतीं हैं कि भगवान में व्याध जैसा धर्म नहीं है। व्याध तो मांस खाने के लिए यों करता है। भगवान् को तो उसका मांस ग्रमक्ष्य था; क्योंकि बानर जाति ग्रमक्ष्य है ग्रीर ग्राप ईश्वर सर्व समर्थ हैं, ग्रतः वह ग्रापका कुछ भी) ग्रपकार भी नहीं कर सकता था, यों होते हुए भी उसको मारा।

ग्रौर विशेष-काम से मोहित होकर ग्र पके शरण में ग्राई हुई शूर्पण्खा स्त्री को, जो सर्वथा मान देने योग्य थी, जिसका नाक काटकर, उसको कुरूप करदी यदि कही कि जो ऊर्घ्वरेता हैं, उनके पास स्त्री इस इच्छा से जावे कि उनका ब्रह्मचर्य नष्ट करूं, तो वैसी स्त्रो के साथ इस प्रकार (का) व्यवहार करना योग्य ही है। इसके उत्तर में कहती हैं कि यदि वसे होते तो यों करना योग्य था, किन्तु ग्राप तो स्त्री के ग्रधीन हैं ग्रथीत् सीता के वश में हैं। यदि उसके वश न होते तो उसका कहा मान कर सुवर्ण के किल्पत हरिए के पीछे नहीं जाते । यह शूर्पणखा ताड़का की तरह प्रतिबन्ध करने वाली नहीं थी, किन्तु काम को वाहन कर केवल अपने मनोरथ पूर्ति के लिए आई थी। यों दो दूषएा देखकर, उससे भी पूर्व जन्म में दोष का विचार करने लगी। परशुराम स्वरूप में दोष न देखा, किन्तु वामन स्वरूप में देखा, जिसको कहती है। बलिराजा ग्रत्यन्त दानी होने से पूजा के योग्य था, श्रतः श्रद्धा से उसने वैसी ही पूजा की है। ब्राह्मण तथा क्षत्रिय की सृष्टि के श्रारम्भ में तुल्यता होने से उनकी मित्रता है, तो भी प्रत्येक अपना अपना कार्य सिद्ध करता है. अतः किसी मिष से बिल से तोन लोक ले लिए, जिसमें कोई दोष नहीं है, क्योंकि कंसे भी श्रपना लेना ही चाहिये, किन्तु उससे विशेष जो लिया और किया उसको कहती है। बलि से पूजा ग्रहण कर उसको ग्रात्मा तक भा निवेदनकराके फिर उसको काकवत् बाँध कर गर्त विशेष में रखा। जैसे काक को क्षीर म्रादि में चोंच डालते देख ले, तो मालिक उसको बाँधलेता है वैसे ही कपि इन्द्रका अनुकरण करे, तो वह मारते य ग्य है। पशु होने से किसी मिष द्वारा मारा जाता है। ब्रह्माजी ने उनकी मृत्यु इस प्रकार ही लिखी है, मत्स्य की मृत्यू बुद्धि + से ही हो सकती है, 'स्त्री जित' इससे यह दिखाया है कि स्त्रों से ही स्त्री कुरूप की गई है, भगवान् ने नहीं की है। इस कारएा से ही जैसे वे अपनी जाति का अतिकम नहीं करता है. वैसे हम भी नहीं करेंगी। यदि करें तो स्वधर्म के त्याग से ग्रनिष्ट होगा, वैसी हीन हो जावें तो उत्तम भाव को प्राप्त नहीं हो सकेंगी । 'ग्रयोग्य मिच्छन् पुरुष: पतत्येव न संशय:' इस वाक्यानुसार यदि पुरुष हीन की इच्छा करता है तो पतित होता है, जो मर्यादा का उल्लङ्घन करते हैं उनको रक्षा करने वाले अधिकारी दण्ड देते हैं। जिसमें किसी प्रकार का विवाद नहीं है। 'स्त्रीजित' पद का समास इस प्रकार 'स्त्रियः जिता स्रतेन' करना चाहिए, जिसका स्रर्थ होगा इसने स्त्रियों को जीता है, स्रतः राम स्त्री के वश नहीं है। जो जीते वा स्त्रियों को वश करे, उनका हित करना चाहिए जैसे बिल ग्रपने

<sup>+</sup>कांटा बना कर जिसमें ग्राटा लगाकर मत्स्य को उसमें फैसाया जाता है,

ही मन्वन्तर में इन्द्र हो स्वर्ग का भोग कर सकता है, दूसरे मन्वन्तर में नहीं। वैसे ही हम भी नगर में भगवान का भोग नहीं कर सकतीं हैं. हीन से तथा स्त्रीत्व से मैत्रो करनी योग्य नहीं है ग्रौर स्त्री हो कर स्त्री का ग्रन्त कम करे, वह योग्य नहीं है तथा ग्रन्य का ग्रव ग्रवसर है, श्रतः काल श्रीर मर्यादा का उल्लङ्घन नहीं करना चाहिए। इससे तुम्हारे कहने के श्रनुसार प्रार्थना कर सख्यत्व करना योग्य नहीं है। विशेष में कहतीं हैं कि काले की मैत्री करने से हम अघा गईं हैं। श्रर्थात् उनकी मैत्री से हम बच कर रहें, उसी में ग्रच्छा है।

कपट से संख्यत्व नहीं करना चाहिए, क्योंकि जिसका फल विपरीत होता है, अथवा यहां कृष्ण वर्ण को ग्रसित शब्द तामस भाव से कहा है। श्रापने सब छोड़ कर भगवान् का ग्राश्रय लिया है, श्रव उनको छोड़ोगी तो किसका ग्राश्रय करोगी ? जिसके उत्तर में कहतीं हैं कि 'दुस्त्यजः' उसका कथा रूप ग्रर्थ छोड़ा नहीं जाता है, जिसका ग्राश्रय कर रहूंगी, मन तो कहता है कि उसको भी छोड़ दो, किन्तू उसके त्याग से प्राण बाधा होती है, अतः वह दुस्त्यज है। वह कथा भी यदि भगवान् की भांति स्वतः छोड़ देगी तो छोड़ने दो, हम तो छोड़ नहीं सकतीं हैं। यह इतरथा शब्द कहने का भाव है कि काल से भी श्रवरण ग्रादि भगवद्धर्म का बोध कराया है, वहां सख्य ग्रीर ग्रात्मिनवेदन का भी बोध कराया जाता है। जैसे 'सुपर्णावितौर, बह्या व सन् ब्रह्माप्येति' वेद श्रौर यज्ञ कालात्मक नहीं हैं, इसलिए उपनिषदभाग काल शिरोरूप है। वहां भगवान् का निरूपए। नहीं करना चाहिए, यह पुष्टि श्रुतियों का ग्राशय है। यदि यों नहीं कहा जायगा तो वह विषय ग्रन्य प्रकार से सिद्ध होगा +।

भक्ति मार्ग की तरह वहां भी भगवान का उत्कर्ष प्रतिपादित किया गया है तो फिर निषेध क्यों करते हो?इस शङ्का के उत्तर में कहती है कि मैं जानती हूं, ग्रापको जो परमात्मा इच्छित है, वह मोक्ष देने वाल। ही है, उसके ग्रत्यन्त निपुरा दूत से भी मोक्ष ही मिलेगा। प्रसन्न करने के लिए ही भक्ति तथा प्रेम की भांति कहता है।

'न वा अरे पुत्राणां कामाय' 'यमेवैष वृणुते' इन श्रुतियों में सख्य और आत्म निवेदन की भांति कहा है, किन्तु शास्त्र तो सर्व त्याग का उपदेश देते हैं । जैसे 'ग्रात्मकामः सर्व परित्यजेत्' जिसको आत्मा की कामना है, वह सब का त्याग करे; वैसे विरक्त तथा नित्य आत्मानुसंधान करने वाले को भी यदि श्रात्मा की स्फूर्ति न होवे तो, उसको गुरु श्रथवा उपनिषद् से क्या लाभ होगा?

<sup>+</sup>इतरथा-भक्ति फल देने के कारण से उनका मोक्ष के प्रति ग्रकारणत्व होगा-प्रकाश'-इतरथा-उपनिषद् से ही कार्य की सिद्धी हो जावे तो भगवान् के प्रवतार का प्रयोजन न रहे-'लेख'

१- शब्द ग्रीर अर्थ का नित्य सम्बन्ध है ग्रतः कथा ही ग्रर्थ है-'प्रकाश'

२- 'सल्य' ग्रागे दिखाया है-'प्रकाश'

३- दूत रूप से जो काल कहा है उसके रूप, यज्ञ ग्रौर वेद नहीं है। पूर्वकाण्ड प्रवृत्ति रूप होने से साक्षात् भगवत्प्राप्ति कराने वाला नहीं है-'प्रकाश'

इस कारण से सख्यादिक ज्ञान मार्ग में ग्रिभिप्रेत ही नहीं है, तो भी वैदिक तो होगा ही नहीं, तो पाखण्डी गिने जावेंगे,ग्रतः वेद प्रमाण सर्वत्र विषय में लेना चाहिए ॥१७॥

श्राभास—ननु तर्हि कथामेव कुर्वन्तु, किमिति भगवतो दोषा उच्यन्ते, न हि भग-वद्गुरातत्परा भगवद्दोषान् कथयन्ति । न वा तेषामन्यथा स्फुरतीति चेत्तत्राह यदनु-चरितेति ।

श्राभासार्थ – तब तो कथा ही करो, भगवान् के दोषों का वर्णन क्यों करती हो ? जो भगवान् के गुणों में परायण् हैं, वे उनके दोष नहीं कहतीं हैं। उनको तो गुणों के सिवाय दूसरी कोई स्फूर्ति ही नहीं होती है। यदि यों कहते हो तो इस पर मेरा यह उत्तर है, जिसका 'यदनुचरित' क्लोक में वर्णन करती है।

श्लोक—यदनुचरितलीलाकर्णापीयूषिवप्रुट्-सकृददनिवधूतद्वन्द्वधर्मा विनष्टाः । सपिद गृहकुदुम्बं दोनमुत्सृज्य दोना बहव इह विहङ्गा मिक्षुचर्यां चरन्ति ॥१८॥

श्लोकार्थ — जिन्होंने व्यास द्वारा भागवत में वर्णन की हुई भगवल्लीला रूप ग्रमृत के एक करण का एक बार भी स्वाद लिया है, वे रागद्वेष का तथा दीन कुटुम्ब का त्याग कर स्वयं दीन होकर पक्षी की भाँति ( हँस-परमहँस बन ) भीखे माँगते फिरते हैं ॥१८॥

मुखोधनी — यथा भगवान् तथैव तत्कथापि, ततोप्यधिकापि । वयं हि स्त्रियः नात्यन्तं विवेक-वत्यः भगवता बहुकालं स्थित्वा कथि द्विद्यामो-हिताः, तत्रापि न भिक्षां प्रार्थयामः, नापि भ्रान्ता इव जातिभ्रष्टा जाताः, नापि त्यक्तस्थानाः, कथा त्वल्पीयस्यपि महान्तमनर्थं सम्पादयति । तदाह यस्य भगवतः श्रनुचरितम्, भगवता तु पूर्वं चरितं,

तत्पुनः व्यासादिभिरुपनिबद्धमनुचरितं जातम्। अनेन शब्दव्यवहितमपि तथा कार्यं सम्पादयती-त्युक्तम्। यथा निदाचे वस्त्रादिव्यवहितोपि भानुः सन्तापयत्येव। तत्रापि ग्रहणसौकर्यार्थमाह लीनेति। दुर्जरत्वं ज्ञात्वा ग्रमक्षयन्नपि रसव्यामोहितो भक्षयति। तत्रापि न प्रयत्नसाध्यता कापीत्याह कर्णपोयूषेति। निमीलिताक्षेणापि

१- भक्ति मार्ग में भी 'यमेवैष वृर्गुते' ग्रौर 'ग्रात्मा वा ग्ररे' इत्यादि श्रुतियां प्रमाण में ग्रहण की गईं हैं।

२- सन्यासी होकर मघुकरी से निर्वाह करते हैं।

कर्णामृतं पातुं शक्यम्, बहुपाने तु को वेद कि वा भवेत्, किन्तु तस्यामृतस्य विश्रुट् बिन्दुमात्रम्, तस्यापि सकुददनं सादरं मनसा ग्रहणं, तेनैव विश्रुता द्वन्द्वधर्मा रागादयो येषाम्, यैबंद्धस्ति-ठिति, त्रतस्तदभावाद् विनष्टा भवन्ति । ए।श ग्रदर्शने, यथा सर्वप्रतीत्या ग्रगुनीता भवन्ति तथा गच्छन्तीत्यर्थः । लौकिकवैदिकमार्गादिपि पृष्टिमार्ग एवाभिनिवेशात् । ग्रन्यानुरोधेनापि तेषां स्थिति निवारयति सपदौति । ज्ञानिनोपि विरक्ताः, कमिरगोपि स्वार्थमपेक्षाभावेऽपि परार्थमपेक्षन्ते । एतेषां तदिप नास्ति । यतः सपद्येव गृहस्थितमपि कुदुम्बं गृहं कुदुम्बं वा दीनमप्युत्सृज्य त्यक्त्वा स्वयमपि दीनाः सन्तः बहव एव विहङ्गा जाताः, इहास्मिन् जन्मन्येव हंसाः परमहंसा वा । विह-

क्रपदं साधारगप्रतिपादनार्थम्। इतो गताः काका गृधा हं ना वा भवन्तु परं गच्छन्त्येवेति ज्ञापनार्थम्। तेषां तु ग्राकाशगतिरिव सर्वविलक्षिणा भवतीति। ननु ताहशाः कथमुपलभ्यन्ते तत्राह भिक्षुचर्यां चरन्तोति। भिक्षुश्रतुर्थाश्रमवान्, तस्य चर्यामाचारं गृह्णन्ति। तदनिषकारिणोपि तत्फलानभिलाषिणोपि तन्मार्गरहिता ग्रपि तदाचारं गृह्णन्तीत्यर्थः। एवं स्वधमं परित्यज्य पर्धमं ग्राहयति दुःखितांश्र करोति तान् तःसम्बन्धिमश्र । स्वसुखमपि बहु नानुभावयति, ग्रतः कथापि त्यक्तव्यव । परमश्रम्यत्वान्न त्यज्यत इति भावः। पृष्टिमार्गश्रुतीनामपि भगवन्मर्यादाश्रुत्योपि नात्यन्तं द्वेष्याः किन्तु ग्राह्मा एव, परं नाभिन्नेता इति ॥१८॥

व्याख्यार्थ - जैसे भगवान् हैं, वैसी भगवान् की कथा नहीं है, किन्तु उनसे भी बढ़कर ग्रनर्थ करने वाली है, जिसकी अधिकता सिद्ध करने के लिए कहतीं हैं कि हम स्त्रियां हैं, विशेष विवेक रहित हैं। भगवान यहां बहुत काल रहे, जिससे हमको मोहित कर लिया। यों होते हुए भी हम भिक्षा नहीं मांगती हैं। भ्रान्त की भांति जाति से भी भ्रष्ट नहीं हुईं हैं ग्रौर न ग्रपना स्थान छोड़ा है। कथा तो थोड़ी भी सुनी जाती है तो महान् अनर्थ कर देती है। जिसका वर्णन करती हैं-जिस भगवान् की लीला, जो प्रथम भगवान् ने चरित किया, जिसको व्यासजी ने गाया तब वह अनुचरित हुआ। इससे यह कहा कि यद्यपि इसमें शब्द रूप परदा है तो भी वैसा कार्य करता है। जैसे ग्रीब्म ऋतु में सूर्य वस्त्र ग्रादि का परदा होते हुए भी तपाता ही है, किन्तु यहां उस ग्रनुचरित को सरलतया प्रहरा किया जा सके, तदर्थ उसको 'लीला' कहा है। कोई भी स्वादिष्ट पदार्थ सामने म्राता है तो समभा जाता है कि यह गरिष्ठ है, कठिनाई से पचेगा फिर भी लोक रस से मोहित होकर लेते हैं। फिर यहां तो इस लीला रस पान में कुछ प्रयत्न करना ही नहीं पड़ता है। कारएा कि यह ग्रमृत कर्ण से पान किया जाता है; ग्रत: ग्रांख बन्द होते हुए भी लिया जा सकता है। गैसे ग्रमृत का यदि विशेष पान किया जाय तो न जाने उससे क्या हो जावे ? जब कि ग्रमृत की एक बिन्दु मात्र भी एक वार ग्रादर पूर्वक लेने से सर्व रागादि नष्ट हो जाते हैं, जिनके कारण लोक बन्धन में पड़ा है, राग द्वेष के अभाव होते हुए ही वह बन्धन भी नष्ट हो जाता है। 'नश्' धातु का अर्थ है प्रतीति का ग्रभाव, प्रर्थात् कथामृत के करा। पान से रागादि यों चले जाते हैं जैसे उनकी पुनः प्रतीति ही नहीं होती है। लौकिक वैदिक मार्ग से भी उनका पुष्टिमार्गीय धर्मों में आग्रह हो जाता है। दूसरों के समभाने पर भी इन धर्मों का त्याग नहीं करते हैं ग्रौर न फिर लौकिक वैदिक में स्थिति करते हैं। ज्ञानी विरक्त होते हैं श्रीर कमंमार्गी श्रपने स्वार्थ की श्रपेक्षा न होते हुए भी श्रन्य के लिए श्रपेक्षा रखते हैं, किन्तु इन पुष्टिमार्गानुयायियों में दोनों नहीं हैं। जिससे वे उसी क्षरण दीन कुटुम्ब भौर

१- कथामृत के बिन्दुमात्र कर्ण द्वारा अन्तः करण में प्रवेश करने से

गृह को छोड़कर स्वयं भी दीन बन, बहुत से इस जन्म में ही हंस वा परमहंस हो गए हैं। यहां विहङ्ग पक्ष साधारए। पक्षी के लिए दिया है। यहां से इस गृहस्थ आश्रम से गए फिर काक, गीध वा हंस होवे, किन्तू घर त्याग जाते हो हैं, यह जताने के लिए यों कहा है। उनको गति ग्राकाश में जाने वाले पक्षित्रों की भांति सब से विलक्षण होती है। वैसों का मिलन कैसे होगा ? इसके उत्तर में कहा है कि वे चौथे ग्राश्रमवालों के जैसा ग्रावरण करते हैं। जिससे वे पहचाने जावेंगे, जिसके वे ग्रधिकारी नहीं, जिसके फल की चाहनावाले भी नहीं सन्यासमार्ग से रहित होते हुए भी उसका (सन्यासाश्रम जैसा) ग्राचरण करते है। इस प्रकार स्वधर्म का त्याग कर पर धमं ग्रहण कराता है। उनको भीर उनके संबन्धियों को दुःखी करता है। ग्रपने सुख का भी बहुत ग्रनुभव नहीं कराता है; ग्रतः कथा भी छोड़ने योग्य ही है, किन्तु छोड़ना कठिन होने से छूटती नहीं है। पुष्टिमार्गीय श्रृतियों का तथा मर्यादामार्गीय श्रुतियों का परस्पर विशेष विरोध नहीं है, किन्तु दानों ग्रहण करते हैं योग्य हैं, किन्तु वे ग्रिभप्रेत नहीं हैं। १८।।

श्रामास-तृतीयपर्याये प्रथमं तामस्या वयमृतिमिति । श्राभासार्थ - निम्न श्लोक में तीसरा प्रकार सात्विकतामसी का कहा है।

श्लोक —वयमृतिमव जिह्यव्याहृतं श्रद्धानाः कुलिकरुतिमवाज्ञाः कृष्णवध्वो हरिण्यः। दह्युरसकृदेतत्तन्नखस्पर्शतीव-स्मररुज उपमन्त्रिन्मण्यतामन्यवार्ता ॥१६॥

भ्रोकार्थ — हे उपमन्त्री! जैसे कृष्ण हरिए की स्त्रियाँ व्याध के गान को निष्कपट मान, उसके बागा से घायल हो पीड़ा ही देखतीं हैं। वैसे ही हमने भी इस कपटी कृष्ण के कहने को सत्य समभ कर, उसकी होकर, नख क्षत से घाउल हो, कामदेव की पीड़ा बढ़ाई, जिसको सब देख रहे हैं। वैसी दशा में वे हमको छोड़ गए, धतः वैसे कपटी की वार्ता छोड़ दे, ग्रन्य कोई वार्ता कर ॥१६॥

मुबोधिनो - ननु यावन्ति दूषग्गान्युच्यन्ते तानि सर्वाण्येवासङ्गतानि प्रमागाविरोधात्। तत्राह वयमपि पूर्वं प्रमागापरा एव जाताः। पश्चादसाधारणवाक्यत्वादनिधकारेणान्यथासिद्ध-यभावं निश्चित्य साधने फलव्यभिचारं हष्ट्रा वव-चिद्वाक्ये बाधितार्थत्वमिप ज्ञास्वा निवृत्ता जाताः। भगवता हि पूर्वमुक्तं 'न मयोदितपूर्वं वा अनृत'-मिति । ततः 'न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजा'मिति । साधनकाले फलकाले च वाक्यद्वयं जिह्मच्याहतं कपटेनोक्तमन्यथोक्तमन्य शाप्रतीति जनयति । भग-बता तुक्तं पूर्वं मया नातृतमुक्तं भवदर्थे वक्ष्या-मीति, भवता साधुकृत्यं न पारये इति न करि-ष्यामीति । परं परिज्ञाते ग्रस्माकमेत्रान्यथाबृद्धि-र्जाता, ग्रयमस्मान् प्रति ग्रनुतं न वक्ष्यति, ऋगि-त्ववचनात् कदाप्युदासानो न भविष्यतीति, ग्रत एव वयं जिह्मव्याहृतमपि ऋतिमिति सत्यिभित

श्रद्धाना जाता: । निन्दितानीं विचारचतुरा: पूर्व कथं भ्रान्ता जाता इत्याशङ्कचाह कुलिकरुतिम-वेति । वयमप्यारण्याः हरिण्योपि । हरिसावेषं कृत्वा मृगयूर्गायति तदा हरिण्यो मुखाः पूर्वहरि-**गादेनं** विशिष्टं मत्वा हरिगोयं हरिगाकायंमपि करिष्यति गानादिकमधिक चेति भ्रमात् पूर्वह-रिणं परित्यज्य तत्स्थाने गताः। तदाह अज्ञाः कृष्णवध्व इति । भ्रमादेव द्वितीयकृष्णसारस्य वध्वो जाताः। यथा वयं कृष्णपत्न्यः। नन् को दोषो जात इति चेत्तत्राह हरिण्य इति । हरिगा-स्य हि ता भार्याः नत्वाकृतिसाम्यादन्यस्य, यथा वयं गोपभार्या, नापीश्वरस्य, नापि क्षत्रियस्य, नापि यादवस्य, परं स एव गोपत्वेन स्थित इति गोप एवायमस्मद्धितं करिष्यतीति प्रवृत्ताः पश्चात्स ईश्वर एवेश्वरो जातः गोपिकाः परं नष्टा इति भाव:। ननु किमिति नाशो भाव्यते, हरिण्यस्तु तेन विद्धा न तु भवत्य इति चेत्तत्र तुल्यार्थता-

माह दहशुरिति । एतद् दहशुः, स्वावस्थामभिन-येन प्रदर्शयन्त्यः हरिगीनां तामवस्थामाहः । हरि-ण्योप्युभयतो भ्रष्टा जाताः। स्वयमेव हरिस्मीनां बोधने हष्टान्नभूता इति पूर्वं हरिण्युपक्रमेगा निरूप्यमागामप्यर्थं पश्चात्स्वप्राधान्येन निरूपयन्ति तन्न वस्पर्शे ति । नखकामयोः स्वस्मिन्ने व प्रसि-द्धिरिति बागावेदने उपलक्ष्येते । तस्य भगवतः नखानां यः स्पर्शः तेन तीव्राया स्मरहक् सा यासाम् ! कटाक्षादयो विस्मृता च्रिप भवन्ति न नखादय: । अन्या वेदना तु ग्रीषवेनापि शाम्यति, स्मरस्तू स्मरगोनैव तथा भवति इति स्वस्य प-मानत्वम् । उपमन्त्रिज्ञिति सामीप्येन नीतिज्ञत्वेन च सम्बोधनमाहुः । एतन्न प्रकटीकर्तव्यं ज्ञायते च भगवत्स्वरूपमिति । ग्रतो भगवद्वार्तया क्लेश एव भवतीति श्रन्यवार्ता भण्यताम्, श्रन्यार्थमागतः कश्चिदहमन्य इति ज्ञाप्यतामित्यर्थः । तदैवमुपा-लम्भनं न करिष्यामः ॥१६॥

व्याख्यार्थ - तुमने जितने दोष भगवान् के कहे हैं वे सर्व ग्रसङ्गत हैं,क्यों कि उनमें कोई प्रमारा नहीं है। इस पर कहतीं हैं कि हम भी प्रमाण परायण थीं। भगवान ने कहा मैं कभी भूठ नहीं बोलता हूं. जिसको प्रमाण मान उस पर विश्वास कर लिया, ग्रनन्तर देखा तो वह ग्रसाधारण वाक्य था तथा ग्राधिकार के ग्रभाव से ग्रन्यथा सिद्धि के ग्रभाव का निश्चय कर ग्रीर साधन में फल का व्यभिचार देखकर एवं किसी वाक्य में बाधितार्थ भी जान कर उनके कहने पर विश्वास छोड़ दिया, जैसे कि भगवान् ने पहले कहा कि 'न मयोदितपूर्वं' वा स्रन्निमिति' इसके पश्चात् 'न पारयेऽह निरवद्य संयुजामिति' कहा, ये दोनों वाक्य साधन काल तथा फल काल के कपट से कहे हुए है, क्यों कि कहा एक प्रकार (श्रीर) किया दूसरी तरह श्रर्थात् कथनीं श्रीर करनी में भेद रहा। हमने भगवान् के ग्रक्षरों का भावार्थ पूरी तरह नहींसमभा। भगवान् का तो कहने का ग्रभिप्राय यह था कि प्रथम मैंने भूठ नहीं बोला है, किन्तु अब तुम्हारे लिए भूठ बोलूँगा। तुमने साधु कृत्य किए, हमसे वैसा न होगा । वैसा न जानकर समभा था कि भगवान् हमारे ग्रागे भूठ न कहेंगे ग्रीर ऋ गी कहने से हमारा त्याग कभी भा नहीं करेंगे। वास्तव में ये वचन कपट से कहे हुए थे, जिनको सत्य समभ हम विश्वास करने लगीं। यदि स्राप कहो कि स्रव ऐसी विचार-चतुर दोखती हो तो प्रथम भ्रान्त कैसे बनी ? जिसके उत्तर में कहती हैं कि हम भी हरिशायों के समान ग्ररण्य में रहने वालीं ग्रज्ञ

मैंने पहले कभी भूठ नहीं बोला है। २- ग्रापने जो किया उसका बदला मैं कभी नहीं दे सकू गा। ३- ना समभ, मज्ञान।

ग्राभास—एवमुक्त्वा सम्बन्धं विनिवार्यं मूर्ण्छितेव जाता । पुनः सात्त्विकराजस-भावेनाह प्रियसखेति ।

श्राभासार्थ — यों कह कर भगवान् से ग्रपना संबन्ध ही न रहा, इस प्रकार के भाव उत्पन्न होने के कारण मूर्च्छित जैसी हो गईं। फिर सात्विक-राजस भाव से 'प्रिय सख' श्लोक से कहने लगीं।

श्लोक-प्रियसख पुनरागाः प्रेयसा प्रेषितः किं वरय किमनुरुत्थे माननीयोऽसि मेऽङ्ग ।

## नयसि कथमिहास्मान्दुस्त्यजद्वन्द्वपार्श्व सततमुरसि सौम्य श्रीवंधः साकमास्ते ।।२०।।

श्लोकार्थ—हे प्यारे के मित्र ! ग्राप फिर ग्रा गए। क्या ग्रापको प्यारे ने भेजा है ? हे ग्रङ्ग ! ग्राप हमारे माननीय हैं। क्या चाहिए ? जो कुछ चाहिए वह वर माँग लें; जिसका सदैव मिथुन भाव रहता है, उसके पास हमको क्यों ले चलते हो ? हे सौम्य ! उसके छाती के पास सदैव लक्ष्मी रहती ही है; तो फिर हमारा क्या प्रयोजन ? ॥२०॥

मुबोधिनी-बहव एव दोषा निवृत्ताः सत्त्व-प्राधान्याद्गु एक थनाहा, अतस्तं हष्ट्रा प्रथमपर्यायाद् ध्रन्यथा बुद्धिजनकत्वेन प्रकारान्तरेगागमनं सम्भावयति । भ्रमरमपि पुनरागतमिव, भगवतो दोषान्वा श्रुत्वा तत उत्थाय मूच्छितायामुद्धवः पुनरागत इति वा। इदानीमि कि प्रेयसैव प्रेषितः, तदा ग्राकाङ्क्षाधिक्यादस्मत्कार्यं भवि-ष्यतीति भावः । हेमन्ते तासां साधनोपक्रम इति पुनर्नवम्युक्ती व्याप्रियत इति नवमश्लोके। हेमन्तेऽपि प्रथमो मासो नवमो भवति. पुनदंण्डकलितवदावृत्तिर्भविष्यतीति मत्वा फल-दात्रा भगवता प्रेयसा प्रेषित इति । तथेत्यङ्गी-कृते ग्राह वरयेति । वरं ब्रुहि, साधनेन नेदं कायं सेत्स्यति । अयुक्तमपि वरेगा सिघ्यति । सा नित्रकः कालः भक्त्यनुगुणो वा तदीयप्रमाणान्यूररीकृत्य भागवतादिकमित्र प्रदर्शयन् पुनरागमनमाह। तत्रापि मनत्रदेवतावरेणैव तत्तत्कार्यं भवति नान्यथेति ज्ञापियत् वरयंत्युक्तम् । उद्धवेष्याशी-

र्वादो देय:, भ्रमरस्याप्यामोदोपभोगः कारग्गीय इति. किमहमनुरुन्धे तुभ्यं दास्यामि तत्कथयेत्यर्थः। नन् कोयं निर्बन्ध इति चेत्तत्राह माननीयोसीति । श्रद्धेति स्नेहसम्बोधनं मित्रत्वात् । उपकार हि क्वंन माननीयो भवति । नन् तथापि यथास्मा-भिनं दीयते तथा त्वयापि न देयमित्याशङ्क्रचाह नयसीति । त्वं तु नयनार्थमागतः । अयमेवोप-कार: । परं नयने साधनापित्ज्ञानादस्माकं सन्दे-होस्ति तत्कथयेत्याहुः कथमिहास्मानिति । वयं बह्नचः स्त्रियः, गोकुलं च निरोधस्थानम्, त्व चौकः । किञ्च । दुस्त्यजो द्वन्द्वो यस्य । भगवान् हि नित्यभार्य:, विभज्यैव शक्ति कृष्णो भगवान-वतीर्ण इत्यवीचाम । नन् न साम्प्रतं कापि तिष्ठ-तीति चेत्तत्राह सततमुरसीति । सौम्येति सम्बो-धनं साध्रत्वाय । श्रीरेव वधूः, न तूरसि लक्षगा-मात्रम् लोकप्रदर्शनार्थं लक्षग्रत्वमापन्ना । वस्तु-तस्तू साकमास्ते सहैव तिष्ठति, सौम्यत्वात् सम्म-तिर्दर्शने निरूपिता ॥२०॥

व्याख्यार्थ — इस श्लोक को कहनेवाली यह गोपी सत्त्व प्रधान होने से सगुण पक्ष वाली है। ग्रथवा भगवद्गुणगान करने से भगवद्भाव वाली है, जिससे बहुत दोष निवृत्त हो गए हैं। ग्रतः उसको देखकर सखी ने जैसे प्रथम कहा उससे यह ग्रन्थ प्रकार से कहती है। कारण कि बुद्धि में ग्रब ग्रन्थ प्रकार के विचार उत्पन्न हो गए हैं, क्यों कि दोष निवृत्त हए हैं। इनके ग्राने की दूसरे प्रकार से

१ - उद्धवजी को वा भ्रमर को,

संभावना करती हुई बोलती है कि हे भ्रमर ! क्या तूं फिर भ्रा गया ? भ्रथवा भगवान् के दोषों को मुनकर मूछित हुई गोपी के पास उद्धवजी फिर इसलिए लीट ग्राए हैं कि चल कर इसकी ग्राइवासन दूं,क्या श्रव भी प्रीतम ने ही फिर भेजा है? यदि यों है तो क्यों प्यारे को श्रव भी हमारी श्राकांक्षा है? जिससे समका जाता है कि हमारा मनोरथ सिद्ध होगा। हेमन्त में उन्होंने साधन का प्रारम्भ किया, जिसका प्रथम मास बसन्त से नवम होता है । फिर नवम गिना जाय तो शरद होती है, जिसमें भगवान ने फलदान का वरदान दिया है, अतः भेजा है? यदि यों है, तो आप जो चाहे वह वर मांगो । साधन से कोई कार्य सद्धि न होगा, किन्तु देवता के वरदान से कैसा भी हो, वह सफल होगा। यह काल भी सात्त्विक है ग्रथवा भगवदीय है, उनके प्रमाणों को हृदयङ्गम कर, भागवत ग्रादि की तरह कहने के लिए फिर श्राए हैं जिसको कहती है कि मन्त्र, देवता के वर से ही वह कार्य पूर्ण होता है, दूसरे प्रकार से नहीं । इसलिए कहा है कि वर मांगों, उद्धवजी को भी आशीर्वाद देना है, भ्रमर को भी सुगन्ध का उपयोग कराना है, जो भ्रापकी इच्छा होगी वह दूंगी, वह कहो, वैसा भ्राप्रह क्यों करती हो ? इसके उत्तर में कहती है कि 'माननीयोऽिस' मान देने के योग्य हो, हे अङ्ग ! यह सम्बोधन स्नेह सिक्त है, जिससे मित्रत्व की भावना प्रकट होती है। जो उपकार करता है, वह मान लेने के योग्य है। यदि ग्राप कहो कि जैसे हम नहीं देते, वैसे ग्राप भी मत दो। इसके उत्तर में कहती है कि 'नयसि' ग्राप तो लेने के लिए ही ग्राए हैं, यह ही उपकार है, किन्तु प्रिय के पास ले चलने के लिए ग्रापके पास कौनसा साधन है ? जिसका हमको ज्ञान नहीं है, जिससे हमको सन्देह है कि ग्राप कैसे ले चलेंगे ? वह हमको भ्राप बताश्री।

हम बहुत स्त्रियां हैं, ग्राप श्रकेले हैं श्रीर गोकुल निरोध का स्थान है। विशेष बात तो यह है कि जहां जिस प्रीतम के पास हमको ले चलोगे वे तो सदैव वहाँ स्त्री सहित रहते हैं। उसका त्याग वे कर जहां जिस प्रीतम के पास हमको ले चलोगे वे तो सदैव वहाँ स्त्री सहित रहते हैं। उसका त्याग वे कर नहीं सकते हैं, हमारा कहना तो यह है कि भगवान् कृष्ण शक्ति को श्रलग कर ही प्रगटे हैं। यदि श्राप नहीं सकते हैं, हमारा कहना तो यह है कि भगवान् कृष्ण शक्ति को श्रलग कर ही प्रगटे हैं। यदि श्राप कहें कि श्रव उनके पास कोई नहीं है तो वह सत्य से विपरीत है। हे सौम्य! यह संबोधन उद्धवजी को साधुत्व बताने के लिए दिया है, उनकी स्त्री लक्ष्मी सदैव साथ ही रहती है, 'उरिस' शब्द लोक को दिखाने के लिए कहा है। श्राप सौम्य हैं, श्रतः जैसे हम कह रही हैं, श्रापकी भी यही सम्मित होगी।।२०।।

श्राभास-सुखेन नेष्यामीति स्वीकृतवन्तिमत्याह श्रिप बतेति ।

ग्राभासार्थ — मैं ग्रापको सुख पूर्वक ग्रापके प्यारे के पास ले चलूंगा, इसकी चिन्ता ही मत करो, जिसके उत्तर में 'ग्राप बत' श्लोक कहती है |

श्लोक—ग्रपि बत मधुपुर्यामायंपुत्रोऽधुनास्ते स्मरति स पितृगेहान्सौम्य बन्धूंश्च गोपास् ।

## कचिदपि सं कथा नः किङ्करीगां गृगीते भुजमगहसुगन्धं मूध्न्यंधास्यत्कवा नु ॥२१॥

श्लोकार्थ - हे सौम्य ! यह तो बताग्रो कि ग्रब ग्रायंपुत्र मधुपुरी में बिराजते हुए कभी पिता के गृह; बाँधव तथा गोपों को याद करते हैं ? ग्रौर कभी हम कि डू:-रियों (दासियों) की बातचीत भी करते हैं ? अगर जैसी स्गन्धवाली भुजा को हमारे सिर पर कब धरेंगे ?

सुबोधिनी - अपोति सम्भावनायाम् । बतेति हर्षे, भगवान् उपनीतो विद्यार्थं गत इति श्रतम्। ततः समागत्य मधुपुर्यो पुब्टिपुर्यामार्यस्य नन्दस्य बसुदेवस्य वा पुत्रः, भत्तिवेन नामाग्रहणम्। सत्कूले प्रादुर्भृतः नास्मांस्त्यक्ष्यतीति भावः। ग्रध्ना किमास्ते ग्रथवा नीत्वा यावदागमनं स्था-पयिष्यतीति सन्देहात्प्रश्नः । विद्यमानोप्यन्याभि-निविष्टश्चेत्, न कार्यं सेत्स्यतीत्यभित्रायेगाह स्मरति स पितृगेहानिति । तदा गोकुलस्मरगाद-स्मत्परत्वम् । बहुवचनेन स्वच्छन्दरमगामपि स्चितम्। एवं वचनं पुरुषान्तरेऽयुक्तमित्याशङ्क-याह । सौम्येति सम्बोधनम् । व्याजेन पृष्टा विशे-बतोपि पृच्छन्ती ग्राह बन्ध्रंश्च गोपानिति । नन्द-

गोत्रिणो बान्धवाः श्रन्ये च गोपाः, चकाराद् गोक्लस्थाः सर्वे, तदाभिनिवेशो ज्ञायत इति। एवं पृष्टा पुनः स्थातुमशक्ता स्ववार्तामपि पृच्छन्ति क्रचिड्योति । रसाभासकथायां लौकिककथायां वा, स पूर्वस्वामी नोस्माकं सर्वासां कथामपि स्मरित । स्मर्गो हेतुः किङ्करीगामिति । नन्व-न्तः करणवार्ता कथं ज्ञायत इत्याह गृणीते क्वचि-दिति । तथोत्तरं दत्तमिति ज्ञात्वा पूर्वमिष परम-सन्तापानन्तरं प्रादुर्भृतिसव कथं द्रक्ष्यामीति मनी-रथाभिलाषमाह भुजमगरुमुगन्धमिति । कदा वा श्रगरुसुगन्धं भुजमगर्वपेक्षया वाडगरुगा वा कदा वा पूनर्म्ध्न्यंधास्यद्धास्यति ।।२१।।

व्याख्यार्थ - इस श्लोक में 'ग्रिप शब्द सम्भावना ग्रर्थ में दिया है ग्रीर बत' हर्ष में। हमने धुना है कि भगवान् यज्ञोपवीत संस्कार होने के ग्रनन्तर पढने के लिए गए हैं। वहां से लीटकर मधु-पूरी जो पुष्टिपुरी है, उसमें आर्यपुत्र जब म्रावेंगे तब हमारा ग्रहण करेंगे, क्योंकि सत्कुल में उत्पन्न हुए हैं अतः हमारा त्याग तो नहीं करेंगे। 'आर्यपुत्र' इसलिए कहा है कि वे पित हैं, पत्नी पति का नाम नहीं लेती है। वे अब मथुरा में हैं ? हमको जो अब ले चलते हो तो यहां आने तक वहां रखेंगे ? इस प्रकार के प्रश्न सदेह से करतीं हैं।

वहां विगाजते भी हों, किन्तु यदि उनका मन भ्रन्य में भ्रासक्त होगा तो कार्य की सिद्धि न होगी, यह अभिप्राय हृदय में रख कर पूछतीं हैं कि क्या वे पिता के घरों को याद करते हैं ? यदि गोकूल को स्मर्शा करते होगे तो हमारा भी स्मर्शा उसमें श्रा जायगा । यहां बहुवचन दिया है

१- नन्दजी का वा वसुदेवजी का पुत्र, २- मथुरा में ?

जिसका ग्राशय यह है कि इससे स्वच्छन्द रमएा की भी सूचना हो गई। इस प्रकार के वचन अन्य के ग्रागे कहने योग्य नहीं हैं, ऐसी शङ्का की सम्भावना में कहतीं हैं कि हे सौम्य! ग्राप सौम्य हैं, इस- लिए ग्रापके सामने कहने में कोई ग्रयोग्यता नहीं है। बहाने से यों पूछकर ग्रव विशेष रूप से पूछनी हैं कि नन्द के गोत्रवाले तथा अन्य गोप है, क्या उनको वे कुष्णा याद करते हैं? 'च' से गोकुल में रहने वाले जो भी हैं उन सब के स्मरणा का भी पूछलिया है। यों सब का पूछने के ग्रनन्तर चित्त क्ता नहीं तो ग्रपनी वार्ता भी स्पष्ट पूछने लगीं। रसाभास की कथा में ग्रथवा लौकिक कथा में क्या वे, जो पूर्व हमारे स्वामी थे, हम सब की कथा का स्मरणा करते हैं? यदि ग्राप कहें कि तुमको क्यों याद करेगे? इस पर कहती हैं कि हम उनकी दासियां हैं। जो ग्राप कहों कि उनके ग्रन्त:करणा क्यों याद करेगे? इस पर कहती हैं कि हम उनकी दासियां हैं। जो ग्राप कहों कि उनके ग्रन्त:करणा में क्या है? उसका मुभे क्या पता? तो इस पर कहती हैं कि कभी मुख से भी हमारी बात कहते हैं कि नहीं? किसी समय यों उत्तर देने पर फिर कहती हैं कि जैसे पहले भी ग्रत्यन्त सन्ताप देने के ग्रनःतर प्रकट हुए वैसे कब दर्शन देंगे? ग्रपने मन की ग्रमिलाषा प्रकट करती हुई कहती हैं कि वे ग्रगर से भी विशेष सुगन्धवाली भुजा को हमारे मस्तक पर कब धरेंगे?

श्रामास—एवं सर्वभावेन सर्वावस्थासु उत्कृष्टापकृष्टास्विप भगवत्परत्वं बोधितम, प्रतीतिको दोषोप्युक्तः, ततो दोषिनर्हरणार्थमुपदेशात्पूर्वमुद्धवोभिनन्दनं कृतवानित्याह ग्रथोद्धव इति ।

श्राभासार्थ – इस प्रकार सर्वात्मभाव से सर्व श्रवस्थाग्रों में उत्कृष्ट श्रीर श्रपकृष्ट सब प्रकार की गोपियों का भगवत्परायगत्व बताया तथा प्रतीत होने वाले दोष मिटाने के लिए जो उप-देश देना है, जिसके पहले उद्धवजी गोपियों का श्रभिनन्दन करेंगे, इसको श्री शुक्देवजी 'श्रथोद्धवो' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-श्रथोद्धवो निशम्येवं कृष्णदर्शनलालसाः । सान्त्वयन्त्रियसन्देशैगीपीरिदममाषत ॥२२॥

श्लोकार्थ — श्री शुकदेवजी कहने लगे कि उद्धवजी इस प्रकार के गोपियों के वचन सुनकर श्लीकृष्णचन्द्र के दर्शन की प्यासी गोपियों को प्यारे के सन्देशों से सान्त्वना देते हुए यह कहने लगे ॥२२॥

मुबोधिनी—स हि उत्सवात्मकः ताभिः दोष-गुग्गिमध्यतया निरूपितानपि भगवद्धमिन् गुग्रत्वे-नैव स्वीकृतवान्, श्रतो भिन्नप्रक्रमेणैव निशम्य, दोषाभावान् तात्पर्यतः एवं कृष्णदर्शनलालसाः विदित्वा, यथा सभायामपि भुजमगरुसुगन्धमिति

मनोरथाभिलाषः, एताहश्योवश्यं सान्त्वनीया इति ताः सान्त्वयन्, तत्रापि प्रियसन्देशेनैव न तु स्वतः, यतो गोप्यः भगवदीयाः, ग्राज्ञा च भगव-तस्तथैवेति, इदं स्तोत्ररूपं वक्ष्यमाणमभाषत । ॥२२॥ व्याख्यार्थ — उद्धवजी उत्सव किप हैं, उन्होंने भगवान के गुरा वीष मिश्रित कहें, किन्तु इनने (उद्धवजी ने) उनको दोषों को) गुरा रूप ही माना है, ग्रतः वूसरे प्रकार से ही उनको सुना, जिससे समक्ता कि ये प्यारे के गुराों का ही इस प्रकार वर्णन कर रही हैं। कारण कि इनके ग्रन्तः करण में श्रीकृष्ण के दर्शन की लालसा भरी हुई है। जिसकी पुष्टि में इन्होंने सभा में भी कहा कि ग्रगर के सुगन्च से विशेष सुगन्ध वाली भुजा हमारे शिर पर कब घरेंगे? इस प्रकार इनकी ग्रभिलाषा है। ऐसी (व्रज भक्तों) को ग्रवश्य सान्त्वना देनी चाहिए, किन्तु वह भी प्रीतम के सन्देशों + से न कि भ्रपने वाक्यों से। कारण कि ये गोपियां भगवदीया हैं ग्रौर भगवान की ग्राज्ञा भी वैसी ही है, यह जो स्तोत्र रूप कहने का है, वह कहेंगे।।२२।।

ग्रामास—तासां स्वाभाविको दोषोपि भगवत्कृत इति भगवद्गुगौ: गुगा एव त इति ज्ञापियतुं षड्भि: स्तोत्रमाह ग्रहो इति ।

श्राभासार्थ — उन (गोपियों में जो स्त्रीत्व ग्रादि) स्वाभाविक दोष हैं वे भी भगवत्कृत हैं, ग्रतः भगवद्गुर्गों के कारण वे भी गुए। ही हैं जिनको बताने के लिए छः श्लोकों से 'स्तोत्र' करते हैं।

श्लोक — उद्धव उवाच-ग्रहो यूयं स्म पूर्णार्था भवत्यो लोकपूजिताः। वासुदेवे भगवति यासः मित्यप्तिं मनः ॥२३॥

स्त्रीकार्थ — उद्धवजी कहने लगे कि ग्रहो ! ग्राप कृतार्थ हो गई हो तथा लोक में पूजित हो । कारण कि ग्रापने वासुदेव भगवाद में ग्रापना मन ग्रापत कर दिया है ।।२३।।

मुबोधिनी -तासामभिनन्दनं हि भक्तत्वात् । भक्तं श्च, तासु भक्तिस्थापनं च।

व्याख्यार्थ — भक्त होने के कारण उनका ग्रिभनन्दन किया एवं भक्ति का भी ग्रिभनन्दन किया तथा उनमें भक्ति की हथ।पना भी की है।

ने उच्च कोटि के मक्तों के मन का समाधान को भगवान के प्राकट्य से ही होता है, बचनों से नहीं। जब भगवान के वाक्यों से भी पूर्ण समाधान नहीं, तो उद्धवजी के बचनों से कसे होगा ? किन्तु उद्धवजी प्यारे के सम्बन्धी हैं, हनेह मार्ग में स्नेही के सम्बन्धी में भी स्नेह के समान भाव होता है, फिर उसमें विशेषता यह है कि उद्धवजी अपन बचन न कह कर प्यारे के बचनों से संदेश देते हैं, उपदेश नहीं। अतः गोपियों को कुछ सान्त्वना इससे हो जाएगी। इसलिए उद्धवजी वह संदेश सुनातें हैं।

## कारिका —तत्राप्यनभ्यता तासां सर्वमावेन च स्थितिः। ग्रतः कृपा हरेयुं का सफलत्वाय सोच्यते ॥

कारिकार्थ — उसमें भी उनकी ग्रनन्यता तथा सर्व भाव से भगवान् में स्थिति होने से भगवान् की उन पर कृपा होना योग्य ही है, वह सफल हो गई; इसलिए उद्धवजी उस (कृपा) को कहते हैं ॥

सुबोधिनी - ग्रहो इत्याश्चर्ययमस्मदादीनां श्रपि दुर्लभो भावः एतास्विति, स च भावः सर्व-प्रसिद्धः, कादाचित्को हि न तथा, सामान्यतो भक्तस्तोत्रव्यावृत्त्यर्थं यूयमिति । पूर्णः ग्रयी यासाम्, भक्तिः स्वतन्त्रफलेति । ततश्च यथा भग-वान स्वतःत्रः तथा भवत्योपि जाता इत्याह भव-

त्यो लोकपूजिता इति । भवच्छब्दलोकशब्दौ सर्व-साधारण्यार्थी। तेषां भ्रमात् प्रवृत्ति वारयति वासुदेवे भगवतीति । यासां भवतीनां प्रसिद्धानां इति पूर्वोक्तप्रकारेगा सर्वभावेन भगवति मनः स्रपितमिति ॥२३॥

व्याख्यार्थ - ग्राश्चर्य है कि इसमें जैसा भाव है, वैसा हममें भी नहीं है, वह भाव सर्वत्र वा सब में प्रसिद्ध है। फिर यह भाव सहज है, किसी समय उत्पन्न होकर पुनः तिरोहित नहीं होता है। श्रतः यह ग्रापकी स्तुति सामान्य भक्त के समान नहीं है, कारण कि श्रापका ग्रर्थ पूर्ण हो गया है भौर भ्राप की भक्ति स्वतन्त्र फल रूप है, जिससे जैसे भगवान स्वतन्त्र हैं वैसे ही भ्राप भी स्वतन्त्र हो गईं हैं, ग्रतः ग्राप लोक में पूजित हुईं हैं। 'भवत्' शब्द ग्रीर 'लोक' शब्द तो सर्व साधारण ग्रर्थवाले हैं, इसमें महत्व ही क्या है ? जिसके उत्तर में उद्धवजी कहते हैं कि यों समकता भ्रम है, क्योंकि श्रापकी जो लोक में इतनी प्रसिद्धि है वह साधारण नहीं है, कारण कि आपने पूर्व कहे हुए प्रकार से ग्रपना मन वासुदेव भगवान् में ग्रिपित कर दिया है ॥२३॥

श्राभास-नन्वयं भाव: सुलभ: कामाच जात इति तत्राह दानवतेति ।

म्राभारार्थ-माप इस भाव को दुर्लभ कैसे कहते हो, यह तो सुलभ है, क्योंकि काम से हुआ है। इस पर उद्भवजी 'दान वत' श्लोक से उत्तर देते हैं।

श्लोक--दानव्रततपोहोमजपस्वाध्यायसंयमै:। श्रेयोमिविविधेश्वान्यै: कृष्णो मिक्तिहि साध्यते ॥२४॥

श्लोकार्थ -- दान, वत, तप, होम, जप, स्वाध्याय श्लीर मन के नियमन श्रादि से तथा अन्य प्रकार के श्रेय करनेवाले उपायों से कृष्ण में भक्ति ही सिद्ध की जाती है ॥२४॥

सुबोधिनी दानादिभि: सर्वै: कृष्णे स्नेह एव साध्यते । स चेत् कामेनैव जातः किं दानादिना । स्नेहे वैलक्षण्याभावात्। फले वैलक्षण्याभावे साधनवैजात्यमप्रयोजकम् । 'तदघं हित्वे'ति विशेषस्तूक्तः । दानं तुलापुरुषादि । वतमेकाद-श्यादि । तपः कुच्छादि । होमः काम्यः । ग्राग्न-होत्रादिरिप । जयो मन्त्रादिः । स्वाध्यायो वेदा-ध्ययनम् । वेद एव वा सर्वविधोपि । संयमो

योगादिः, अन्यानि श्रेयांसि क्रुपारामादीनि, सर्वे-षामेषां एकस्य तूभयत्वे संयोगपृथक्तविमितिन्या-येन तत्तत्फलसाधकत्वं भक्तिसाधकत्वं च ग्रन्ये-रित्यविहितैरपि, कृथ्णे सदानन्दे, तस्यैव फल-त्विमिति एतदर्थमेवाविभूत इति वा। 'भक्तियोग-वितानार्थमि'ति वाक्यं हि शब्देनोच्यते । साध्यत इ:यनेन स्रात्मत्वेन नित्यस्नेहो निवारितः ॥२४॥

व्याल्यार्थ - दान म्रादि सर्व साधनों से कृष्णा में स्नेह ही सिद्ध किया जाता है। वह यदि काम श्रादि से सिद्ध हो जावे, तो दान आदि की फिर क्या आवश्यकता है ? स्तेह में किसी प्रकार भेद नहीं है, यदि फल में भेद न पड़े, तो साधनों में भिन्नता (जुदाई) हो तो भी ग्रापत्ति (हरकत नहीं हैं। जैसे दान तप आदि पापों को नाश कर कृष्ण में भक्ति उत्पन्न करते हैं, वैसे ही काम क्रोध आदि भी भक्ति की भांति कृष्णा में स्नेह उत्पन्न कर, उनमें मन लगाते हैं, जिससे पाप स्वयं नष्ट हो जाते हैं इस प्रकार बहुतों ने भगवान को पाया है। तुला पुरुष ब्रादि करने को दान कहा जाता है। एकादशी श्रादि के दिन फलाहार वा उपवास श्रादि को व्रत कहते हैं। कृच्छ चान्द्रायणादि को तप माना गया है। कामना पूर्वक ग्रग्नि में ग्राहृति देनी जिसको होम कहते हैं। ग्रग्नि होत्र ग्रादि को भी कहा जाता है। मन्त्रों को ध्यानपूर्वक रटना जप है। सर्व वेद को नियमानुसार पढ़ना स्वाध्याय है। योग मार्ग में जो यम नियम आदि हैं, जिसको संयम कहते हैं, एवं अन्य अच्छे कर्म, कूप उद्यान श्रादि जो जनता के श्राराम के लिए बनवाते है। ये सब साधन संयोग पृथकत्व न्यायानुसार उस फल को पृथक् भी देते हैं तथा भक्ति भी सिद्ध करते हैं। अन्यथा, जो साधन नहीं है, उनसे भी सदानन्द कृष्णा में स्नेह उद्भव होता है, वह ही फलरूप है, इसलिए ही ग्रापका प्राकट्य है। 'भक्तियोग-वितानार्थं' यह वाक्य 'हि'शब्द से कहा है। 'साध्यते' इस पद से प्रात्मीयत्व नित्य स्तेह का निवारगा वि.या है ॥२४॥

श्रामास-तहाँ समद्भक्तिरन्याहशीति चेत्तत्राह भगवतीति।

\* श्राभासार्थ - तो वया हमारी भक्ति अन्य प्रकार की है ? जिसके उत्तर में निम्न 'भगवत्युत्तम-श्लोके' में कहते हैं।

श्लोक-मगवत्युत्तमश्लोके भवतीभिरनृतमा। मक्तिः प्रवतिता विष्ट्या मुनीनामपि दुर्लमा ॥२४॥

१- मर्यादा भक्त के तो पाप नाश करते हैं और पुष्टि भक्त में स्नेह प्रकट करते हैं-प्रकाश

२- असाधन को भी साधन बनाने के लिए

थी मुबोधिनी की हिन्दी टीका - राजस 'प्रमेय' प्रवान्तर प्रकरण - प्रव्याय ५ 

श्लोकार्थ-ग्रापने जो सबसे उत्तम भक्ति उत्तम श्लोक (भगवान् ) में प्रवृत्त की है, इसके लिए ग्रापको बधाई है। यह भक्ति तो मुनियों को भी दुर्लभ है ॥२५॥

मुबोधिनी-सत्यं भिन्ना परं सर्वोत्तमा। उत्तमेरिप श्लोक्यत इति तेषामिष वाक्यमेत्र भग-वति नत्वेवंभूतं मनः । भवतीभिरिति बहुत्वं सामध्यें च द्योतितम्। न उत्तमा यस्याः भवदी-यायाः ग्रन्या भक्तिरस्ति । ग्रतो ब्रह्मकल्पमार-भ्याद्यप्रभृति भक्तिवृद्धाऽद्य पर्यवसिता, यतो भवतीभिरेवेयं दशिता । एतदस्मदादीनां भाग्येन एता दृश्यपि भक्ति रस्तीति । एतेन शास्त्रलोक-प्रसिद्धायां भक्तौ दानादिसाधनानि श्र्यन्ते। ग्रस्यां तु प्रसिद्धचभावात्साधनमपि न पश्याम इति भावः सूचितः । ननु बहिर्मुखेष्वेवैता उत्तमा इति चेतत्राह मुनीनामपि दुर्लभेति। अन्यथेदं परित्यज्य मननार्थं कथं प्रवृत्ता भवेयु: ॥२५॥

ध्याख्यार्थ - ग्रापकी भक्ति सचमुच भिन्न प्रकार की है, किन्तु सब से उत्तम है। कारण कि नारद ग्रादि भक्त भगवान् के गुरा गान करते हैं। उनकी तो भगवान् में केवल वासी स्थिर होती है, किन्तु आपका तो भगवान् में मन आसक्त हो गया है। 'भवती' शब्द से गोपियों को यह बताया है कि भ्राप में बहुत्व के साथ सामध्यं भी है, जो बिना साधन के भक्ति लोक में फैलादी है। भ्रापकी इस भिवत से कोई ग्रन्य भक्ति उत्तम नहीं है। श्रापके सिवाय जो भगवान् के ग्रन्य भक्त हैं, उनकीं भिक्त श्रापकी भक्ति के समान भक्ति नहीं है।

भक्ति का लोक में प्रारम्भ तो ब्रह्मकल्प से हुआ है । उसकी पूर्णता अब आपने कर दिखाई है। ऐसी भक्ति भी होती है जिसका दर्शन हम लोगों के ही भाग्य में लिखा था, जिससे हम आपकी प्रकट की हुई भिन्न प्रकार की सर्वोत्तम भक्ति का दर्शन कर रहे हैं । शास्त्र और लोक में जो भक्ति प्रसिद्ध है, उसके दान भादि साधन सुने जाते हैं। इसकी भव तक प्रसिद्ध नहीं थी, इसलिये इसके साधन भी नहीं देखते हैं। ये तो बहिमुंखों में ही उत्तम कहीं जाती हैं। जिसके उत्तर में कहते हैं कि नहीं, यह भक्ति तो मुनियों को भी दुर्लभ है। यदि उनको दुर्लभ न होती तो वैसी सर्वोत्तम भक्ति को छोड़कर मनन करने में क्यों प्रवृत्त होते ॥२५॥

ग्राभास-न केवलं स्रोहोत्कर्षेगीव भवतीनामुत्कर्षः किन्तु प्रपत्तिरप्युत्कृष्टेत्याह दिष्ट्येति।

ग्राभासार्थं - के उल स्नेह के उत्कर्ष से ग्रापकी बड़ाई नहीं है, किन्तु ग्रापकी प्रपत्ति भी श्रति-शय उत्तम है, जिसका वर्णन 'दिष्टच।' इलोक में करते हैं।

श्लोक — दिष्ट्या पुत्रान्पतीन्देहान्स्वजनान्मवनानि च । हित्वा दृगीत यूयं यत्कृदगा व्यं दुववं परम् ॥२६॥ श्लोकार्थ — श्रापने पुत्र, पति, देह. स्वजन ग्रीर घर ग्रादि सबका त्याग कर उस पर पुरुष को जिसको कृष्ण कहते हैं. उसको वर लिया है। इसके लिए ग्राप प्रशंसा के योग्य हैं, ग्रत: यह हर्ष का विषय है ॥२६॥

मुबोधिनी—प्रपत्तिवाधका एते पुत्रादयः, पुत्रादोनामासिक्तजनकत्वात्, अनासकतो हि प्रप्रचते, स्रीगां सुतरामेवैते प्रतिबन्धका इति गर्यावितः, स्रीगां सुतरामेवैते प्रतिबन्धका इति गर्यावितः। देहाः स्वस्यैव अवस्थाभेदेन भिन्नाः नाना-विधोपयोगा इति तदपेक्षाभावाय बहुवचनम्। स्वार्थं विनियोगाभावः त्यागः। अन्यथा भगवतः स्थाने गच्छेयुः। किन्तु भगवदाकाङ्क्षामेव भाव-यमानास्तिष्ठन्तीति पुत्रादिवद् देहत्यागोपि। तथा भिन्नानां स्वजनानां गोपिकानां परस्परमिष प्रासिङ्गकः समाजः, गृहाग्गामावारभूतानामिष परित्यागः पूर्वमुपपदितः। चकाराल् लोकाना-मिष । वृथा परित्यागं वारयित वृग्गोतितः। पुरु-

षपरित्यागो दोषायेति तदर्थमाह परमिति । व्य-भिचारिण्योपि यदि पर्ति भजन्ति तदापि पूर्वदोष परित्यज्य कृतार्था भवन्ति । जगित प्रायेगा चर्ष-गीरूपाः व्यभिचारिण्य एव, परं दिनवज्जन्मव्य-वस्था, ग्रतः परः पुरुषः सेव्य एव । ननु पूर्वमिप स्थिताः यथा दोषात्ततोपगता एवमग्रेऽपि भवि-व्यन्तीति कि परमपुरुषप्रगत्त्येत्याशङ्कृ याह वृगी-तेति । इदानीं हि वरप्राप्तो भगवान् पूर्वमिच्छ-येति विशेषः । किश्व । कृष्णास्यमिति । स हि तदर्थमेवावतीर्णः, प्रमेयबलेनापि न त्यक्ष्यित, पुरुषत्वेत फलान्तराभावेन न काचित् क्षतिः ।

च्याख्यार्थ - ये पुत्रादिक ग्रनन्यता में बाध करने वाले हैं, क्योंकि ये संसार में ग्रासिक्त कराने वाले हैं। भगवान् की शररा वह जा सकता है जो पुत्रादि में ग्रासक्त नहीं है ग्रर्थात् जो संसारी नहीं है। ये पुत्रादि स्त्रियों को तो भगवान् में प्रपत्ति करने में अतिशय बाधक हैं। उनकी ग्राना करते हैं, देह, जो नाना प्रकार के उपयोग में समय समय पर भ्रलग रूप से काम में भ्राती है, भ्रतः बहुवचन दिया है। ग्रापको इन सब रूपों की ग्रपेक्षा नहीं है, क्योंकि स्वार्थ नहीं है, ग्रतएव श्रापने इन सब का त्याग किया है, यदि वैसा नहीं होता तो भगवान् के पास चली जातीं, किन्तु भगवान् की इच्छा (आपको) वहाँ मंगाने (बुलाने) की नहीं है, वैसी भावना के कारए। यहां देह को धारए। कर रही हो, नहीं तो पुत्रादि के समान देह भी त्याग दे तो तथा जो स्वजन भगवान से विमुख हैं वे भिन्न प्रकार के हैं। उनसे भी परस्पर ग्राने जाने एवं मिलने का व्यवहार छोड़ा है। यह तो पहले ही कहा गया है कि जो रहने के लिये ग्राश्रय रूप वर है, उनका भी त्याग कर दिया है, श्लोक में 'च' इसलिए दिया है कि लोकों का भी परित्याग किया है। यो त्याग कर देना तो वृथा है, इस पर कहते हैं कि नहीं भ्रापने यह जो त्याग किया है, वृथा नहीं है। कारण कि यह त्याग कर भ्रापने उस पर पुरुष श्रीकृष्ण को वर लिया है। पति का त्याग दोष रूप है, किन्तु ग्रापने तो 'पर' सब से उत्तम पुरुषोत्तम को पति बनाया । लोक में यदि व्यभिचाणियाँ भी समभी जाने से पुनः अपने पति को आकर भजती हैं तो उनके पूर्व कृत दोष नष्ट हो जाते हैं। वे कृतार्थ हो जातीं हैं, जगत् में व्यभिचारिग्गी स्त्रियाँ चर्षगी रूपा है, क्योंकि जन्म जन्म में अन्य पतिवाली होती है। दिन के समान जन्म की व्यवस्था

१- जो क्षर भीर सक्षर से उत्तम पुरुष ।

समभलो। अतः जो पुरुष पर है, वह तो सर्वत्र सेव्य ही है। जिसमें व्यभिचार अथवा अन्य कोई दोष महीं है, क्योंकि वासुदेव एक ही पुरुष है अन्य सर्व जगत् स्त्री रूप है। सच्चा पित तो वह है जो स्वयं निभैय होवे और भवातुर जगत् की रक्षा करे, वसे तो श्रीकृष्ण ही है, अतः वही पित है।

पहले भी जब श्रुतियां थीं तब भगवाष् में ही निष्ठा वाली होने से उनमें स्थित थीं। वह दशा गई श्रीर ग्रागे भी यों ही होगा, तो फिर परपुरुष की प्रपत्त करने से क्या लाभ? इसके उत्तर में कहा है कि 'वृणीत' पहले तो भगवान् ग्रपनी इच्छा से हमको प्राप्त हुए थे। ग्रव तो वरदान से मिले हैं; है कि 'वृणीत' पहले तो भगवान् ग्रपनी इच्छा से हमको प्राप्त हुए थे। ग्रव तो वरदान से मिले हैं; यह ही श्रव के मिलने में विशेषता है। फिर ये कृष्ण' नाम से प्रसिद्ध हैं ग्रीर हमारे लिए ही प्रकट यह ही श्रव: प्रतार का भी ग्रभाव है, हुए हैं, ग्रत: प्रमेय बल के कारण भी त्याग नहीं करेंगे। पुरुष हैं; ग्रत: फलान्तर का भी ग्रभाव है, जिससे हमको किसी प्रकार हानि नहीं है।।२६।।

आभास-एवं भक्ति अपत्ती निरूप्य सर्वात्मभावं निरूपयति सर्वात्मभाव इति'।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार भक्ति तथा प्रपत्ति का निरूपण कर ग्रव इस 'सर्वात्मभावोऽविगतो' एठोक में सर्वात्मभाव का निरूपण करते हैं।

श्लोक—सर्वात्मभावोधिगतो भवतोनामधोक्षजे । विरहेश महाभागा महाभ्मेनुग्रहः कृतः ॥२७॥

श्लोकार्थ — इन्द्रियों से जिनका ज्ञान नहीं होता है, वैसे भगवान में पापने सर्वातम भाव किया है। वह भी विरह में किया है, ग्रतः श्राप महाभाग हो, उस भाव का श्रापने मुभे दर्शन करा कर मेरे पर महान श्रनुग्रह किया है।।२७॥

मुबोधिनी—तदुपपादितं दशधा । तत्रापि विशेषमाह विरहेणेति । संयोगे भवेदिष ताहशी मितः, सर्वोप्यात्मनो भावः भगवत्येवाधिकृतः उत्तरोत्तरवृद्धिमारब्ध इव । विषयस्याप्यलौकिक-त्वमाह । प्रधोक्षज इति । प्रधः प्रक्षजं यस्मादिति, कोषि भावः तत्र कर्तुं मशवयः, ताहशे सर्वात्मभावो दुलंभः । तत्रापि बह्वीनाम्, तत्रापि साधनरिहतानां भवतोनाम् । तर्हि साधनाभावे

हश्यमानं कार्यं भ्रमप्रपन्नं भविष्यतीत्याशङ्कृचाहं हे महाभागा इति । भवतोनामुत्पत्तिशिष्टमेव ताहनं भाष्यं साधनमिति न साधनाभावः । ननु स्तुतिरेवेषा कियते न वस्तुत इत्याशङ्कृचाह् महान्मेनुग्रहः कृत इति । न हि कोपि परस्तोत्रं कुवंन् ग्रात्मनो गुणभावमङ्गीकरोति, भ्रतः स्वा-भिप्रायप्रदश्नेन त्वयाप्येवं कर्तव्यमिति उपदेशेन महानेवानुग्रहः कृतः ॥२७॥

व्याख्यार्थ — 'भगवता सह संख्वाप' इन कारिकाओं में पूर्व ही वर्शन कर आए हैं कि भगवाच् के साथ दश इन्द्रियों द्वारा दश प्रकार के भावों की भावना करनी, यह ही इन्द्रियां वालों का फल है, इस प्रकार की भावना संयोग दशा में तो हो सकती है, किन्तु आपको विरह में भी वैसी जो भावना हुई वह हो आप में विशेषता है, आपने जो सर्व प्रकार का भी अपना भाव भगवान में हो लगा दिया है वह भी इस प्रकार जो उत्तरोत्तर बढता ही जावे, फिर यह विषय भी अलौकिक है; क्योंकि विरह अवस्था में जिसमें आपने भाव लगाया है, वह अधोक्षज है अर्थात् जहाँ इन्द्रियां पहुँच नहीं सकती हैं वैसे में कोई भी भाव करना जब किठन है; तो सर्वात्मभाव तो दुलंभ ही होगा। उसमें भी बहुतों का होना और वे बहुत भी साधन रहित हो; इससे तो अतीव दुलंभ है। हम साधन रहितों के इस भाव की प्रतीति आपको जो हो रही है वह अम से होगी? इसके उत्तर में हे महाभाग सबोधन से कहते हैं कि यह प्रतीति हमको अम से नहीं हुई है; किन्तु वास्तविक हो रही है, कारण कि आपका जन्म ही उत्तम होने से साधन रूप है, इसलिए अन्य साधन की आवश्यकता नहीं, वही साधन है। इस पर गोपियाँ वहतीं हैं कि यह तो आप हमारी वृथा भूठी बड़ाई करते हो, जिसके उत्तर में उद्धवजी कहते हैं कि नहीं, मैं जो कह रहा हूँ वह आपको प्रत्यक्ष कृति देखकर कह रहा हूँ, जिसका दर्शन कराके आपने मुक्ते उपदेश दिया है कि तुमको भी यों करना चाहिए, यों करने से मुक्त पर बड़ा अनुग्रह किया है। १२७॥

धाभास-ग्रतोनुगृहीतेन धाष्ट्यात् किञ्चिद्विज्ञाप्यत इत्याह श्रूयतामिति ।

श्राभासार्थ — श्रतः मैं श्रनुगृहोत की घृष्टता से कुछ वर्णन श्रूयतां श्लोक में करता हूँ, उसको सुनिए।

श्लोक-श्रूयतां प्रियसन्देशो भवतीनां सुखावहः। यमादायागतो भद्रा ग्रहं भर्तृ रहस्करः ॥२८॥

श्लोकार्थ — ग्रापको सुख देने वाले प्यारे का सदेश, मैं उनका मित्र, रहस्य लेकर श्राया हूँ, हे कल्याणियों ! उसको तुम सुनो ॥२८॥

सुबोधिनी - स्तोत्रवदेतदप्यनिभिष्ठतं ज्ञास्य-नतीत्याह प्रियसन्देश इति । भगवतोय सन्देशः प्रियत्वात् प्रीतिजनक एव भविष्यति, सन्देशपदेन चंतज् ज्ञापयति । तदुक्तं भवतीभिरवश्यं कर्त-व्यमिति । ग्रन्यथा तदुपदेशं श्रुगुतेत्येव वदेत् । प्रियेग्गोपदिष्टत्वाद् ग्रसाध्यता दुःखसाध्यता च निवृत्तेव । कदाचिदन्यार्थमुपकारवद्वदेत्, तद्वचा-वृत्यर्थमाह भवतीनां सुखावह इति । हष्टफला-पेक्षा भवत्यः, सुखं चावहतीति तत एव सुखं, न तु भवतीनां पुनः साधनान्तरापेक्षापि । नन्वेता-

हशत्वे कि प्रमाणं तत्राह यमादायागत इति।
मया हि प्रथमतः सोथां ज्ञातः, ज्ञायते च भवतीनामधिकारः। एवमपि सित यत्पुनः तमेव सन्देशमादायाहमागतः। किन्नः। भर्तृ रहस्करः।
भर्ता हि स भवतीनां ममापि। स तमुपायं न
वक्ष्यत्येव येन वयमभृताः भवामः। नापि प्रायिकोर्थः, यतोहमेकान्त एवाभिप्रतं करोमि, एकान्तं
वा करोमि, गूढकर्ता न प्रतायंते, भर्ता च न
प्रतारकः। ग्रतः सन्देशो यथोक्तफलकः।।२८॥

ध्याख्य थं - उद्धवजी ने श्लोक में 'प्रिय सन्देश' पद दिया है, जिसके कहने का ग्राशय बताते हैं कि जैसे गोपियों को अपनो स्तुति पसंद न ग्राई वैसे यह भी कदाचित् एसंद न ग्रावे, इसलिए 'त्रिय' पद देकर यह कहा है कि यह संदेश ग्रन्य किसी का नहीं है, किन्तु तुम्हारे प्यारे भगवान का है, ग्रतः ग्रापको इससे ग्रानन्द ही प्राप्त होगा। इसलिए इस 'सन्देश' को सुनकर जैमा इसमें कहा है वैसा अवश्य करना। यदि यह सन्देश केवल सुनने के लिए होता तो 'श्रुगुत' क्रिया देते, किन्तु यह जो 'श्रूयनां' क्रिया दी है; जिसका भावार्थ है कि केवल सुनना नहीं, किन्तु यों कर्तव्य भी सवस्य करना। इस संदेश को भेजने वाले तुम्हारे प्रीतम हैं, ग्रतः उनने जो सन्देश भेजा है वह न दुःख-साध्य ग्रीर न ग्रसाध्य है ग्राप हष्ट फल चाहतीं हैं तथा यह सन्देश मुख देने वाला भी है, ग्रत: सुख भी प्राप्त हो जायगा। फिर ग्रापको सुख की प्राप्ति के लिए ग्रन्य सावन करने की ग्रावश्यकता नहीं है। यह संदेश इस प्रकार का है - इसमें प्रमाण क्या ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि इसको मैं ले भाया हूँ। मैंने प्रथम इस सदेश के ग्राशय को समका ग्रीर ग्रापके ग्रधिकार का भी विचार किया, इस प्रकार सोचकर फिर जब हितकारी समका तब मैं ले ग्राया हूँ। मैं कोई साधारण नहीं हूँ, किन्तु भर्ती का गुप्त कार्य करने वाला है। जैसे वे ग्रापके स्वामी हैं, वैसे मेरे भी भर्ता हैं। वे वैसा उपाय कभी न कहेंगे जिससे वे हमारे भर्ता ही न रहें। अर्थात् हमारे भरण पोषण से वे मुक्त हो जावें। यह संदेश साधारण अर्थवाला नहीं है, कारण कि मैं उनका विशेष निजी कार्य करने वाला अन्तरङ्ग हूँ। जिससे उनका गुप्त कार्य मैं ही करता हूँ, जो बैसा गुप्त कार्य करने वाला होता है, उसको कोई भी भोखा नहीं देता है और जो भनी होते हैं वे कभी भी विश्वासघात करने श्रोख। देने) वाले नहीं होते हैं, झतः यह संदेश उस फल को देने वाला है, जिसको मैंने कहा है ॥२८॥

ग्राभास-तमेवाह दश्भिः भवतीनामिति ।

ग्राभासार्थ - उस (संदेश) को 'भवतीनां' इलोक से प्रारम्भ कर दश इलोकों से कहते हैं।

श्लोक-श्रीभगवानुवाच-भवतीनां वियोगों मे न हि सर्वात्मना ववित्। ग्रात्मत्वाद्भ तत्वश्यत्वास्तत्यवाक्त्वात्स्वभावतः । २६।।

श्लोकार्थ -श्ली भगवान् ने कहा कि तुम्हारा वियोग किसी भी प्रकार से थोड़ा सा भी मुभी नहीं है, कारण कि मैं सबकी ग्रात्मा हूँ, भक्तों के वश हूँ, सत्यवक्ता हूँ धौर स्त्रियों पर दया करना तो मेरा स्वभाव है ॥२६॥

कारिका-षड्भिः स्वरूपकथनं पुरुषार्थास्ततः परै:। जीवबह्मविमेदेन द्वेधा रूपं निरूप्यते ॥१॥

> बोषाणां मूलभूतस्य विरहस्य निवारणो । बन्धमोक्षव्यवस्थायां जीवो द्वेषा निरूप्यते ॥२॥

श्राश्रयत्वाञ्च कर्तृत्वाद् द्वेघा ब्रह्मापि रूप्यते । दोवाभावप्रतिज्ञाद्यं हेतुभिविनिरूप्यते ॥३॥

पलं जीवेषि येनेषा बुद्धिनंश्यति सर्वथा। गुगा विभाजका यस्मारित्रभिक्षिभिच्दीयंते ॥४॥

कारिकार्थ-प्रथम श्लोक में दोष का मूल जो वियोग है, उसकी निवृत्ति के लिए वर्गान है। दूसरे से पाँचवें तक के ४ श्लोकों में भगवत्स्वरूप का वर्गान है। छठे श्लोक में दोष के अभाव तथा फल का वर्णन है। शेष ४ श्लोकों में धर्म, अर्थ, काम ग्रौर मोक्ष; इन ४ पुरुषार्थों का वर्गान है । विरह (पृथकत्व) हो दोषों का मूल भूत कारगा है, जिसको मिटाने के लिए बन्ध ग्रीर मोक्ष; इन दो प्रकार की व्यवस्था से जीव दो प्रकार के विग्ति किए हैं तथा ब्रह्म भी कत्ती श्रौर ग्राश्रय रूप होने से दो प्रकार के हैं। प्रथम श्लोक में प्रतिज्ञा हेतु श्लों से सिद्ध की गई है कि भगवान में दोष नहीं है, जिससे उसका फल जीव को मिला। वह फल है, जीव की भगवान में जो दोष बुद्धि थी, वह मिट गई। उससे मन का निरोध दोनों का पूर्ण हो गया। भगवतप्राप्ति हो गई, यहाँ जीव तथा ब्रह्म के स्वरूपों का गुर्गों से वर्गन किया है, ग्रतः तीन-तीन श्लोकों से जीव तथा ब्रह्म का वर्गन हुआ है। इन गुगों के कारण ही जीव और ब्रह्म में भेद का भ्रम हुग्रा है।।१, २, ३, ४।।

सुबोधिनी - तत्र प्रथमं वियोगाभावाय मूल-हेतुं वदन् प्रतिजानीते । भवतीनानिति । वियोगः स्वाभाविकः, ग्रीपाधिकः, ग्रज्ञानतश्चेति त्रेधा भवति । श्रात्मनां जीवानामेकत्वात् परस्परं भेदाभावेपि भ्रौपाधिको भेदोस्ति, तत्रोपाधयः उद्गमो वा, माया वा, भगवदिच्छा वा, ग्रज्ञानं वेति वादान्तरम् । जीवब्रह्मगोस्तु भेदे यज्ञान-मेव हेतु:, सुतरां वियोगे । ब्रह्मरास्तु तदुभयामा-वान् न जीवै: सह कथब्बिद् भेदः। भगवांस्त्यक्त्वा गत इति हीध्यवि हेतुः। स नापि त्यजित, नापि त्यागं मन्यते । जीवास्तु भगवन्तं त्यक्ष्याम इति वदन्तः भ्रान्ता एव । अतोऽयमर्थो निरूपगीयः । तत्र द्वेधापि प्रतिजानीते, भवतोनां वियोगो मम नास्ति, मम च वियोगो भवतीनां नास्ति । एकत्र कृतघ्नता, भ्रपरत्र दु:खं च फलति । वस्तुस्वरूपेगा

वियोगाभावेऽपि एकदेशेन वृक्षकपिवियोगवत् कालभेदेन च श्रीपुरुषवच्च वियोगः संभवति, तद्-भयं निषेधति नहि सर्वात्मनेति । ववचिदिति काले, सर्वात्मना केनाप्यंशेनेति देशे । एवं चतुर्घा भवति । श्रत्र प्रायेगा साधनचतुष्टयप्रतिपादकं अधंमन्तरितमिति प्रतिभाति । आत्मत्वाद् भक्त-वश्यत्वात् सत्यवाक्तवात्स्वभावत इत्येवं रूपम्। गोपिकावियोगो भगवतो नास्ति, भगवानात्मेति, भगवद्वियोगश्च न गोपिकानाम्, भक्तवश्यत्वात्, कालभेदेनादि न वियोगः न पारयेहमिति। न ह्य तावदुक्त्वा एतावत्यर्थे तासामिच्छां कि न पूरयेत्। भगवतश्चायं स्वभावः यत् स्त्रीषु कृपा-वान्, ग्रतः केनाप्यंशेन ता न परित्यजति, विशे-षहेतव एते चेद्भवन्ति ॥२६॥

व्याख्यार्थ - तुमको मेरा वियोग नहीं है, जिसका मूल कारण बताते हुए भगवान् प्रतिज्ञा करते हैं कि आपका वियोग मुफे नहीं है, तो तुमको कैसे होगा ? अर्थात् वियोग है ही नहीं। जीवों का ब्रह्मा के साथ वियोग वास्तविक नहीं है और न आगन्तुक है, किन्तु अज्ञान कृत है। जिसको विशेष स्पष्ट करने के लिए हेतुओं के भेद से उसका त्रैविष्य रूप बताते हैं, १-स्वाभाविक, २-आपाधिक और ३-अज्ञान कृत।

जीवों का परस्पर भी भेद नहीं है; कारण कि ग्रात्म स्वरूप में एक ही है। सब जीव चिद् रूप हैं, ग्रतः एक होने से जीवों में स्वाभाविक भेद नहीं है, किन्तु पुष्टि प्रवाह मर्यादा भेद से उनमें इस प्रकार उपाधिकृत भेद है। मुण्डक में कही हुई इस 'यथा प्रदीप्रात्पाव का द्विस्फुलिङ्गाः प्रभवन्ते सरूपाः श्रुति के अनुसार उग्दम रूप भेद है। तापनीय में कही हुई इस 'जीवेशावाभासेन करोति माया चाविद्या स्वयमेव भवति' श्रुत्यनुसार ग्रीर 'जलचन्द्र' हष्टान्त के ग्रनुसार ग्रंश का पश्चात् प्रवेश होने से उसमें मिथ्यात्व नहीं है। तैत्तिरीय में कही हुई इस बहुस्यां प्रजायेय' श्रुति से भगव-दिच्छा है, ग्रविद्या उपाधि मायावाद में कारण मानी गई है, वह 'इन्द्रो मायाभिः' को प्रमाण रूप में लेते हैं। ये वादान्तर है, वास्तव में जीव और ब्रह्म में कोई भेद नहीं है और जो कुछ भेद प्रतीत होता है उसमें ग्रज्ञान ही कारएा है, विशेषकर वियोग में। ब्रह्म में तो भेद तथा ग्रज्ञान दोनों के ग्रभाव से जीव के साथ भेद है ही नहीं, इससे भगवान् हमको छोड़कर चले गए.यह दोष भी भगवान् को लगाना नहीं है। भगवान् छोड़ गए यों कहना वा समभना ईर्षा से ही हुम्रा है। वे तो न छोड़कर जाते हैं ग्रीर न त्याग मानते हैं, जो जीव कैहते हैं कि हम भगवान को छोड़ देंगे, यों कहने वाले म्रान्त हैं, ग्रतः यहां इस प्रकार ग्रर्थ को कहना चाहिए। ग्रर्थात् भगवान् ने वियोग को मिटाने के लिए ही सन्देश भेजा है। वहां ग्रपने में ग्रौर भक्तों में ग्रथित् गोपियों में दो प्रकार से प्रतिज्ञा करते हैं कि १-ग्रापका वियोग हमको नहीं है ग्रौर मेरा वियोग ग्रापको नहीं है। यदि ग्रापको मेरा वियोग होवे तो मैं कृतघ्नी बनू ग्रौर तुमको दु:ख होवे । जब इस प्रकार वस्तु के स्वरूप का विचार किया जावे तो वियोग का ग्रभाव है। ग्रथित् वियोग है ही नहीं, तो भी देश से वृक्ष किपन्याय की भाँति काल भेद से अथवा स्त्री पुरुष की तरह वियोग हो सकता है, किन्तु वह भी यहाँ नहीं है। जिसको 'सर्वात्मना' क्वचित्' पद से बताते हैं कि कभी भी देश में वियोग नहीं है । वह वियोग चार प्रकार से होता है। १-भगवान् का किया हुन्ना वियोग, २-भक्त द्वारा किया हुन्ना वियोग, ३-काल से हुन्ना वियोग, ४-देश से हुग्रा वियोग। इन चार प्रकार के वियोग के हेतुग्रों को बतानेवाला ग्राधा रलोक टूटा हुग्रा यों प्रतीत होता है (ग्रात्मत्वात्,भक्तवश्यत्वात्,सत्यवाक्त्वात् स्वभावत इत्येवं रूपम्)। वह ग्राधा भी इस प्रकार का होना चाहिए। भगवान् को गोपिकाश्रों का वियोग नहीं है, कारण कि भगवान् स्रात्मा

१-वियोग शब्द का अर्थ यहां जीव ब्रह्म का परस्पर विभाग (पृथकत्व) नहीं है, किन्तु संयोग होने पर जो स्पर्श होता है, वह वियोग समक्षना।

२-जैसे किप कभी वृक्ष के किसी डाली पर कभी किसी पर बैठता है, वह है तो वृक्ष पर ही, वृक्ष से उसका वियोग नहीं है, वैसे ही स्त्री पुरुष का भी किसी काल में वियोग होता है, वास्तव में उनको वियोग नहीं कहा जाता, किन्तु यहाँ तो वह भी नहीं है।

है। गोपियों को भी भगवान् का वियोग नहीं है, क्यों कि भगवान् भक्तों के वश हैं। काल भेद से भी वियोग नहीं है, कारण कि भगवान ने पारयेऽहं ग्रादि जो शब्द कहे हैं, सो वियोग होवे तो ये भगवान् के वाक्य ग्रसत्य हो जावें। केवल इतना कह दिया, यों नहीं है, उनकी इच्छा भी पूर्ण करनी है, क्योंकि प्रभू सत्यवादी हैं तथा उनका स्वभाव भी वैसा है। जो स्त्रियों पर कृपा ही करते हैं, ग्रतः किसी भी ग्रश से उनका त्याग नहीं करते हैं, क्योंकि भगवान् में ग्रत्याग के लिए जब ये चार विशेष हेतु विद्यमान हैं तब कैसे छोड़ सकते हैं ? इसलिए वियोग देते ही नहीं हैं ॥२६॥

म्राभास — सामान्यहेतूनाह यथा भूतानीति द्वाभ्याम् ।

श्राभासार्थ - यथा भूतानि' से दो श्लोकों में सामान्य हेतुश्रों को कहते हैं।

श्लोक - यथा भूतानि भूतेषु खं वाय्विग्नर्जलं मही। तथाहं च मनःप्राग्राबुद्धीन्द्रियगुग्राश्रयः ॥३०॥

श्लोकार्थ - जैसे भौतिक देहों में ग्राकाश, वायु, ग्रग्नि, जल ग्रौर पृथ्वी रहते हैं; बैसे ही मैं मन, प्रागा, बुद्धि, इन्द्रियों ग्रीर गुगों का ग्राश्रय हूँ ॥३०॥

मुबोधिनी-भगवानाश्रय इति ता विहाय क्व यास्यति, ग्रन्यथा ग्राधाराभावे तासां स्व-रूपमेव न तिष्ठेत्। अथ देहभावेन आतमा गौगा इति देहेन सह वियोग ग्राविभू तस्योच्येत । तदपि न घटते, समवायिकार गत्वेन तेषु वर्तत इति, अन्यथा देहा नि:स्वभावाः स्युः । श्राविभूं -तेन वियोगस्तु हितकारी । ग्रन्यथा स्वरूपनाश एव स्याद् यथाग्निकाष्ठयोः। पूर्वसम्बन्धेनैवैता अर्घदरधाः, पुनः सम्बन्धेन सर्वदाह एव स्यात्. सुखानुभवस्तु स्वान्तः स्थिताग्न्यभिव्यक्तिवत्स्वा-न्तःस्थितभगवदभिव्यक्त्या, सर्वथाभिव्यक्ती काष्ठांशो ज्वलिष्यतीति न सम्बध्यते, यतो भग-वान् प्रलयकर्ता। स्थितिहेतुत्वान् नैकदेशेनापि वियोगः संभवति । तदाह दृष्टान्तेन । यथा भूतानि महाभूतानि अन्येषां भूतानामाधारभूतानि सन्ति तेम्यो न वियुक्तानि भवन्ति। तथा भगवानिष देहांशेन न वियुक्त इति दृष्टान्तेनैव साधितम्,

प्रकर्गोनैव तल्लम्यमिति ग्रनन्यलम्यो हि शब्दार्थः। साधारगादृष्टान्तेन च। चकारात् पुनरुक्तेन दृष्टा-न्तान्तरमाह । तथाहमिति । देहव्यतिरिक्तानि च मनः प्राराबुद्धीन्द्रयगुरात्मकानि, तेषामप्यहमा-श्रयः, समसङ्ख्यार्थं पञ्च गिराताः, सत्त्वादिगुरोषु प्रकृतेरन्तर्भावः ग्रहङ्कारस्य च, त्रिगुणात्मकत्वाद् बुद्धौ चित्तस्य । प्राणाः दशेन्द्रियाणि च, सङ्क-ल्पादिसर्वधर्मसहित च मनः। क्रमे च 'स्रन्नमयं हि सौम्य मनः, ग्रापोमयः प्राएाः, तेजोमयी वागि'ति, सा हि बुद्धचात्मिका ज्ञानप्रधाना, यथा रूपं क्रियाप्रधानम् । इन्द्रियािए प्रागोन वायुना पृष्टानि, गुरगाश्चाकाशे, ग्रत एवाभ्रतमः प्रकाशा ग्राकाशे भवन्ति न भवन्तीति च। खं वाय्वान-र्जलं महीत्युत्पत्तिप्रकारेगाधारत्वेन वा गगाना, ग्रन्नं महीति पर्यायः । एतेषु जीवस्थितेषु कारगा-भूतान्येतानि सन्तीति वक्तव्येपि प्रसिद्धधभावान् नोक्तम् ॥३०॥

व्याख्यार्थ — जब भगवान् ही ग्राश्रय + है, तो गोपियां उनका त्याग कर कहाँ रह सकेंगी ? ग्राधार के ग्रभाव में स्वरूप का ही नाश हो जाएगा। यदि कहा जावे कि देह मुख्य है, ग्रात्मा गौरा है, ग्रतः ग्राविभूत भगवान् का वियोग देह के साथ हो सकता है, यह कहना भी नहीं बन सकता है, क्योंकि भगवान् उन देहों में समवायी कारण से विराजते हैं। यदि भगवान् की स्थिति उनमें न होवे तो वे देह भगवान् के स्वभाव भे रहित हो जावे। उनमें रस स्वरूप का प्रादर्भीव ही न होवे। यों वियोग होने का क्या कारण है ? इस पर कहते हैं कि वियोग ही हित करने वाला है। वियोग के कारण ही रसात्मा का प्रादुर्भाव होता है, किन्तु वियोग के कारण उससे संयोग नहीं होता है। यदि संयोग हो जाय तो जंसे प्रकट ग्रग्नि के संयोग से काष्ठ भस्म होता है, वैसे ही ग्राप (गो पयां) भी नष्ट हो जाएँगी, म्रतः वियोग हितकारी है। पूर्व समय में सम्बन्ध होने से आप मर्धदम्बक्क हो गई हो। फिर सम्बन्ध होवे तो सम्पूर्ण जलकर भस्म हो जाएगी। सुख ग्रनुभव तो ग्रपने भीतर ग्रग्नि के समान प्रभू अन्तः करणा में ही विराजकर कराते है, तब होता है। यदि अग्नि बाहर प्रकट होती है तो काष्ठ जल जाता है, जिससे काष्ठ प्रकट ग्राग्न से सम्बन्ध करना नहीं चाहता है। करे तो नाश हो जावे। भीतर की ग्रग्नि से काष्ठ को ग्रानन्द मिलता है ग्रौर ग्रस्तित्व को भी रख सकता है। भगवान् तो प्रकट प्रलय करने वाले हैं, भगवान् स्थिति के कारण हैं, ग्रतः एक देश से भी वियोग हो नहीं सकता है। वह दृष्टान्त देकर समभाते हैं कि जैसे महाभूत अन्य भूतों के ग्राधार हैं, ग्रतः उनसे जुदे हो नहीं सकते हैं। वैसे भी मगवान भी देहांश से पृथक् हो नहीं सकते हैं। प्रकरण के ग्रनुसार ही शब्दों का ग्रर्थ किया जाता है तथा साधारण हष्टान्त से भी वह ग्रर्थ करने में वा समभने में भ्राता है। फिर भ्रन्य हब्टान्त कहते हैं-देह से पृथक् मन, प्राग्, बुद्धि, इन्द्रिय भ्रौर गुगा, इन पांचों का भी मैं ग्राधार हूं। महाभूतों की संख्या पाँच हैं. तो इनकी उन (महाभूतों) के समान बतादी है। ग्रहङ्कार ग्रीर प्रकृति का सत्त्वादि गुणों में ग्रन्तर्भाव कर दिया है. क्योंकि वे त्रिगुणात्मक हैं। चित्त का बुद्धि में अन्तर्भाव समभता, प्राग्ग, दश इन्द्रियां और सङ्कल्प ग्रादि सर्व धर्मों वाला मन है।

उत्पत्ति के क्रम में कहा है कि 'ग्रन्नमयं इहि सीम्य मनः, ग्रापोमयाः प्राणाः, तेजोमयी वाक्' वह वागी बुद्धि रूप ज्ञानात्मिका है । जैसे रूप क्रियात्मक है, इन्द्रियां प्राण्य वायु से पुष्ट होती हैं

<sup>+</sup>गोपियों ने जो कहा है कि हमको भगवान का वियोग है, वह कहना सत्य नहीं है, क्यों कि भगवान् गोपिस्रों का स्राधार है स्रीर स्राधार का त्याग नहीं हो सकता है।

क्षित्रर्घदग्ध होने पर भगवान के स्वरूप की स्फूर्ति स्राघी होती है। यदि फ़िर सम्बन्ध हुस्रा तो स्व स्वरूप की स्फूर्ति भी नष्ट हो जाएगी - प्रकाश'

१- रस स्वरूप से।

१- पृथ्वी, जल, वायु ग्राकाश ग्रीर तेज, २-देहीं के,

३- सौम्य मन अन्नरूप है, प्राग्ग जलरूप है, बाग्गी तेजो हैरूप ।

सत्व ग्रादि गुण ग्राकाश में हैं, इसलिए ही बादल से कभी ग्रन्थकार ग्रीर कभी प्रकाश होता है, कभी नहीं भी होता है। ये उपलक्षण रज, तम ग्रीर सत्व के हैं 'खं वाय्यग्निर्जल मही' ये भूत हैं। इनकी उत्पत्ति कम से वा ग्राधारत्व से गणना को है। ग्रन्न तथा मही ये परस्पर यहां पर्यायवाची शब्द समक्ते चाहिए। यद्यपि इन जीवों की स्थिति में ये कारण रूप हैं, तो भी इनको स्पष्ट न कहने का कारण यह है कि उनकी प्रसिद्धि नहीं है।।३०।।

ग्राभास—ग्रतः परं कारणभूतत्वात् कार्यस्य न कारणव्यतिरेक इति भगविद्वरही गोपिकानां नास्तीति वक्तुमाह ग्रात्मन्येवेति ।

ग्राभासार्थ – इस प्रकार कहने के ग्रनन्तर कहते हैं कि ग्राप गोपिकाग्रों को भगवान् से विरह है ही नहीं, क्योंकि ग्राप कार्य रूप हैं ग्रौर भगवान् कारण रूप हैं। कारण से कार्य पृथक् हो ही नहीं सकता है। 'देखिये-ग्रात्मन्येवात्मना' श्लोक में इस विषय को समभाते हैं।

## श्लोक-श्रात्मन्येवात्मनात्मानं सृजे हन्म्यनुपालये । श्रात्ममायानुभावेन भूतेन्द्रियगुणात्मना ।।३१।।

श्लोकार्थ — मैं ग्रपनी ग्रात्मा में ही ग्रात्मा रूप साधन से ग्रपना ही सृजन करता हूँ, नाश करता हूँ ग्रौर पालन करता हूँ। ये सब मेरे कारण रूप माया के प्रभाव से भूत, इन्द्रियाँ ग्रौर गुणों द्वारा होता है।।३१॥

मुबोधनी--कर्ता भगवान् 'यतो वा इमानि भूतानि जायन्त' इति श्रुतेः । समवायश्च भगवान् 'तस्माद्वा एतस्मादि'ति श्रुतेः । 'स ग्रात्मानं स्व-यमकुरुते'ति श्रुतेश्च कार्यमपि स्वयमेव । जीव-परत्वेऽपि सुतरामत्र न सन्देहः । ग्राधारे सन्देह इति । समवाय्यतिरिक्ताधारं निरूपयन्नाह ग्रात्मान्तिन । यथा कुलालश्चके घटं करोति. ग्रात्मान्तात्मसङ्करप्रतिषेधाय एवकारः । करणस्य भिन्नत्वमाशङ्कयाह ग्रात्मनेति । वैषम्यनैष् ण्यादिदोष्यामावाय कार्यस्याप्यन्यत्वं निवारयति ग्रात्मान्तित । कदाचिदानीय कश्चिद् घटादिकमपि स्वस्मिन् स्थापयति स्वपादं च स्वज्यने, स्फोट-यति च स्वस्मिन् । तन्निषेधाय उत्पत्त्यादीनाह मृजे हिन्म । नाश्याम्यनुपालये । पालयामि ।

पालनस्य पश्चाद्वचनं देशिवयोगाभावे हेतुत्वज्ञापकम्। ननु 'एतस्माज्ञायत प्राण्' इति श्रुतौ
पुराणे च साक्षात् परम्परया वा तत्त्वेष्वेव भगवत्कारणता प्रतीयने न भौतिकेषु। ग्रत एव
'भूतयंदा पश्चिभिरि'त्यादिवाक्योनि तत्राह ग्रात्ममायानुभावेनेति। ग्रहमेव तत्रापि करोमि, परं
मन्मायानुभावेन लोकोन्यथा मन्यते। मायया व्यवहितः मायां पुरस्कृत्य वा करणात्। ननु वाक्यानुभवाभ्यां पृथिव्यादेरेव कारणत्वं प्रतीयते तत्कथमत्र व्यामोह इति चेत्रत्राह भूतानि इन्द्रियािण
गुणाश्च ग्राधिभौतिकादिभिन्नास्त्रिविधाः, तदात्मभूता माया तेषु प्रविष्टाः, सा हि यत्र प्रविशति
तत्रान्यदेव भासयति, ग्रकरणेषु करणत्वम् ।३१।

व्याख्यार्थ-'यतो वा इमानि भूतानि जायन्ते' तस्माद्वा एतस्मात' इन श्रुतियों के अनुसाव

कर्ता तथा समवायि कारण भगवान् हैं। 'स ग्रात्मानं स्वयं ग्रकुक्त' इस श्रुति प्रमाण से कार्य रूप भी भगवान् ही हैं। यदि इस श्रुति को जीव पर समभो तो भी कोई सन्दह नहीं है; किन्तु केवल ग्राधार में सन्देह हो सकता है, जिससे समवायि के विना ग्रन्य ग्राधारों का निरूपण करते हुए कहते ग्राधार में सन्देह हो सकता है, जिससे समवायि के विना ग्रन्य ग्राधारों का निरूपण करते हुए कहते हैं कि 'ग्रात्मान एव' जो कुछ करते हैं वह सर्व ग्रात्मा में ही करते हैं; ग्रतः ग्रात्मा ग्रीर ग्रनात्मा का संकर भी नहीं होता है, इसलिये 'एव' पद दिया है। जैसे घट कुम्हार के चक्र ऊपर ही बनता है, कारण तो भिन्न होगा ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं कि 'ग्रात्मान' 'ग्रात्मान' ग्रात्मान से ही ग्रात्मा को करता हूं। ग्रर्थात् मैं ही सब कुछ करता हूं ग्रीर मैं हो सब कुछ हो जाता हूँ, जिससे से ही ग्रात्मा को करता हूं। ग्रर्थात् मैं ही सब कुछ करता हूं ग्रीर मैं हो सब कुछ हो जाता हूँ, जिससे वैषम्य, नर्घ ज्य दोष भी नहीं होता है। कोई मनुष्य किसी समय घड़ा लाकर ग्रपने शिर पर रखता है ग्रीर ग्रन्थ पर कर वहाँ ही घड़ को फोड़ देता है। इस प्रकार भगवान् की इस मृष्टि का कार्य नहीं है, क्योंकि घड़ा तो दूसरे का बनाया हुग्रा बाहर से लाया हुग्रा है ग्रीर कार्य जगत् तो भगवान् ने ग्रपने में से ही बनाया है, ग्रपने में ही रखा है, जिससे कहते हैं कि 'मृज', क्रिप ग्रीर 'ग्रनुपालये', मैं ही मृजन +करता हूँ । मैं ही नाश \*करता हूँ ग्रीर मैं ही पालन करता हूँ ।

देश वियोग का ग्रभाव बताने के लिए ही 'पालन' अन्त में कहा है। 'एतस्योज्ञायते प्राण' इस श्रुति में तथा पुराणों में साक्षात् वा परम्परा से भगवान् की कारणता, तत्वों में ही प्रतीत होती है न कि भौतिक पदार्थों में। यों मान लेने से ही 'भूतैयंदा पद्धिमरात्ममृष्ट्रे:' वाक्यों की सङ्गित होती है। इस पर कहते हैं कि 'ग्रात्ममायानुभावेन' वहां भी मैं ही अपनी योग माया के प्रभाव से प्रकट कर्ता हूं, किन्तु लोक मेरी माया के प्रभाव से ग्रन्थथा समभते हैं। मैं माया को ग्रागे कर ग्रथवा माया कर्ता हूं, किन्तु लोक मेरी माया के प्रभाव से ग्रन्थथा समभते हैं। मैं माया को ग्रागे कर ग्रथवा माया को बीच में रख कर कार्य वा सृष्टि करता हूँ, जिससे लोगों को वैसा भ्रम होता है। वाक्य तथा त्रमुभव से पृथिवी ग्रादि का कारणत्व देखा जाता है तो इसमें मोह कैसे कहा जाता है ? जिसके जत्तर में कहते हैं कि भूत, इन्द्रियां ग्रीर गुण ये तीन ही ग्राधिभौतिक, ग्राध्यात्मिक ग्रीर ग्राधि दैविक भेद से तीन प्रकार के हैं। उनमें ग्रात्म रूप माया तब प्रविष्ट हुई है। वह जहां भी प्रवेश करती है, वहां दूसरा ही भासता है, जिससे लोग ग्रसाधन को साधन मान लेते हैं।।३१॥

श्री प्रभुचरण कृत टिप्पिणी का ग्राशय — +सृजन-यहां लीला में मृजन का तात्पर्य है, स्वरूप स्थिति, वह यहाँ प्रभु का मिलन है।

<sup>\*-</sup>नाश-यहाँ लीला में वियोग को कहते है जिसमें सर्व का तिरोधान होता है, वह भी रसदान के लिये किया जाता है।

<sup>■-</sup>पालन-रसदानाथ वियोग कर पश्चात् पालन करते हैं, श्रर्थात् स्वरूपानन्द का दान देते हैं, इसलिए ही यहाँ पालन अन्त में कहा है, नहीं तो सृष्टि के बाद पालन कहा जाता है; पश्चात् नाश कहते हैं।

श्रामास - एवं ब्रह्मधर्मानिरूपगोन वियोगाभावं निरूप्य जीवधर्मनिरूपगोनापि तदभावं निरूपयन्नाह ग्रात्मेति।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार ब्रह्म भाव से गोपियों को भगवान का विरह नहीं है, यह कह कर ग्रब जीव भाव से विरह नहीं है, यह 'ग्रात्मा ज्ञानमयः' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक-ग्रात्मा ज्ञानमयः गुद्धो व्यतिरिक्तोऽगुणाश्रयः । सुषुप्तिस्वप्रजाग्रीद्भर्मायावृत्तिभिरीयते ॥३२॥

श्लोकार्थ-जीव ज्ञानमय, शुद्ध, देहादि से पृथक् है ग्रीर गुर्गों का ग्राश्रय नहीं है। माया की जाग्रत्, स्वप्न ग्रौर सुषुप्ति; इन तीन वृत्तियों से भी जुदा है, तो भी चैतन्य होने से यों समभा जाता है ॥३२॥

स्बोधिनी-ग्रात्मा जीवः, यं गोपिकाः ग्रह-मिति मन्यन्ते, स देह एवेति प्रतीतिसिद्धत्वात् तद्वचितरेकार्थमाह ज्ञानमय इति । मयट् प्राचुर्ये। सिचदानन्दरूपत्वाज् ज्ञानप्रचुरोयमात्मेत्यर्थः । तींह वैषयिकज्ञानमयो भविष्यतीत्याशङ्कचाह गुद्ध इति । ननु शुद्धमात्मानं न पश्यामः, श्रतः प्रमासामावात्प्रतीतस्य चाशुद्धत्वाद् बाधितार्थं इति चेत्तत्राह व्यतिरिक्त इति । अस्माहे हादि-सङ्घाताद्वचितिरिक्तः, यथा तप्तवालुकातः सूर्यो व्यतिरिच्यते । नन्वत्र व्यतिरेके का उपपत्तिरिति चेत्तत्राह स्रगुराश्यय इति । सं हि गुरागनाश्चित्य न तिष्ठति । गुगाश्रया ग्रन्ये । स तद्वचितिरिक्तः। सर्वत्र तत्रानुभवं प्रमाण्यित सुषुप्तीति । मायायाः

गुरामय्यः तिस्रो वृत्तयः जाग्रत्स्वप्रसुषुप्तिभेवाः, तिसुष्वप्यलोकिकसामर्थ्यान् मायाग्रहणम्,ग्रन्यथा सुप्रा परमानन्दस्फूर्तिः स्वप्ने नानाविधपदार्थाना जागरणदशायां च चतुर्विधपुरुवार्थसिद्धिर्न स्यात्। श्रत्र सर्वत्र ग्रात्मनः ग्रन्वयो हश्यते एकस्यां वृत्तौ, द्वितीयवृत्तिव्यतिरेकश्च, तद्धर्माणां च,ग्रतो ज्ञायते यदा मूलभूतगुरगाद्वचितिरिच्यते ग्रयमात्मा तदा सङ्गातव्यतिरेकेपि कि वक्तव्यमिति । स्रती वस्तुतः ग्रात्मा सङ्घाताद् व्यतिरिक्तः इति ग्रात्मनेव ग्रह प्राप्तव्यः न तु देहसहितेन। नह्य नमः पदार्थः स्वोपभोग्योधमै: सह भोगमहीत, ग्रतो एव सङ्घातादादौ निवृत्ता भवत पश्चान मदुपभोगं क्रतेति तात्पर्यम् ॥३२॥

व्याख्यार्थं — गोपीजन जिसको 'मैं' कहती हैं वह देह है, यह तो प्रतीति मात्र से भी समभा जा सकता है, किन्तु जीव को प्रतीति से नहीं जान सकते हैं, क्योंकि वह देह से पृथक् है तथा शुद्ध ज्ञ'न-मय ग्रीर गुर्गों से परे है। यहां ज्ञान शब्द के साथ मयट् प्रत्यय है, वह बाहुल्य ग्रथं में है। कारण कि जो सिच्चिदानन्द रूप है विषय सम्बन्धी ज्ञान का उसमें बाहुल्य नहीं समभना चाहिए, क्योंकि वह युद्ध है, यदि होवे तो देखने में न ग्रावे ? क्योंकि शुद्ध ग्रातमा देखी नहीं जाती है। इसके उत्तर में कहते हैं कि यह इस देह भ्रादि सङ्घात से पृथक् है, जिस प्रकार सूर्य बालुका को भ्रपने प्रकाश से तप्त करता है, किन्तु स्वयं उससे जुदा रहता है। यह जीव, देहादि सङ्घात से पृथक् है तो उसकी उपपत्ति क्या है ? इस पर कहते है कि वह जीव गुर्गों का ग्राश्रय' नहीं है, गुर्गों के ग्राश्रय दूसरे हैं। वह (जीव) उनसे जुदा है, इस विषय में सर्वत्र अनुभव को ही प्रमाशा करते हैं। जैसा कि कहा जाता है

कि माया की गुएएमयी जाग्रत, स्वप्न ग्रीर सुषुप्ति ये तीन वृत्तियाँ हैं। इसमें ग्रलौकिक सामध्यें माया की वृत्तियों के कारए है। यदि इस प्रकार का सामध्यें न होता तो, सुषुप्ति ग्रवस्था में परमानन्द की स्फूर्ति न होवे। स्वप्न में ग्रनेक प्रकार के पदार्थों का भान न होवे ग्रीर जाग्रत् में चतुर्विध पुरुषार्थ की सिद्धि भी न होवे। इन लीनों वृत्तियों में सर्वत्र ग्रात्मा का सम्बन्ध है, एक वृत्ति में दूसरी वृत्ति का ग्रभाव होता है, जिससे एक के दूसरे में नहीं दिखते हैं। निर्णु एए के तीन ' गुएए हैं, जब इन मूल भूत गुएएों से भी 'ग्राह्मा' पृथक् है तो सङ्घात से पृथक् होने में क्या कहना है ? ग्रतः सचमुच 'ग्राह्मा' से ह जिसका ग्राह्मा है कि भगवान का बल ग्रात्मा से ही प्राप्त करने योग्य है न कि देह सहित ग्राह्मा से वह प्राप्त होता है। जैसे कि उत्तम पद्मार्थ जो ग्रपने भोगने के योग्य होता है, वह ग्राह्मा से वह प्राप्त होता है। जैसे कि उत्तम पद्मार्थ जो ग्रपने भोगने के योग्य होता है, वह ग्राह्मा के साथ नहीं भोगा जा सकता है। इस प्रकार के संदेश देने का भगवान का भावार्थ यह है कि प्रथम इस सङ्घात का त्याग करो, प्रश्चात् मेरा उपभोग करो। ग्रथित् मेरे रस स्वरूप का पान शुद्ध ग्राह्म स्वरूप से ही किया जा सकता है। १३२।।

ग्राभास-साधनाकाङ्क्षायां तदुपदिशति येनेन्द्रियार्थान् ध्यायेतेति ।

ग्राभासार्थ - साधन की ग्राकांक्षा होने पर 'येनेन्द्रिया' श्लोक में उपदेश देते हैं।

श्लोक — येनेन्द्रियार्थान्ध्यायेत मृषा स्वप्नवदुत्थितः । तक्तिरुम्ध्यादिन्द्रियाणि विनिद्रः प्रतिपद्यते ॥३३॥

श्लोकार्थ — जिस मन से स्वप्न की भाँति उपस्थित मिथ्या रूपादि विषयों का ध्यान किया जाता है, उस मन को रोकना चाहिए ग्रीर इन्द्रियों का भी संयम करना चाहिए; जिससे ग्रात्मा जाग्रत होकर मुक्ते प्राप्त कर सके ॥३३॥

मुबोधिनो - येन मनसा इन्द्रियार्थान् रूपादि-विषयान् मृषा प्रविद्यमानान् प्रसंभावितांश्च ध्यायेत पुरुषः, यस्मिन् विद्यमाने ध्यानमावश्यक-मिति । नन्वयमपि पुरुषार्थं इति चेत्तत्राह स्वप्रव-दिति । जन्मान्तरोत्पत्त्यथंमेव तस्य ध्यानं यथा स्वप्रःसूचकः तथा ध्यायमानं मनोपि जन्मान्तरं सूचयति, न तु स्वरूपतः किञ्चित्पुरुषार्थंसाधकम्, ग्रतोनथंसूचकं तन्मनो निहन्ध्यात् । तस्यापि निरोधे इन्द्रियनिरोधकरण्णिति इन्द्रियाणि व निरुम्ध्यादित्याह इन्द्रियाणिति । उभयनिरोधे कि स्यादित्याशङ्क्ष्याह विनिद्धः प्रतिपद्यत इति । ग्रव-स्थाद्वयं समीचीनम् । ग्रानन्दोभिव्यज्यते । पुरु-षाथिश्यान्यशेति । ग्रतः स्वप्न एव व्यर्थः इति सूचियतुं वैयथ्यापगमाय विनिद्धः सन् ग्रात्मान-मयमस्मीति प्रतिपद्यते सङ्कातव्यतिरिक्तम्॥३३॥

ध्याख्यार्थ - पुरुष जिस मन से इन्द्रियों के ग्रर्थ, जो रूपादि विषय हैं, जिनका होना मिध्या ग्रीर ग्रसम्भवित है, उनका ध्यान करता है। जिनके होने से तो ध्यान ग्रावश्यक है यह भी तो

१- 'निगु ग्स्य गुगास्त्रयः' इन गुगों का 'माया' शब्द से व्यवहार होता है- प्रकास'

प्रवार्थ है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'स्वय्नवत्' दूसरे जन्म की तरह, वह मन का ध्यान ग्रन्य जन्म के उत्पत्ति के लिए ही है। जैसे स्वप्न केवल सूचना करने वाला है, वैसे ही यह घ्यान करने-वाला मन भी दूसरे जन्म की सूचना करता है। यह ध्यान वास्तविक स्वरूप से कुछ भी पुरुषार्थं को सिद्ध नहीं करता है, ग्रत: ग्रनर्थ की सूचना करने वाले इस मन को + विषयों से रोकना चाहिए। मन तब रोका जा सकता है जब इन्द्रियों को विषयों से रोका जावे । इन्द्रियां ही मन को विषयों में धसीट कर ले जाने वालीं हैं, ग्रत: इन्द्रियों को प्रयत्न पूर्वक प्रथम रोकना ग्रावश्यक है। दोनों के रोकने से क्या होगा ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'विनिन्द्रः प्रतिपद्यते' स्रात्मा की नींद नष्ट हो जाएगी तो वह परमात्मा को पा सकेगी। निद्रा उड़जाने से स्वप्न की स्थिति का नाश हो जाएगा, जो कि वह स्थिति पतन करानेव ली है,शेष दो सुषुष्ति ग्रीर जाग्रत उत्तम हैं। एक में ग्रानन्द मिलता है श्रीर दूसरे में पुरुषार्थ सिद्ध होते हैं, अतः स्वप्त ही व्यर्थ है । उस निष्फलता को मिटाने के लिए पुरुष को निद्रा का त्याग कर जागृत होना चाहिए। उस अवस्था में समभ सकता है कि मैं यह हं ग्रर्थात् मैं ग्रात्मा है देह नहीं हैं। यों समक्षते के ग्रनन्तर ही भगवान् को उस ग्रात्म स्वरूप से पा सकता है ॥३३॥

म्राभास-ननु शास्त्रेषु वेदादिषु बहुन्येवात्मज्ञानार्थं साधनान्युक्तानि तत्कथं मनो-निरोधमात्रम्च्यत इत्याशङ्ख्याह एतदन्तः समाम्नाय इति ।

स्राभासार्थ - वेद ग्रादि शास्त्रों में ग्रात्म स्वरूप के ज्ञान के लिये ग्रनेक साधन कहे हैं। ग्राप केवल मन के निरोध को ही साधन कैसे कहते हैं ? जिसका उत्तर 'एतदन्तः' श्लोक से देते हैं।

श्लोक - एतदन्तः समाम्नायो योगः साङ्ख्यं मनीषिगाम् । त्यागस्तपो दमः सत्यं समुद्रान्ता इवापगाः ॥३४॥

श्लोकार्थ - वेद, ग्रष्टाङ्ग योग, साङ्ख्य, सन्यास, तपस्या, इन्द्रिय निग्रह ग्रीर सत्य; इन सबका ग्रन्तिम फल विद्वानों के लिए मनोनिग्रह ही है। जैसे निदयाँ ग्राखिर समूद्र में ही जाकर गिरती हैं ॥३४॥

<sup>+</sup>विषयों से मन को रोकने का ग्राशय स्पष्ट करते हुए श्री प्रभु चरणा टिप्पणी में ग्राज्ञा करते हैं कि प्रभु की लीला में अलौकिक भाव ग्राना कठिन होता है, जिसका कारए। मन लौकिक विषयासक्त है। वह मन ही अलौकिक लीला में भी लौकिक भाववाला हो जाता है। वह लौकिक भाव जब निवृत्त होगा तब लीला में अलौकिक भावना हब्टि गोचर होगी, इसलिए मन को सर्व विषयों से मुक्त करना चाहिए। विषयों से मुक्त होकर जब मन अलौकिक भगवद्भाव भावित होगा, तब भगवान का दर्शन कर सकेगा।

१- ब्रह्म का अंश जीव हं।

मुबोधिनी - वेदो हि साधनान्युपदिशति । तस्यापि मनोनिग्रह एव ग्रन्तः पर्यवसितं साधन मेतदेवान्तो यस्य ताहशः समाम्नायो वेदः, 'सर्वे मनोनिग्रहलक्षणान्ता' इति शास्त्रात्। योगस्य त्वेतदेव प्रयोजनम् । साङ्ख्यमप्यध्य सं निवर्तपन् मूलकारणं मन एव व्यावर्तयति । ननु लोका नैवं ज्याचक्षते तत्राह । मनोषिगामिति । विवेकिना-मेतद्वचाख्यानं । मनस ईिष्णो मनीिष्णः, म्रात्म-सम्बन्धः साक्षान्मनस्यैवेति हेतुरप्युक्तः । ननु स्व-तन्त्रािंग मोक्षफलानि साधनानि श्रूयन्ते यथा सन्त्यास:, यथा तपो वनस्थस्य, यथा वा दम इन्द्रियसंयमो गृहस्थस्य, सत्यं ब्रह्मचारिगा वेदा-ध्ययनरूपम्, एतेषामाश्रमधर्माणामपि मनोनिग्रह-पर्यवसायित्वमेव । तत्र हेत् वदन् हृष्टान्तमाह समुद्रान्ता इवापमा इति । वहन्त्य ग्रापः भूमौ न पर्यवसिताः, तथा सति स्थावरा इवात्रीव तिष्ठेयुः, त्रतो भूम्यन्ताय प्रमर्पन्त, तत्राविः समूद्र एव, तथा सङ्घातेपि प्रविष्टाः लौकिकवत्तत्रास्थिराः तदपगमाकाङ्क्षिणः सन्मार्गे प्रवृत्ताः स्यासाधि-कारिएाः मध्ये स्थितिमलभमानाः साक्षान्मनिस सम्बद्धमात्मानं मोचयन्तः तन्निग्रह एव विश्रान्ता भवन्ति ॥३४।

ध्याख्यार्थ - वेद साधनों का उपदेश देता है। उन साधनों का भी अन्त मन निरोध हो है। श्री मद्भागवत 'सर्वे मनोनिग्रह लक्ष्मग्नता' कहती है ग्रथित् सर्वे शास्त्र का ग्रन्त मनोनिग्रह में है। योग का प्रयोजन तो केवल मन को रोकना ही है। सांख्य शास्त्र भी ग्रध्यास की निवृत्ति के लिए उसके मूल कारण मन को ही बदलना है। लोग तो इस प्रकार नहीं मानते हैं, जिसके उत्तर में कहा है कि यह उपाय बुद्धिमानों के लिए है । इसमें यह हेतु भी दिया है कि म्रात्मा का सम्बन्ध मन के साथ ही है। मोक्ष फल देनेवाले स्वतन्त्र साधन भी सूने जाते हैं, जैमे कि सन्यास, तप वनवासी के लिए, दम ग्रीर इन्द्रिय-निग्रह गृहस्थ के बास्ते, ब्रह्मचारी के लिए वेदाध्ययन रूप सत्य कहा है। उन ग्राश्रमादि धर्मों का फलितार्थ मनोनिग्नह ही है। जिसमें हेतु देते हुए हव्टान्त कहते हैं 'समुद्रान्ता इवापगा:' नदियां पृथ्वी पर बहती रहती हैं, किन्तु उनका ग्रन्त समुद्र में ही है। यदि यों न हो तो वृक्षों की भाँति पृथ्वी पर ही स्थिर रहे, किन्तु स्थिर न रहकर चलती चलती समुद्र में ही स्थिति करती हैं। इसी प्रकार देह में प्रविष्ट जीव भी लौकिक में रहकर वहां से निकलने की इच्छा से सन्मार्ग में प्रवृत्त होकर सन्यास धारण करता है, वहां भी स्थिति न रहे, तदर्थ साक्षात् मन से सम्बद्ध ग्रात्मा को छुड़ाने के लिए जब मन का निग्नह करते हैं तब उसको ग्राराम ग्राता है ॥३४॥

ग्राभास-एवं वियोगाभावं वियोगस्योत्तमत्वं च परमार्थतो निरूप्य लौकिक-प्रतीतौ तद्वचिकरणमिति मत्वा दूरे स्थितिलक्षणस्य वियोगस्य चतुर्विधपुरुषा .साध ह-त्वमाह यत्त्वहमिति चतुभिः।

श्राभासार्थ-इस प्रकार वियोग का ग्रभाव एवं वियोग की उत्तमता का वास्ताविक वर्णन कर, अब लौकिक प्रतीति से वियोग उत्तम नहीं है, किन्तु दूर रहने को समभना कि हम भगवान से पृथक् हैं इस प्रकार का वियोग उत्ताम है, क्यों कि चार प्रकार के पुरुषार्थों को सिद्ध करता है-वर्णन निम्न ४ श्लोको में करते हैं।

श्लोक-यन्वहं भवतीनां वे दूरे वर्ते प्रियो हशाम्। मनसः सन्निकर्षार्थं मदनुष्यानकाम्यया ॥३४॥

श्लोकार्थ - ग्रापकी दृष्टि को जो प्रिय मैं हूँ, वह ग्रापसे दूर इसलिए हो रहा हूँ कि ग्रापके मन को ग्रपनी तरफ खींच लूँ; जिससे ग्राप मेरा घ्यान करतीं रहें ।३४।

सुबोधिनी - गोपिकानां धर्मादयो भगवानेव, परं प्रकारविशेषमापन्नः । तत्र धर्ममाह । तुशब्दः तत्त्वनिरूपणं व्यावरीयति । ग्रहं भवतीनां यद् दूरे वर्ते तन्मनसः सन्निकर्षार्थम्, हशो दूरे स्थितो मनसि सन्निकृष्टो भवति, तत्र हेतुमाह प्रिय इति। ग्रयमर्थः । बहिर्भगवति गोपिका हिंट प्रक्षिपन्ती स्वधर्मान् हिंडिधर्मान्वा योजयति न तू स्वयं भग-वद्धर्मीन् गृह्णाति, मनसि तु भगवति समागते मनो भगवद्धर्मान् गृह्णाति, एतत्तु हिताचरणं प्रियस्य कार्यम् । स्रनेन योगाद्यपेक्षयापीयमवस्था समीचीनेति ज्ञापितम् । योगे हि चक्षुवंन् मनोपि स्वधमनिव भगवत्यारोपयति, परं स्वयं निर्मा-गार्थं शास्त्रतः तद्धर्मान् गृह्णातीति विशेषः। विर-हेगा स्मरगो तू बलादागत इति भगवानेव स्वध-

मीन् स्थापयति, मनोधमींगां दुर्जलत्वाद् विपरी-तत्वाच भगवतः, यतोहं प्रियः म्रतो दूरे वर्ते। मनसा ह्यात्मा सम्बद्ध इति च। तथा सत्यात्म-गामि भवति, विषयेषु तु तेषामभावाज् जन्मान्त-रसाधकत्वेनानथंहेतुत्वमेव। किश्व। न केवलं सन्निकषंमात्रं फल किन्त्वन्यदप्यस्तीत्याह मदनु-ध्यानकाम्ययेति । ममान्ध्यानमेव ममाभिप्रेतम्, गोपिकाश्चे नमदिभाष्यान कुर्वन्ति तदाहं तासु रति करोमि नत्वन्यथा, ग्रिक्किटकर्मत्वात्, ग्रतः स्वा-र्थमप्येवं करोमीत्यर्थः । कामेन हि सम्बन्ध उभयो:, स च मनसि प्रतिष्ठित:, मनसो दूरभावे मानादिना सम्बन्धाभावादहमपि निवृत्तो भवामि ॥३४॥

व्याख्यार्थ-गोपियों का धर्म ग्रादि चार पुरुषार्थ भगवान् ही हैं, किन्तु वह एक ही चतुर्विध पुरुषार्थ रूप कैसे होंगे ? जिसके उत्तार में कहते हैं कि वे विशेष प्रकार से चतुर्विध पुरुषार्थ रूप होते हैं। जैसे कि स्मृति विषय भी ग्राप होते हैं, गुप्त रीति से रक्षा भी ग्राप करते हैं, सर्व प्रकार की कामना रूप भी ग्राप ही है, सायुज्य दाता भी ग्राप हैं, इस विशेष प्रकार से गोंपियों का चतुर्विध पुरुषार्थ भगवान् ही है। 'तु' शब्द इसलिए दिया है कि प्रथम के कुछ श्लोकों में तत्वों का निरूपए। कर दिया, ग्रब यहां चतुर्विध पुरुषार्थों का निरूपए किया जाता है। मैं जो ग्राप से दूर रहता हूँ, वह इसलिए कि आपका मन मेरे निकट हो, कारण कि जो हब्टि से दूर होता है वह मन के पास हो जाता है, क्योंकि वह प्रिय है, इस विषय को स्पष्ट करते हुए ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि जब भगवान् हिंड्ट से देखे जाते हैं तब गोपिकाएँ अपने धर्मों को अथवा हिष्ट के धर्मों को भगवान में नियुक्त कर सकती है;किन्तू भगवान् के धर्मों का ग्रह्ण नहीं कर सकती हैं। ग्रतः प्यारे का कर्तव्य है कि वह वसा उपाय करे जैसे उन (भगवान्) के धर्मों को वे (गोपिकाएँ ग्रहण) कर सकें। इसलिए भगवान् दूर रहकर गोपियों के मन को अपनी तरफ खेंच रहे हैं जिससे मन में भगवान के पधारने से उनके धर्मों को भी मन ग्रहरण कर लेगा । इससे बताया कि योगादि से जो मन का निरोध ग्रादि होता है उससे भी यह अवस्था यथार्थ रीति वाली उत्तम है। योग में चक्षु के समान मन भी अपने धर्मों को ही भगवान में आरोपण करता है, किन्तु योगी को तो परमात्मा की मूर्त्ति के निर्माण के लिए शास्त्र से भगवान के

धर्मों को ग्रहण करना पड़ता है। यह योग में विशेष कर्म करना पड़ता है, क्योंकि वहां साक्षात् अनुभव वियोग के समान नहीं है, किन्तु विरह में तो मन से स्मरण होते ही स्वतः भगवान् स्वयं पधार कर ही अपने धर्मों को स्थापित करते हैं, क्योंकि मन के धर्म दुर्बल हैं और भगवान् के धर्म प्रबल हैं, जिससे मैं प्रिय हूँ इसलिए मैं दूर रहता हूँ आत्मा मन से सम्बद्ध है, इसलिए दूर रहे तो मन उसमें लगा रहे। विषयों में तो उनका अभाव ही है, इससे उनसे यदि आत्मा का सम्बन्ध हो जाय तो अनथं की उत्पत्ति होगी। दूर रहने का फल केवल मन को अपने पास खेंचना नहीं है, किन्तु अन्य भी है और वह यह है कि सदा मेरा ध्यान बना रहे, यही मुभे पसन्द है। इस प्रकार होने से यदि गोपियां मेरा ध्यान करती रहतीं हैं तो मैं भी उनसे रित करता हूं न कि अन्य प्रकार से कारण कि मैं अक्लिड्टकर्मा + हूं, अतः स्वार्थ के लिए भी यों करता हूँ।

गोपिकाओं और भगवान दोनों का सम्बन्ध काम के कारण है। वह काम मन में रहता है। यदि मन उनसे दूर है, मान आदि से उन से सम्बन्ध छोड़ दिया है, तो वे भी निवृत्त हो जाते हैं।।३५॥

ग्राभास—ननु किमेतदुच्यते, ग्रस्माकं तु सर्वदैव त्विय मन इति चेत्तत्राह यथा दूरचर इति ।

श्राभासार्थ - यदि गोपियां कह दे कि हमारा मन तो सदैव श्राप में लगा हुग्रा है। यह श्राप क्यों कह रहे हो कि मन लगाने के वास्ते मैं यों कर रहा हूं। जिसका उत्तर 'यथा दूरचरे' श्लोक में देते हैं।

श्लोक—यथा दूरचरे प्रेष्ठे मन ग्राविश्य वर्तते । स्त्रीगां च न तथा चेतः सन्निकृष्टेक्षिगोचरे ॥३६॥

श्लोकार्थ — स्त्रियों का चित्त, पति प्रदेश में हो, उसमें जैसा रहता है वैसा समीप रहने वाले, नेत्र से देखे जाने वाले पति में नहीं लगता है ॥३६॥

<sup>+</sup>यदि गोपियाँ मन से ध्यान न करें तो रमण में क्लेश होगा, क्योंकि सङ्घात रसात्मक नहीं है-'लेख'

१- भगवान् तथा उनके धर्मों का, २- भगवान् से, ३- भगवान्, ४- छोड देते हैं

स्बोधिनी-ग्रयमेव च गोपिकानां धर्मः यथा सर्वदा मां स्मर्गन्त, ममाप्ययं धर्मः यथा ताभ्यः ग्रानन्दं प्रयच्छामि, एतद्भयं तदैव घटते नान्य-थेति धर्मो निरूपित:। ग्रथोपि भगवानेव परं गुप्ततया संरक्ष्यः तमेव हि गोपायति यत्र निर-न्तरं मनस्तिष्ठति, अन्यथा क्षणमपि प्रमादे अर्थो गच्छेत । स्रतः पाक्षिकः कादाचित्कोपि दोषः परि-हरगीय इति सन्निकषीपेक्षया विप्रकर्षे मनसः स्थैर्यमाह दूरचरे दूरेप्यस्थिरे, ग्रन्यथा स्वयं गच्छेन् निराशो वा भवेत्, ग्रतो दूरचरे ग्रावश्यके प्रेष्ट्रे

यथा मनो वर्तते निश्चल सर्वदा, तत्रापि खीरााम, निकटे हि शीघ्रमेव मानादिदोषोत्पत्तिसम्भवात. चकारादन्येष्वपि सम्बन्धेषु पुत्रादिषु यथा पुत्र माता स्मरति विता वा, एवमन्यत्रापि, तथा सिन्नकृष्टे चेतो न स्मरति, अयं हि बहिः पूर्व-स्त्वान्तरः । किञ्च अयमक्षिगोचरः । नह्यन्य-विषये अन्यदिन्द्रियं स्वतन्त्रतया प्रवर्तते । अत एवाक्षिगोचरे न चेतः प्रवर्तते, बलिष्ठं च चेतः. भ्रन्यथा प्रत्यक्षे विषये भ्रन्यचित्तता न स्यात्। 113511

व्याख्यार्थ - यह गोपियों का धर्म ही है, जो सर्वदा मुक्ते याद करती हैं। वैसे मेरा भी यह धर्म है जो उनको स्रानन्द देता हूँ। वे दोनों गोपियों का स्मरण) स्रौर मेरा (भगवान का। स्नानन्द दान तब ही बन सकते हैं जब मन मेरे साथ सम्बन्धद हो जावे, ग्रन्य प्रकार से नहीं। वह भी तब होता है जब मैं दूर रहं यह धर्म का निरूपगा किया।

श्रर्थ भी भगवान् ही है, किन्तु वह गुप्त ही रखने योग्य है। जैसे किसी को भी उसका पता न लगे श्रीर वह तब होता है जब मन निरन्तर उसमें लगा रहता है। उसको भी छिपाकर रखा जाता है। यदि थोड़ा सा भी प्रमाद हुम्रा तो म्रर्थ चला जायगा, म्रतः पाक्षिक (कभी होने वाले) विस्मर-शात्मक प्रमाद रूप दोष को मिटाना चाहिये। वह भी तब मिट सकता है, जब प्रेष्ठ दूर रहता है। कारएा कि सिन्नकर्ष रहने से दूर रहने में मन को स्थिरता होती है, किन्तु दूर भी वैसे स्थान में रहे जहां मन की स्थिरता न हो जावे, अन्यथा मन वहां ही लग जावे अथवा निराश हो जावे, अतः प्रिय दूर हो तो मन सर्वदा उसमें स्थिर हो जाता है।

इसमें भी स्त्रियों का मन पास में रहने से शीघ्र ही मान ग्रादि दोष वाला हो जाता है 'च' शब्द का आशय है कि इस प्रकार अन्य सम्बन्धी पुत्र आदि में भी जैसे पिता तथा माता आदि का मन दूर होने पर ही स्मरण करता है वैसे ही सानिष्य में रहने वाले पुत्र का स्मरण नहीं होता है। इसी भांति श्रन्यों में भी समभना चाहिए। सिन्निधि में चित्त वैसे स्मरण नहीं करता है, क्योंकि नेत्र से जो देखा जाता है,वह बाहर ही देखा जाता है। उसका बाहरका ही संबन्ध होता है भीतर का नहीं होता है, इसलिए प्रत्येक इन्द्रिय अपने २ विषय को देखती है। जैसे नेत्र बाहर की इन्द्रियें हैं, वे बाहर की वस्तु को देखती है ग्रौर मन ग्रन्दर की इन्द्री है ग्रतः भीतर की वस्तु देख सकती है मन बलिष्ठ होने से और ग्रान्तर भगवदीयत्व होने से वह उसको देख सकता है। प्रत्यक्ष नेत्र ग्रादि से देखते हुए भी मन दूसरे में चला जाता है सो वह नहीं जाना चाहिए ॥३६॥

श्राभास -- नन्वस्माभिः त्वत्प्राप्त्यर्थं चिन्ता क्रियते, तथा सति कि मनःस्थापनेन कि निरन्तरसम्बन्धेन वा । कामार्थं हि प्रयत्नः लोके च याहशः व्यवहारसिद्धः, तत्र क्षरां मनश्चाश्चल्यमावश्यकत्वान् न विगीतमित्याशङ्कचाह मय्यावेश्येति ।

ग्राभासार्थ - यदि गोपियाँ कहने लगे कि हम तो ग्राप की प्राप्ति के लिए निरन्तर चिन्ता कर रही हैं, तो फिर मन के स्थापन ग्रीर निरन्तर सम्बन्ध से क्या होगा? लोग तो काम के लिए व्यवहार से जो भी सिद्ध हो वैसा भी प्रयत्न करते हैं। यदि उसमें थोड़ा—सा भी मन इथर उधर हो जाय तो उसमें निन्दा नहीं है। इस पर 'मय्यावेश्य' श्लोक में उत्तर देते है।

## श्लोक—मय्यावेश्य मनः कृत्स्नं विमुक्ताशेषवृत्ति यत् । श्रनुस्मरन्त्यो मां नित्यमचिरान्मामवाप्स्यथ ।।३७।।

श्लोकार्थ — जिसने सब प्रकार के विषय सम्बन्धी वृत्तियों को छोड़ दिया है, वैसा जो सम्पूर्ण शुद्ध मन मुक्त में लगा कर यदि मुक्ते नित्य स्मरण करोगी तो शीघ्र ही मुक्तको प्राप्त होगी।।३७॥

मुबोधिनी—ग्रहं हि कृत्स्नः प्रसादेनापि प्राप्तः कृत्स्नेनैव साधनेन प्राप्तं योग्यः, सा च कृत्स्नता ग्रस्यामेवावस्थायां भवित नान्यथा, कृत्स्नतायां हेतुं वदन् ग्रवस्थान्तरे तदभावमाह विमुक्ताशेष-वृत्तीति । विमुक्ताः सर्वेभ्यो विषयेभ्योशेषा दशापि वृत्तयो यस्य, एकादश द्वादश वा । सहजाश्चेत्, गुणकृतास्तु दशैव, ताः भ्रमरवाक्येषु निरूपिताः। 'एकादशामी मनसो हि वृत्ताय' इत्यत्र स्वाभा-विका ग्रिप निरूपिताः । ननु सर्ववृत्त्यभावे स्व-रूपनाश एव स्यादित्याशङ्क्ष्याह यदिति । प्रसिद्धं तन्मनः, इदानीं त्वहमाविष्टः, ग्रतः परं भवती-भिर्मय्यावेश्य बलान्मिय मनो निवेशनं कृत्वा पश्चाच्छी घ्रमेवाहं प्राप्तव्यः । ननु वस्तुविचारे मनस्त्वन्यदेव, तिस्मिन्निविष्टे कथं भगवत्प्राप्तिरिति चेत्तत्राह ग्रनुस्मरन्त्य इति । मनोद्वारा ग्रात्मापि स्मरित । यद्यपि स्मरणं चेतसो धर्मस्तथाप्यनुस्मरणामात्मन एव, ग्रनेनोभयविधोपि सम्बन्धो निरूपितः । मनोद्वारा स्वयं भगवति प्रविष्टाः स्मरणाद्वारा च भगवांस्तासु प्रविष्ट इति । एवं सत्यचिरादेव मामवाष्स्यथ, परम्परया नित्यसम्बन्धे सङ्घर्षदन्तरास्थितं गच्छति । तथा मनोविलये चित्तास्यापि विलयादिचरादेव प्राप्तिः, ग्रात्मगाम्येव कामेन फलरूपोहं मुख्य इति तात्पर्यम् ।।३७॥

व्याख्यार्थ —यद्यपि मैं सम्पूर्ण अनुग्रह से ही प्राप्त होता हूँ तो भी सम्पूर्ण साधनों से ही प्राप्त होने योग्य हूं। वह साधनों की सम्पूर्णता विरह अवस्था में ही होती है। कारण कि अन्य अवस्था में मन की पूर्णता नहीं होती है। मन सम्पूर्ण तब बनता है, जब वह दश वृत्तियों का त्याग अवस्था में मन की पूर्णता नहीं होती है। मन सम्पूर्ण तब बनता है, जब वह दश वृत्तियों का त्याग कर दे। यद्यपि ये (वृत्तियाँ) ११,१२,भी हैं तथा वे स्वाभाविक हैं तथापि गुण कृत तो दश ही वृत्तियां हैं। वे अमर वाक्यों में विण्ति की गई हैं। एकादशामी मनसो हि वृत्त्याँय: यहा स्वाभाविक वृत्तियां भी कहीं हैं। यदि सब वृत्तियों का नाश होगा तो स्वरूप का ही नाश हो जाएगा। जिसके उत्तर में कहते हैं कि मन की प्रसिद्ध अन्नमय से है, न कि वृत्तिरूप से प्रसिद्धि है। मन, वृत्ति रहित होने से कामनाओं से मुक्त हो जाता है, जिससे गुद्ध होकर रहता है। वह वृत्ति रहित होते हुए भी स्वरूप से सिद्ध है।

१- श्रुतियों तथा ग्रिग्निकुमारों को भगवान् ने वरदान दिया, वही प्रसाद है, जिससे उनकी प्राप्ति हुई है। 'प्रकाश' १२- जब विरह ग्रवस्था नहीं रहती है।

म्रर्थात् वृत्ति रहित होने से उसका स्वरूप नाश नहीं होता है। स्वरूप के नाश न होने में दूसरा कारण देते हैं कि 'इदानी तु ग्रहं प्रविष्ट' ग्रब तो मन में मैं प्रविष्ट हूँ, ग्रतः उसके स्वरूप का नाश नहीं हो सकता है। इसके ग्रनन्तर ग्राप बल पूर्वक मन को मुक्त में प्रविष्ट कर शीघ्र ही मुक्ते प्राप्त कर लेंगी।

वस्तु के विचार करने से ज्ञान होता है कि मन कोई अन्य वस्तु है, उसका आप में प्रवेश होने से हमको भगवत्प्राप्ति कँसे होगी ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'श्रनुस्म रन्त्यः' स्मरण करती हुई मुभे प्राप्त करती हैं। कारण कि मन द्वारा श्रात्मा भी स्मरण करती है, यद्यपि स्मरण चित्त का धर्म, है किन्तू यहां 'ग्रन्' देकर यह बताया है कि मन के ग्रनन्तर ग्रात्मा भी स्मरण करते है। यों कहने से भगवान का किया हुआ भक्त का किया हुआ दोनों प्रकार का सम्बन्ध दिखाया है, जैसा कि मन के द्वारा स्वयं भगवान् में प्रविष्ट हुई हैं और स्मरण से भगवान् गोपियों में प्रविष्ट हुए हैं। यों होने पर शीघ्र मुभी प्राप्त होगी, जीव ग्रीर भगवान् का परम्परा से सम्बन्ध है। किन्तु बीच में मन रुकावट है,वह स्रापस में दोनों के सङ्घर्ष होने से लीन हो जाता है। मन के लीन हो जाने पर चित्त है भी विलीन हो जाता है, जिससे शीघ्र ही भगवत्प्राप्ति होती है। भगवान् ही फल रूप है, किन्तु, मुख्य और गौरा भेद से। जब मन काम से आत्मगामी + होता है अर्थात् जब मन सीधे आत्मा से ग्रानन्द चाहता है, तब भगवान् मुख्य फल रूप होते हैं। जब मन, इन्द्रियों द्वारा भगवान् से ग्रानन्द प्राप्त करना चाहता है, तब भगवान गौरा फल रूप होते हैं ॥३७॥

श्रामास-एतस्य निदर्शनं वदन् मोक्षप्रकारमाह या मयेति ।

श्राभासार्थ - मुख्य तथा गौरा भाव का उदाहररा देकर मोक्ष का प्रकार इस 'या मया' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक —या मया क्रीडता राज्यां वनेस्मिन्त्रज ग्रास्थिताः। म्रलब्धरासाः कल्याण्यो मापुर्मद्वीयंचिन्तया ॥३६॥

श्लोकार्थ-इस वन में रात्रि के समय खेलते हुए मैंने जो लीला की, उस लीला में वे अन्तर्गृहगता होने से आ न सकीं, वे वहीं रही; किन्तु वे भाग्यवती हैं, कारएा कि मेरे पराक्रमों के चिन्तन से वे मुक्ते प्राप्त हो गई ॥३८॥

<sup>+</sup> श्रात्मगामी का श्राशय देते हैं कि काम से जब मन ब्रात्मा में जाता है तब भगवान काम हप हैं श्रीर जब पूर्व की तरह बाह्य देह से सम्बन्ध होता है तब मोक्ष रूप है। "प्रकाश"

१- जीव, २-गोपिकाएँ, ३- किया शक्ति रूप है, ४- ज्ञान शक्ति रूप है, दोनों के बीच में होने से जीव और ब्रह्म के मिलने में प्रतिबन्ध पड़ता है उन दोनों के विलीन हो जाने पर जीव को भगवत्प्राप्ति शीघ्र हो जाती है

सुबोधिनी - भवत्यः समागताः, श्रन्तर्गं हगताः गृह एव स्थिताः, तास्तदैव सर्वप्रकारेगा मां प्राप्तवत्यः, न त् भवत्यः, ग्रनेनैव निदर्शनेन भव-तीभिरप्यहं प्राप्तब्यः, तस्मान्मदर्थं जीवनस्थापन-मिति पक्षो निरर्थक:। ग्रन्यथा समागतानां भव-तीनां पुनः क्लेशो न भवेत्। ग्रनुभवसिद्धश्च क्लेशः । ननु ताः प्रतिबन्धेन तथाभूताः कथं स्तु-त्या इत्याशङ्कचाह। कल्याण्य इति । तासां मह-द्भाग्यमस्तीति ग्रवश्यप्रतिबन्धरूपं दुरितं दुष्ट एवोपक्षीग्रामिति कण्टकेन कण्टकोद्धारवह हिन-राकरण एवोपक्षोणम्, भवतीनां तु तद् दुरितं पश्चादिमामवस्थां प्रापितवत्, श्रतो मदुक्तप्रकारेगा दोषं परित्यज्य तामवस्थां प्राप्य मां प्राप्स्यथेति भावः । राज्यां क्रीडता मया सहालब्धरासाः, क्रीडा स्वतः सिद्धेति निरूपगार्थं तथोक्तम्। प्रतिबन्धाभावाय राज्यामिति, वन इति साधन-सम्पत्तिः, मयेव क्रीडा क्रियत इति न तासां प्रयासः, ग्रस्मिन्ने व वन इति भगवानिप तत्रैव स्थित्वा वदतीति ज्ञापितम् । ग्रस्मिन्निति वजस-म्बन्ध्यपि, ग्रस्मिन्नेव बजे ता ग्रास्थिता इति भवतीनामपि निर्वान्धेनैवात्र स्थापनम् । ग्रलब्ध-रासा इति । तासां भाग्यमुपभोगे नोपक्षीग्गमिति ज्ञापितम्, स्रत एव पूर्णभाग्याः । ननु तासां कि साधनमित्याकाङ्क्षायामाह मद्वीयंचिन्तयेति । ता हि गमनार्थं प्रवृत्ताः भर्त्रादिभिः प्रतिबद्धाः तत्प्र-तिबन्धाभावाय भगवत्पराक्रमं स्मृतवत्यः । ततो भगवद्धर्मा अप्यक्लिष्टा इति स एव पराक्रमः तदीयं तेम्यो दत्वा स्वबालकमिव दोषान्निवार्य भगवन्तं गमयामास । अतो मत्पराक्रमस्यैव चिन्तोचिता न तु दोषपुरःसरं ममेति भावः।

( यद्वा । नन्व'चिरान्मामवाप्स्यथे'त्यनेन व्रजे समागतस्य भगवतः पूर्ववन्मिलनलक्षराा प्राप्ति-रुच्यत उतान्तर्गतगोपभार्याणामिव सोच्यते। ग्राद्या चेदोमिति ब्रमः । ग्रन्त्या चेदनिष्टत्व। हो दं समाधानमित्यत ग्राह या मयेति । या गोप्यो ब्रजस्थिता एव वने स्थितं मामापुः, ग्राक्षेपलभ्य-त्वादमञ्जलत्वाच तद्देहत्यागः स्पष्टया नोक्तः, देहत्यागपूर्वकं तासां स्वप्राप्तौ हेतुभूतं विशेषगा-माह । रात्र्यां क्रीडता मया सह पूर्वमलब्धरासा-स्ता, यतो वजस्थिता एव सत्यो वने स्थितं मामा-पूरित्यर्थः । भवतीनां लब्धरासत्वान्न तथा भवि-ष्यतीति भाव: । श्रत एव कल्याण्य इति सम्बो-धनम् । स्रत्रायं भावः । रासे हि पूर्णः स्वरूपानन्द एतासु स्थापितः, स च भगवत्स्वरूपात्मक इति तदनुभावेन विरहेपि जीवनमेव सम्पद्यते न वैप-रीत्यं भिवतुं शक्नोति । यद्यप्ययं भावोतिकठिनोत एव प्रियेगा प्यतिकृच्छ्रेग प्रायः कथञ्चने ति पदत्रयम्क्तम् । अग्रे च 'प्रत्यागमनसन्देशैरि'ति प्राराधाररो हेतुरुक्तः । तथापि सन्देशानुसन्धान-मप्युक्तधर्मकार्यमेवेति ज्ञेयम् । ऋन्यथैतस्य सर्व-तिरोधायकत्वेनातितीक्ष्णत्वेन क्षरामात्रेणैवान्यया भवेत्, म्रतः सुष्ठूकः देहत्यागे तासामलब्धरास-त्वं हेतुरिति । तथा च तासु विरहसामयिकजीव-नहेतूक्तरूपधर्माभावात्तथा प्राप्तिरभुद्भवतीनां तु तद्वत्त्वाद्यथा पूर्वमेव मिलनं भविष्यतीति, स्रत जन्मोत्सवे प्यात्मानं भूषयाञ्चक्रुरि'त्यत्र शरीरपदं त्यक्त्वात्मपदं तद्वाचकमुक्तमिकृत्तत्वज्ञापनाय। भ्रन्यथा स्वक्रीडातदलब्धरासत्वोक्तिप्रयोजनं न पश्याम इति ) ॥३८॥

व्याख्यार्थ - ग्राप रास में ग्रा गईं ग्रौर वे नहीं ग्राई घर में ही स्थित हो गईं थीं, किन्तु उन्होंने उसी समय सर्व प्रकार से मुभे पाप कर लिया। ग्राप लोगों ने मुभे उस समय नहीं पाया, इस उदाहरण से आपको भी मुभे प्राप्त करना चाहिए, इससे मेरे लिए जो प्राणों को घारण कर रही

हो, यह श्रापका विचार निरर्थक है, क्योंकि इस प्रकार करने से मुख्य फल की प्राप्ति नहीं होगी। देहादि की स्थापना तो साधन रूप सेवा के लिए ही शास्त्र से सिद्ध है। यदि देहादि भाव होते हुए भी मुख्य फल की प्राप्ति होती हो तो इस प्रकार माई हुई म्रापको क्लेश न चाहिए, किन्तु वह हुवा है, इस प्रकार अनुभव से सिद्ध है। वे अन्तर्गृहगता तो सम्बन्धियों के रोकने से रुक गई थीं। उनकी स्तुति कैसे कर रहे हो ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'कल्याण्यः' उनका बड़ा भाग्य है, क्योंकि दुरित + के कारण प्रतिबन्ध हुवा, जिससे उत्पन्न विरहाग्नि से वहाँ हो जो पाप थे वे नष्ट हो गए। जैसे कांटे से कांटा निकाला जाता है वैसे ही देह के पाप ग्रादि भस्म हो गए ग्रीर सायुज्य की प्राप्त हो गईं। तुमको तो दुरित ने इस अवस्था में डाला है, अतः मेरी शिक्षा के अनुसार पहले दोष का त्याग कर उस अवस्था को प्राप्त करने के अनन्तर मुक्ते पाओगी। 'राज्या क्रीडता मया सह अलब्ध रासाः' रात्रि के समय क्रीड़ा करने वाले मेरे साथ जिन्होंने रास में भाग नहीं लिया उनको सायुज्य ही मिला। क्रीड़ा तो स्वतः ही सिद्ध है,इसमें उनका कोई प्रयास नहीं है। यों कहने से यह भी बताया कि कीड़ा नित्य है। इस कीड़ा को करते समय उपस्थितों को इच्छा हो जाय तो कृपा कर द्वितीय दल का भी अनुभव करा देवे । क्रीड़ा रात्रि के समय करने का आशय है कि किसी प्रकार का प्रतिबन्ध न होवे, वन में क्रीड़ा करने का आशय यह है कि वहाँ सर्व प्रकार की क्रीड़ा के लिए साधन सम्पत्ति मौजूद रहती है। इसी वन में कहने का भाव यह है कि भगवान यहीं स्थित होकर कह रहे हैं। 'ग्रस्मिन् एव वने' का भाव है कि यह वज सम्बन्धी वन है। स्नाप गोपियां) भी वज में स्थित हो, इसलिए ग्रापके ग्राग्रह से मैं भी यहीं स्थित हूँ । ग्रथवा मैंने ग्राग्रह पूर्वक तुमको यहां स्थापित किया है ग्रौर ग्राप का सम्बन्धी भगवान् भी त्रज सम्बन्धी है न कि मथुरा सम्बन्धी है ग्रौर इसके सिवाय यह भी कारण है कि यह वर्ज का स्थान ही फल का अधिकरण है, अर्थात् इस भूमि पर ही अनुपम फल का स्रानन्द प्राप्त होता है। उनका भाग्य भोग करने से नाश नहीं हुन्ना है, स्रतः वे पूर्ण भाग्य वाली हैं, जिसका कारएा यह है कि उनको मेरे पास म्राने की वास्तविक उत्कण्ठा थी, किन्तु म्राने में सम्बन्धियों ने रुकावट डाली, जिससे उन्होंने उस प्रतिबन्ध को नाश करने के लिये मेरे पराक्रमों का स्मरण किया। भगवान् के गुण क्लिष्ट<sup>3</sup> नहीं हैं तो भी वीर्य रूप हैं। उस वीर्य रूप स्मरण ने उनका देह उनके पतियों को ही दिलाकर, जैसे पुत्र के दोषों को नाश कर पुत्र को अपने पास लाया जाता है वैसे ही स्मरण ने उनको भगवान् के पास पहुँचा दिया। यों कहने का भाव यह है कि जीव जो मेरे भक्त हैं, उनको मेरे पराक्रम रूप गुणों का चिन्तन करना ही उचित है, न कि मुक्त में दोष

<sup>+</sup> भगवदिच्छा-लेखकार का भावार्थ है-ग्रन्तगृ हगता को भगवदिच्छा से प्रतिबन्ध इसलिए हुम्रा कि उनको उत्तर दल स्वरूप का दान न कर पूर्वदल स्वरूप में सायुज्य देना था।

म्रत्य गोपियों को, जो भगवान् के पास पहुँच गईं, उनकी उत्तर दल स्वरूप का दान देने की इच्छा थी, इसलिये उनको प्रतिबन्ध न हुन्ना, विरह क्रोश भोगना पड़ा।

१- जिस अवस्था में आत्मगामी होता हूं उस अवस्था को।

२- अन्तर्गृहगतात्रों का, ३- क्रोश करने वाले।

भावना उचित है\* ॥३८॥

ग्राभास-एवमुपदेशेन तासां दोषो निवृत्त इत्याह एवमिति पश्चदशभि:।

ग्राभासार्थ — इस प्रकार के उपदेश से उनके दोष निवृत्त हो गए जिनका वर्णन निम्न १५ श्लोकों में करते हैं।

श्लोक —श्रीशुक उवाच-एवं त्रियतमादिष्टमाकण्यं वजयोषितः । ता अचुरुद्धवं त्रीतास्तत्सन्देशागतस्मृतीः ॥३६॥

श्लोकार्थ —श्री शुकदेवजी कहने लगे कि व्रज की स्त्रियाँ इस प्रकार के ग्रपने प्रीतम के सन्देश को सुनकर प्रसन्न हुई, उस सन्देश से भगवान की स्मृति ग्रा जाने से उद्धवजी को कहने लगी ॥३६॥

सुबोधिनी — विद्यारूपास्ता इति तासां चतु-देशवाक्यान्युपक्रमश्चापरः । तथा सति सर्वा एव भगवत्कलास्तासु सिद्धा इति निरूपितं भवति । प्रतारणशङ्काभावायाह प्रियतमेनादिष्ट्रिमिति । ग्राज्ञापूर्वकमुक्तम्, ग्रमानने दण्डोपि सूचितः । वजयोषित इति शुद्धाः कापट्यरिहताः, ताश्च भगवतानुगृहीताः, उक्तार्थफलं स्वस्मिन् जातिमव ज्ञापियतुमिव उत्सवरूपम्, उत्सवे प्रियस्मरणं हढं भवतीति, उपदेशेनैव प्रीताः पूर्वासूयादिक्ले-शान् त्यक्तवत्यः। ननु कथं पूर्वमाक्रोशः, कथिम-

<sup>\*</sup> श्री प्रभुचरणों का इस श्लोक पर स्वतन्त्र लेख है जिसका भावानुवाद दिया जाता है,— 'ग्रचिरान्मामवाप्स्यथ' इस पिक्ति के कहने का भावार्थ यदि पहले की भांति मिलने का दै, तो उसको हम स्वीकार करते हैं, यदि ग्रन्तगृंहगताग्रों के समान प्राप्ति कही है तो वह ग्रनिष्ट-है, तो उसको हम स्वीकार करते हैं, यदि ग्रन्तगृंहगताग्रों के समान प्राप्ति कही है तो वह ग्रनिष्ट-है, तो उसको हम स्वीकार करते हैं, यदि ग्रन्तगृंहगताग्रों के समान प्राप्ति कही है तो वह ग्रनिष्ट-है, तो उसको हम स्वीकार करते हैं। इसलिए इस श्लोक में कहते हैं कि व्रज में स्थित जिन गोपियों कर होने से समाधान कारक नहीं है। इस समय रात्रि में, मैं वन में रमणा कर रहा था, उसी समय ही वे श्लाकर मुन्ने प्राप्त हुईं। कारण कि वे रास का ग्रानन्द नहीं ले सकीं थीं, ग्रापने रास का ग्रानन्द ले श्लाकर मुन्ने प्राप्त हुईं। कारण कि वे रास का ग्रानन्द नहीं ले सकीं थीं, ग्रापने रास का ग्रानन्द ले श्लाकर मुन्ने प्राप्त हुईं। कारण कि वे रास का ग्रानन्द नहीं ले सकीं थीं, ग्रापने रास का ग्रानन्द ले श्लाकर मुन्ने प्राप्त हुईं। कारण कि वे रास का ग्रानन्द नहीं ले सकीं थीं, ग्रापने रास का ग्रानन्द ले श्लाकर मुन्ने प्राप्त हुईं। कारण कि समय वन में ग्राईं गोपियों में रास द्वारा पूर्ण स्वरूपानन्द का रस स्थापित कर दिया है। वह ऐसा स्वरूपात्मक है जिससे हो विरह में भी जीवन टिका हुग्रा है। उसमें स्थापित कर दिया है। वह ऐसा स्वरूपात्मक है जिससे हो विरह में भी जीवन टिका हुग्रा है। उसमें श्रात कठिन है, इसलिए ही 'ग्रातिकृच्छ्र एा, प्रायः, कथक्चन' ये तीन पद कहे हैं, ग्रथित बहुत कठिनाई से जैसे तैसे कर प्राएगों को धारण किया है ग्रीर फिर विशेष प्राण धारण का हेतु प्यारे के ग्राए हुए संदेश भो प्राण्वाराण में हेतु हुए हैं। विशेष टिप्पणोजी देखिये—ग्रनुवादक

दानीं प्रीतिः, विरहस्य तुल्यत्वादित्याशङ्कृ्याह । । कालादिदोषाद्विस्मृतः भावान्तरमुत्पादितवान्, स

तत्सन्देशेन ताहशसन्देशेन, पूर्वं ज्ञात एवार्थः मध्ये पुनिरदानीं स्मृतोस्मरएकार्यं च दूरे चकार ।३६।

व्याख्यार्थ - दोष निवृत्ति का वर्णन १५ श्लोकों में करने का कारए। बताते हैं। १५ श्लोकों में से १ श्लोक उपक्रम का है; शेष १४ श्लोक दोष निवृत्ति के हैं, १४ इसलिये कहे हैं कि गोपियां विद्या रूपा हैं ग्रौर विद्याएं १४ ही हैं। जिससे सर्व कलाएँ उनमें सिद्ध हैं, इस प्रकार का कहना प्रतारएा के लिए है, यों न समभना, क्यों कि यह प्रीतम का आदेश है, यदि नहीं मानेंगी तो आदेश होने से दण्ड की भी इसमें सूचना समक्षनी चाहिए। 'व्रजयोषित' शब्द का भाव है कि ये स्त्रियाँ शुद्ध तथा कापट्य रहित हैं। वैसी स्त्रियोंके ऊपर भगवान् ने अनुग्रह किया है, ग्रतः उद्धवजी ने जो ग्रादेशसुनाया उसमें जो फल कहा, वह मानो अपने में हुआ है । यों जताने के लिए उद्धवजी को कहने लगी कि उद्धवजी उत्सव रूप हैं । उनसे बातचीत करने में प्यारे की स्मृति हढ होती है। वे उपदेश से ही प्रसन्न हो गई, जिससे पहले जो क्रोध ग्रादि दोषों से क्रोश हुग्रा था, उसे छ। इ दिया। प्रथम क्रोश भौर अब प्रेम कैसे हुआ ? विरह तो अब भी समान प्रर्थात् वैसा ही है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि जो अर्थ पहले जानती थी उसे मध्य में काल आदि दोषों से भूल गईं थीं, जिससे दूसरे प्रकार का भाव जग गया था। अब उनके वैसे संदेश से पुनः स्मृति आने से भूलें दूर कर दीं ।।३६।।

श्राभास -- भगवद्वीर्यस्मरणमावश्यकमिति कृतमभिनन्द्य भाविवीर्यस्मरणार्थं कृशलं पुच्छन्ति दिष्ट्येति।

म्राभासार्थ - भगवान् के पराक्रमों का स्मरण करना म्रावश्यक है। इस कृत्य का म्रिभनन्दन कर ग्रागे भी वीर्यों के स्मरगार्थ भगवत्सम्बन्धी कुशल पूछती हैं, 'दिष्टच' श्लोक से।

श्लोक - गोप्य ऊचु:-दिष्ट्याहितो हतः कंशो यदूनां सानुगोधकृत्। दिष्ट्याप्तं लंब्धसर्वार्थेः कुशल्यास्तेच्युतोधुना ॥४०॥

श्लोकार्थ-गोपियाँ कहने लगीं कि यदुश्रों का शत्रु कंस भ्राता समेत मरा, यह ग्रच्छा हुग्रा। सर्व भ्रथं जिनके सिद्ध हुए हैं वैसे ग्राप्त जनों के साथ भगवान ग्रब तो आनन्द में हैं, यह भी प्रसन्नता है ॥४०॥

सुबोधिनी-दोषरहितास्त एव भावाः पुरु-षार्थसाधका इति सिद्धानेव कीर्तयन्ति । दिष्ट्या ग्रस्मदादिभाग्येन कंसो हतः। ग्रहष्टस्य कारण-त्वं मातुलवधदोषाभावाय, पूर्वं हि ताः 'श्रकूर

श्रागतः किं वे'ति वाक्ये तं दोषं गृहीतवत्यः, तस्य प्रतिप्रसवीत्र निरूप्यते । यतः ग्रहितः, न स्वस्य नान्येषाम्, ग्रतस्तस्यापि भाग्येन स हतः । किञ्च। सुतरां यदूनां भक्तानामहितः, सानुगो भ्रातृसहितः,

श्रनेन प्रसङ्गाद्भातृवधः कृत इति निराकृतम्। केवलं हितमेव न करोतीति न, किन्तू प्रघकृत पापं सम्पादयति । हितं न करोति पापं च कार-यति येन तेषां परलोकनाशः स्यात् । तस्मादेता-हशो हन्तव्य एव । किञ्च । ग्राप्त बंन्ध्रभिः पुनर्भ- गवत्क्रपया लब्धोर्थः सर्वोपि पुरुषार्थो यै:। यत्र कालातिक्रमोपि स्वतः सिद्धः, अनेन तेषामहितं दूरीकृत्य हितं च सम्पाद्य ग्रग्ने तदनुवृत्त्यर्थमध्ना क्राली किमास्ते, केवलमयमन्वादः,यतः सोच्यतः न तस्य काचिदन्या संभावनास्ति ॥४०॥

व्याख्यार्थ - जो जो भाव दोष रहित हैं, वे पुरुषार्थ को सिद्ध करते हैं । उन सिद्ध हुए पुरुषार्थों का कीर्तन करती हैं। प्रसन्नता है कि हमारे भाग्य से कंस मरा है। कंस के मरने में कारण उसका भाग्य ही है, स्रतः भगवान् पर मामे के मारने का दोष नहीं है।

जिस समय उद्धवजी ग्राए थे उस समय गोपियों ने कहा था कि का ग्रक्र ग्रा गया ? इस प्रकार का दोष गोपियों में आ गया था, जिसको यहां दिखाया है। कंस. अपना अथवा अन्यों का शत्रु नहीं था, किन्तु यादवों का विशेष शत्रु था। न केवल ग्राप कंस शत्रु था, किन्तु उसके भाई भी शत्र थे, इसलिए वैसे प्रसङ्ग माने पर उनको भी मारा, जिससे भ्राता के वध का निराकरण किया है। वे भाई तो ऐसे पापी थे जो कंस का भी हित नहीं करते थे, किन्तु उससे पाप कर्म करवाते थे। जिससे उसके परलोक का नाश हो, इस कारए। से वैसे मारने के ही योग्य हैं। भगवत्कृपा से जिन बान्धवों के सर्व पुरुषार्थ सिद्ध हो गए हैं अर्थात् उनके गए हुए सर्व पदार्थ उनको प्राप्त हो गए हैं, जिसके प्राप्त होने में काल का ग्रतिक्रम 'तो स्वतः सिद्ध ही है। इससे उन बन्धुग्रों का दुःख मिटाकर सूख सम्पादन कर आगे भी उनका हित करने के लिए आप अब तो कुशल पूर्वक बिराजते हैं, यह भानन्द का विषय है, अर्थात् बधाई है । इस प्रकार यह कहना केवल अनुवाद मात्र है, कारगा कि भगवान् तो 'ग्रच्युत' हैं ही, जिससे उनमें ग्रन्य प्रकार की संभावना भी नहीं हो सकती है ॥४०॥

श्राभास-एवं माहातम्यज्ञानं सर्वोपकारकत्वं च भगवतो निरूपितम । ततः पूर-स्त्रीषु मात्सर्याभावज्ञापनार्थमाहः कच्चिद्गदाग्रज इति ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार भगवान का माहात्म्य ज्ञान तथा सर्वोपकारकत्व निरूप्ण किया। अब 'कच्चिद्गदाग्रज' रलोक में अपना मथुरा की स्त्रियों से मात्सर्य का अभाव बताने को कहा हैं।

श्लोक-कच्चिद्रदाग्रजः सौम्य करोति पुरयोषिताम् । प्रीति नः स्निग्धसवीडहासोदारेक्षरणाचितः ॥४१॥

श्लोकार्थ - हे सौम्य ! जिस गदाग्रज की हमने ग्रपने स्ने ह तथा लजा सहित हास्य व उदार निरीक्षरा से पूजा की है, (क्या)वे नगर की स्त्रियों में प्रीति करते हैं? ॥४१॥

१- गई हुई वस्तु मिलने में समय तो लगता ही है। २- ग्रकुशलता की।

सुबोधिनो - गदाग्रजत्वेन वंश जननसामर्थं-मुक्तम्। ग्रस्मिन् गते मथुरायां रोहिण्यां गदो जातः, अनेन भगवतः प्रद्यम्नरूपता निरूपिता । अत एव क्रीणां सवकामना । रक इति पूरयोषितां प्रीति कच्चित्करोतीति प्रश्नः सङ्गच्छने । सौम्येति सम्बोधन तथा सति दोषहष्ट्यभावाय । नन् ता

धाष्ट्योंन कथं प्रयन्ना भविष्यन्तीत्याशङ्क्रचाहः नः स्निग्धसवीडहासोदारेक्षगाचित इति । लोकः पूजितपूजक इति प्रथमतोस्माभिः स्निग्धादिभा-वैर्राचतः, ग्रनेनास्माभिः पूजित एव न तु भगवा-नुपभुक्त इति कामाभावः सूचितः । श्रनेन साभ्या-सोपि निरूपितः। कृत्सितेपि रसे कदाचित्पृहषः

प्रवर्तत इति भगवतोष्यस्मासु प्रवृत्तिः, इतः

उत्तमाः पुरस्त्रियः, तत्रापि न स्वतः प्रवृत्तिः

किन्तु तदिच्छयेति ज्ञापयित् तासां प्रीति करो-तीति प्रश्नः । ब्रह्मानन्दरूपस्य स्त्र्यानन्दोत्यधम इति निवृत्तिरपि सभवत्याग्रहे सति प्रवृत्तिरपि संभवतीति, ग्रादौ घाष्ट्यं सिद्धचर्यं स्निग्धा भग-वित हृष्टिः, तत उदारा भगवद्धमंत्राप्तिसूचिका, भगवतोपि सौख्यदायिनी शब्दव्यवहितापि सर्वेषां सर्वपुरुषार्थदायिनी च। मध्ये हासः स्वपुरुषार्थ-सूचकः, तस्यापि प्रथमप्रवृत्तौ पश्चात् कृतार्थतेति ज्ञापियतुं वीडाप्युक्ता । एवंविधैरीक्षणैर्राचतः, प्रथमतः स्नेहेन परिग्रहः, ततः भगवति प्रसन्ने प्रथमप्रवृत्त्या वीडा, ततो निभरेगानन्देन हासः, ततः सर्वामेत्र कलां प्रयच्छतीति भवति ॥४१॥

व्याख्यार्थ - 'गदाग्रज' कहने से यह बताया है कि इनमें वंश को पदा करने की सामर्थ्य है, भगवान मथुरा पधारे तब रोहिएगी से गद का जन्म हुआ है, यों कहकर यह प्रकट किया है कि भगवान् मथुरा में प्रयुम्न रूप से विराजते हैं। इस कारएा से ही स्त्रियों की सर्व प्रकार की कामनाग्रों के पूरक हैं, जिससे नगर की स्त्रियों में प्रीति करने का प्रश्न बन सकता है। उद्धवजी को हे सौम्य! यह सम्बोधन देकर गोपियों ने इस शङ्का का नित्रारण किया है कि हमारी मथुरा की स्त्रियों से कोई ईप्या नहीं है, अतः हम प्रेम से प्रश्न करती हैं कि भगवान् नगर की स्त्रियों से प्रेम करते हैं ? वे नगर की स्त्रियां धृष्टता से भगवान के पास कैसे ग्रावेंगी ? इस शङ्का का उत्तर देती हैं कि हमने अपने स्नेह तथा लज्जा सहित हास्य व उदार निरीक्षण से उनको पूजा है। लोक तो जिनकी पूजा हो गई होउनको पूजते हैं,प्रथम तो हमने स्निग्ध म्रादि भावों से उनका म्रर्चन किया है। यहां गोपियों ने पूजन कहा, न कि भोग कहा, जिससे भ्रपने में काम का ग्रभाव दिखाया है, किन्तु यह भी बताया है कि भगवान का स्त्रियों से प्रीति करने का अभ्यास भी है। पुरुष, साधारण रस में भी किसी समय प्रवृत्त हो जाता है, इस प्रकार भगवान की हम में प्रवृत्ति हो गई थी । ग्रब तो यहां से उत्तम स्त्रियां मिली हैं, किन्तु भगवान की उनमें स्वत: प्रवृत्ति नहीं होगी, जो वे चाहेंगी तो प्रीति करेंगे, इस कारण से गोपियां प्रश्न करतीं हैं कि उनसे प्रीति करते हैं कि नहीं ? प्रश्न करने का ग्रन्य कारएा भी बताते हैं कि ब्रह्मानन्द रूप ग्रानन्द की तुलना में स्त्री से प्राप्त ग्रानन्द ग्रधम प्रकार का है, जिससे उस ग्रधम ग्रानन्द से निवृत्ति भी हो सकती है। यदि वे ग्राग्रह करें तो प्रवृत्ति भी हो सकती है, ग्रतः बताईए कि क्या हुम्रा ? अर्थात् प्रीति करते हैं वा नहीं ? प्रथम निर्लंज्जत। सिद्धि के लिए भगवान् में स्नेह दृष्टि होती है, अर्थात् भगवान् को स्नेह युक्त होकर देखें, जिससे भगवान् का उदारता-धर्म हम में आ गया है। इस प्रकार की उदार हिंड से देखने लगे, वह उदार हिंड ऐसी है कि मध्य में

१- ढिटाई वा निर्लज्जता से, २- पुजन।

शब्द का ब्यवधान होते हुए भी भगवान् को म्रानन्द देने वाली है तथा सब को सर्व पुरुषार्थ देने वाली है। इस प्रकार की उदार हिंट होने पर मध्य में हास करे, वह हास ग्रपने पुरुषार्थ की सूचना करने वाला है। इस प्रकार का हास प्रथम प्रवृत्ति में होता है, पश्चात् कृतार्थता होती है, जिस समय नेत्रों में लज्जा प्रकट होती है. यही कृतार्थता को सूचित करती है। इस प्रकार के ईक्षण से भगवान की पूजा की है। हिंद स्नेह द्वारा ही भगवान् को ग्रपनी ग्रोर खेंचती है, ग्रर्थात् भगवान् प्रथम स्नेह से सर्वाकार करते हैं। जब भगवान प्रसन्न होते हैं, तब प्रथम प्रवृत्ति होती है। उस समय लज्जा सहित हास होता है, ग्रनन्तर ग्रतिशय ग्रानन्द होने पर हँसी ग्राती है। पश्चात् भगवान् सर्व कलाग्रों का दान करते है, जिससे यह लीला उदार कही जाती है एवं भगवान की उदारता प्रकट होती है ॥४१॥

श्राभास - ननु निर्लेपो भगवान् किमित्येवं करिष्यतीति श्राशङ्क्याभिप्रायमाहः। कथमिति।

श्राभासार्थं - भगवान् तो निलेंप हैं, वे इस प्रकार की लीला कैसे करेंगे ? इस प्रकार की शङ्का का 'कथं रति' श्लोक में स्रभिप्राय बतातीं हैं।

श्लोक-कथं रतिविशेषज्ञः प्रियश्च वरयोषिताम् । नानुबध्येत तद्वाक्येविश्रमेशानुभावितः ॥४२॥

श्लोकार्थ - भगवान रित के भेदों को विशेष प्रकार से जानते हैं तथा उत्तम सियों के प्रीति के विषय हैं। उनके वाक्य एवं विलासों से धनुभावित होने पर कैसे उनमें प्रेम न बढावेंगे ? ॥४२॥

सबोधनी—स हि सर्वरतिविशेषान् जानाति, नागरको बन्धो नागरीष्वेव भवति, अन्यथेदं ज्ञानं च्यर्थं स्यात् । कदाचिदेतदवर्यं प्रकटनीयम्, स्व-कीयासु तु न भवश्येव । किश्व । उत्तमस्त्रीगां स प्रियः प्रीतिविषयः, ग्रन्यथोत्तमत्वमेव न स्यात्, म्रतस्तासां जन्मसाफल्याय स्वस्य ज्ञानसाफल्याय च कथं तद्रसाभिनिविष्टो न भवेदिस्याहः नानुब-ध्येतेति। ग्रनबन्धो नाम निरन्तरं वर्द्धमाना प्रीति:, यथा रैतोमात्रेगा न प्रीतिनाष्युप्तेनाष्यहप-वृद्धे नापि जातमात्र ग्रङ्कुरे यथा सर्वगुगासंपन्ने पुत्रे भवति, ग्रयमनुबन्धः, ग्रतः कथं निरन्तरं

वद्धंमानया प्रीत्या नानुबध्येत । नन् तथापि पोषकाभावान् मूर्खे पुत्र इव नानुबन्धः स्यात् । तत्राह तद्वाक्यैरिति, तासां वाक्यानि विभ्रमाश्च, मनोन्रञ्जनं चकारार्थः। एव कायवाङमनसाम्-त्तमधर्मेरनुभावितः ग्रनुभवपर्यन्तं नोतः, भाव-कद्रव्येरेव वा भावितः, श्रन्भवयुक्तो वा कारितः, स्रभिनिविष्टो हि रसः स्वानुभावं जनयति। वाक्यादीनि चोहीपकानि । स्रतो भगवान् प्रकार-द्वयेनापि विभक्तवीर्य स्राविभूतः सम्यग्भावित इति गोपिकानां दोषाभावपूर्विका सर्वगूरणसिद्धि-निरूपिता ॥४२॥

व्याख्यार्थ - सर्व प्रकार के रित के भेदों को भगवान् जानते हैं, नगर की स्त्रियों में ही नाग-रिक बन्ध होता है, यदि यों (वे) न कर सकें तो यह सर्व प्रकार के रित भेद का ज्ञान व्यर्थ हो जावे। कभी तो वह अवश्य प्रकट करना चाहिए। वह बन्ध स्वकीय आं में नहीं हो सकता है और विशेष यह है कि वे उत्तम स्त्रियोंके प्रीतिपात्र हैं। यदि (वे वैसा न करें तो उन का उत्तमपन ही चलाजावे,इसी कारएा से उन स्त्रियों के जन्म को सफल करने और अपने ज्ञान की सफलता के वास्ते निर्लोप होते हए भी उस रस में प्रवेश क्यों न करें ? रित विशेष का ज्ञान तथा पुर की स्त्रियों का प्रियत्व ये दोनों यों करने में कारण है ग्रीर भगवान् का भी वैसा ही ग्रिभिप्राय है। निरन्तर प्रीति बढ़ती ही रहे, जिसको 'अनुबन्ध' कहा जाता है। केवल वीर्य विमोक से प्रीति नहीं बढ़ती है, बीज बोने से उत्पन्न छोटे ग्रङ्कूर में भी प्रीति नहीं बढती है। जैसी परिपक धान एवं सर्व गुरा सम्पन्न पुत्र में प्रीति होती है और विशेष बढती भी है, वैसे ही यहां भी निरन्तर अनुबन्ध के कारण भगवान उनके प्रेम में कंसे वद्ध न होंगे ? प्रीति हो, किन्तू प्रीति के पोषक गूणों का ग्रभाव होवे तो जैसे मूर्ख पुत्र जो पिता के प्रेम का पोषक नहीं है तो उसमें पिता की प्रीति नहीं बढती है। इसके उत्तर में कहतीं हैं कि उनके वाक्य ग्रीर विलास एवं मन का रखन करने का ढंग ऐसा है, जिसने काया, वागी तथा मन के उत्तम धर्मी से अनुभव करा दिया है अथवा भाव भक्त द्रव्यों से प्रभावित किया है। जो रस हृदय के भीतर प्रवेश हुआ वह अपना प्रभाव प्रकट करेगा ही, वे वाक्य उद्दीपन करने वाले हैं, रस का प्रभाव ही ऐसा है, जो प्रीति को निरन्तर बढाता ही रहता है, अत: भगवान रित विशेषज्ञ होने से तथा पुर की स्त्रियों के प्रीतम होने से प्रपना वीर्य दोनों शक्तियों में विभाजित कर

श्रामास—भगवानिदानीमुपदेशेनगुरुर्जातः, ग्रस्माभिस्तु पूर्ववासनया पूर्वावस्थावश्यं स्मर्ताव्यः, तथा सित भगवता चेत्स भावः त्यज्यते, तदा ग्रस्माकमपराधो भवतीति भगवतः तस्या ग्रवस्थायाः स्मरणं पृच्छन्ति श्रिष स्मरतीति।

कृष्ण रूप से ग्राविभूत हुए हैं। वैसे स्वरूप का सम्यक् प्रकार से ग्रनुभव किया है, जिससे गोपिकाग्री

स्राभासार्थ—भगवान तो स्रब उपदेश देकर हमारे गुरु बने हैं, हमको तो पूर्व की वासना से उनकी पूर्वावस्था स्रवश्य स्मरण करनी चाहिए यों करने से यदि भगवान् उस भाव को छोड़ देते हैं तो हम लोगों का इसमें स्रपराध न होगा, जिससे भगवान् को उस स्रवस्था का स्मरण है वा नहीं ? 'ग्रिप स्मरित' श्लोक से पूछती हैं।

श्लोक—श्रिव स्मरित नः साधो गोविन्दः प्रस्तुते क्वित् । गोष्ठीमध्ये पुरस्तीएां ग्राम्याः स्वैरकथान्तरे ।।४३॥

ने निर्दोष सर्व गुणों की सिद्धि प्राप्त की है।।४२।।

१- नगर की उत्तम स्त्रियों।

२- पुष्पादि से।

श्लोकार्थ—हे साधु ! गोविन्द भगवान् ! नगर की स्त्रियों की सभा में स्वच्छन्द बातचीत करते हुए किसी प्रसङ्ग में हम गाँव वालियों को भी कभी याद करते हैं ? ॥४३॥

सुबोधनी — संभावनया प्रशः। ननु स्मरणा-भावे कथं उपदेशार्थं प्रेषण्मिति चेत्तत्राहुः पुर-खोणां गोष्ठीमध्य इति । न तु शास्त्रार्थज्ञानभाव-नादशायाम् । नन्वेवमुपदेष्टा स्मरिष्यतीति का सभावना, तत्राह गोविन्द इति । स ह्यस्माकिम-न्द्रः,इन्द्रत्वायैव चास्मदुपयोगं कृतवान् । किञ्च । ग्रनुभूतत्वात्ताहशपदार्थानुभवे सहशादयः संस्कार-बोधका इति कदाचित्स्मरणं भवेत्तदाहुः प्रस्तुते क्किविति। तदा हि भगवान् स्वाभिलिषतावस्थः सत्यसङ्कल्पश्च, ततस्तामप्यवस्थां सम्पादयेत्। किञ्च। व्यावर्तकत्वेनास्मरस्मरणमावश्यकमिन्याहुः ग्रास्या इति। कथमेवमन्यथाबन्धं करोषि गोपिकेवेति। स्वैरकथायाः स्वेच्छाकथायाः श्रन्तरे मध्ये। नन्वेतदहं कथं जाने तत्राहुः साधो इति। सर्वोपकारो च भगवान्, श्रतो गुह्यमपि वक्तव्य-मिति भावः॥४३॥

व्याख्यार्थ — यह प्रश्न संभावना से किया है, यदि ग्रापका स्मरण उनको न होता तो उपदेश के लिए मुफ्ते कैसे भेजते ? जिसके उत्तर में कहती हैं-जब हमको शास्त्रार्थ का ज्ञान कराने का विचार करते होंगे उस समय हमको याद करते होंगे, जिससे ग्रापको यहाँ उपदेश के लिए भेजा है, किन्तु हमारा प्रश्न है, कि जब नगर की चतुर स्त्रियों से बातचीत करते हैं उस समय हम गवाँरिनयों का स्मरण करते हैं कि नहीं?

यदि ग्राप कहो कि जो इस प्रकार का उपदेश देने वाले हैं, वे ग्रापको उस समय स्मरण करेंगे, ऐसी संभावना तुम कैसे करती हो ? जिसके उत्तर में कहती है कि 'गोविन्द' हैं ग्रर्थात् हमारे इन्द्र हैं, इन्द्रपन के कारण ही हमारा उपयोग किया है। उस वक्त स्मरण करने का हम इसलिए पूछती हैं कि संयोग रस का हमारे साथ ग्रनुभव किया है वैसा ही वहां नागर स्त्रियों से संलापादि समय में ग्रनुभव करते हैं, तो यह प्रकृति सिद्ध है कि जिसका ग्रनुभव किया हुग्रा है वैसा ही विषय ग्रावे तो पूर्व ग्रनुभूत का स्मरण हो ग्राता है, ग्रतः ग्राप वताईए कि उस समय कभी स्मरण होता है कि नहीं ? उस वक्त भगवान् ग्रपनी इच्छा वाले थे तथा सत्यसङ्कल्प थे; जिससे वहां उस ग्रवस्था का प्रादुर्भाव भी कर सकते हैं ग्रीर विशेष यह है कि व्यावर्तक से हमारा स्मरण उस समय ग्रावश्यक है, उसका कारण कहती हैं कि 'ग्राम्याः' हम गांव की स्त्रियां गर्वारिन हैं, ग्रतः ग्राम्य बन्ध में ही हम प्रसन्न हो जाती हैं। यदि नगर की स्त्रियों से वैसा बन्ध किया तो वे कह देंगी कि यह बन्ध में ही हम प्रसन्न हो जाती हैं। यदि नगर की स्त्रियों से वैसा बन्ध किया तो वे कह देंगी कि यह बन्ध तो हमारे योग्य नहीं है ग्रन्य प्रकार का है, ग्रर्थात् ग्राम की गोपियों के योग्य यह बन्ध है। जब स्वेच्छा पूर्वक कथा कहते हैं तब उस कथा में हमें स्मरण करते हैं ? इसके उत्तर में यदि ग्राप कहो कि इस गुप्त विषय को मैं कैसे जानूं ? इसके उत्तर में कहती हैं कि 'हे साघो ग्राप साधु हैं', भगवान सर्व का उपकार करने वाले हैं, ग्रतः गुह्य बात भी ग्रपने प्रेमी विकार रहित ग्रन्तरङ्ग साधु पुरुष को बताते हैं, इसलिए ग्रापको इसका ज्ञान ग्रवश्य होगा, जिससे ही हम ग्राप से पूछ रहीं हैं ॥४३॥

१- अनुमान वा कल्पना। २- यों कहकर अपने में काम का स्रभाव सिद्ध किया -(प्रकाशकार का स्राशय)

श्रामास—विशेषतो लीलामपि पूर्ववत् स्मरतीति पृच्छन्ति ताः कि निशाः स्मरतीति।

श्राभासार्थ — पूर्व की भांति (क्या) लीलाग्नों को भी स्मरण करते हैं ? यों विशेष प्रकार से 'ताः किं निशाः' श्लोक से पूछती हैं।

श्लोक—ताः कि निशाः स्मरित यासु तदा प्रियामिर्वृ त्दावने कुमुदकुन्दशशाङ्करम्ये ।
रेमे क्रणचरणतूपुररासगोष्ट्यामस्माभिरीडितमनोज्ञकथा कदाचित् ॥४४॥

श्लोकार्थ—कुमुद, कुन्द पुष्प तथा चन्द्रमा से सुशोभित वृन्दावन में; नूपुर की भँकार वालो, रास मण्डली में, हमारे साथ भगवान ने जिन रात्रियों में रमण किया था, उस वक्त हमने उनकी मनोहर स्तुति को थी, उन रातों को भी कभी भगवान याद करते हैं ? ।।४४।।

मुबोधनी—ताहशधर्मविशिष्टाश्चेद् वयं स्मृताः तदा भगवत्परितोषणे गुरुदक्षिणायामपि न किश्चिद्देयं स्यात्, ताः पूर्वा वरदत्ता 'मयेमा रंस्यथ क्षपा' इति, स्वदत्तान् हि स्मरपि सर्वोपि । किं कालस्मरणेनेत्याशङ्क्ष्य तद्गतं विशेषमाहुः यास्वित । यामु तदा रेमे । न तु साम्प्रतम् । कालदेशयोविद्यमानत्वेपि रमणाभावात् पुनः पुनः स्मरणम् । तदा वा वयं प्रियाः प्रधुना तु शिष्याः । वृत्दावन इति । स्वच्छन्दलीलास्थानमुक्तम्, नैव लीला नगरेषु संभवति । कुमुदैः कुन्दैः शशाङ्कोन च रम्ये, क्वचिद्दोषोप्यन्यत्र गुणः, यद्यपि शशाङ्कस्तथापि कामे उद्बोधकः । कुमुदमपि रात्रिविकासि । चन्द्रः ससामग्रीकः तत्र रतिवर्द्धनोस्तीति ज्ञापयितुमेवं प्रक्रिया निरूपिता।

कुन्दाः सर्वकालीनपुष्पाणि । रात्रिविशेषपुष्पाणि साधारणानि, तेषां विकासहेतुश्च यत्र रतिवर्द्धनः, तत्रापि रसोत्पत्त्यथं क्वणच्चरण्नपुराणां स्त्रीणां यो रासः तत्सभायामस्माभिः सर्वाभिरेवेडिता मनोज्ञा कथा यस्य । कदाविदिति तस्या श्रव-स्थाया दुलंभत्वम्, यदीदानीमपि भवेन् मनोज्ञ-कथया ईडितो भवेत् । ततो लौकिकमपि कुर्यात् । श्रस्माभिरिति प्रमाणमुक्तम् । क्वणन्ति चरणेषु नपुराणीति भगवदालम्बनादिभावः सूचितः । यतोस्माननर्तयत् ततो नृत्यगीतादिना समाराधितो भगवान्, तच्चेत्समिरिष्यति तदा साधनरहिता श्रपि कृतार्था भविष्यामः, दोषनिवृत्तावेव तात्प-र्यमिति भगवतोपि मनोनिग्रहो नाभिप्रेतः ।४४।

व्याल्यार्थ — ऊपर कहे हुए धर्मों से युक्त हमको यदि उन रात्रियों के साथ, स्मरण करते हैं तो जाना जाता है; कि भगवान् हमारे पर प्रसन्न हैं तब तो ग्रब जो उपदेश भेजकर गुरुजी बने हैं, उसकी दक्षिणा में कुछ भी देना न पड़ेगा, वे रातें वर में दी थीं, जिनमें रमण किया था तथा ग्रब की रातें नहीं, जिनमें ग्राप (वे) हमारे पास नहीं हैं, काल ग्रौर देश दोनों विद्यमान है, किन्तू रमण का ग्रभाव

है, जिससे बार बार स्मरण होता है। तब हम प्रियाएँ थीं ग्रव शिष्याएँ हैं। जिन रात्रिश्रों में हमसे रमण किया था, उन रात्रियों में वह स्थान भी रमण के योग्य वृन्दावन था। जिसमें स्वच्छन्द प्रकार से लीला हो सकती थी; क्योंकि वहाँ किसी प्रकार का प्रतिबन्ध नहीं था। इस प्रकार नगरों में लीला नहीं हो सकती है। वह वृन्दावन रमएा स्थान क्यों था ? उसके गुएा बताते हैं कि जिसको कुमुद, कुन्द ग्रीर शशाङ्क 'सुशोभित कर रहे हैं। 'क्वचिद्दोषोऽपि ग्रन्यत्र गुराः' एक स्थान पर जो दोष है, वही दूसरे स्थान पर गुएा होता है। यद्यपि शशाङ्क होने से चन्द्र कलिङ्कत(दाष वाला) है, किन्तु यहाँ वही काम को उद्बोध कराने वाला होने से गुरा रूप है। 'कुमुद'पुष्प भी रात्रि को विकास वाले होते हैं। सामग्री सहित चन्द्रमा रित की वृद्धि करता है, यह जताने के लिए ही यह प्रक्रिया बताई है। कुन्द पुष्प सब कालों में खिले रहते हैं। रात्रि के विशेष पुष्प साधारण है, इनका विकास करने बाला तथा रित की वृद्धि करने वाला चन्द्र है। उसमें भी रस की उत्पत्ति के लिए जहाँ भन्कार युक्त नूपुर वाली स्त्रियों का रास हो रहा है, जिसमें हम जिन प्रभु की मनहर कथा से स्तुति कर रही हैं, वैसी रमण वाली रात्रियों को अचानक भी स्मरण करते हैं ? कारण कि ऐसी अवस्था दुर्लभ है। जो अभी भी यों लीला होवे तो हम मनहर कथा आयों से उनकी स्तुति करें। पश्चात् लौकिक भी करें। ग्रर्थात् बाह्य रमण हमारे साथ करें। यों कह कर हमने प्रमाण बता दिया है। चरगों में 'नूपुर' शब्द कर रहे हैं, जिससे यह बताया गया है कि भगवान् स्रालम्बन स्रादि भाव युक्त हैं। प्यारे ने हमको नृत्य कराया ग्रौर हमने नृत्य गीत ग्रादि से प्रीतम की ग्राराधना की है। यदि इसको याद करते होंगे तो साधन रहित होते हुए भी हम कृतार्थ हो जाएँगी। इस प्रकार कहने का तात्पर्य है कि हमारे दोष निवृत्त हो गए हैं। भगवान के मन का निग्रह होना भी हमको इब्ट नहीं है ॥४४॥

म्राभास — उपदेशेन वयं तथा भविष्याम एव, तथापि पूर्ववत् पुनः कि कृपां करिष्यतीत्यभिप्रायेणाहरप्येष्यतीति ।

ग्राभासार्थ - भगवान् ने जिस प्रकार का उपदेश दिया है, वैसी हम बनेंगी ही, किन्तु यह तो बतास्रो कि वे पूर्व की भाँति फिर क्या कृपा करेंगे ? इस स्रभिप्राय को 'सप्येष्यतीह' श्लोक में प्रकट करते हैं।

श्लोक-म्प्रप्येष्यतीह दाशाहंस्तप्ताः स्वकृतया शुचा । सञ्जीवयत् तु नो गात्रैयंथेन्द्रो वनमम्बुदैः ॥४५॥

श्लोकार्थ - जैसे इन्द्र मेघों से वन को जीवित करता है; वैसे हो प्रभुकृत शीक से सन्तप्त हमको भ्रपने श्रीभङ्गों के स्पर्श भ्रादि से जीवित करने के क्या लिए यहाँ पधारेंगे ? ॥४४॥

१- चन्द्रमा : जिसके मध्य में खरगोश का चिन्ह है।

सुबोधिनी - ग्रन्यथा 'नो चेद्वयं' इति वाक्यं श्रुत्वा किमिति भोगमञ्जोकृतवान् । तस्मादुत्कटं कामं दूरीकृत्य कोमले जाते पश्चाद्पदेशफल भविष्यतीति पूनः पूर्ववदाकाङ्क्षा । तत्र गमने त सुख न भविष्यतीति ज्ञातम्, स्वच्छन्दाभावात्। नन्वीश्वरः कथमायास्यतीति चेत्तत्राहः दाशाहं इति । दाशानामर्हः योग्यः, यो हि दयालुः सूतरां परदु:खाभिनिविष्ट:। एवं तापहारकभगवद्धर्मान् निरूप्य स्वतापमाहः । तप्ता इति । ग्राध्यात्मिका-दितापव्यावृत्त्यर्थं ज्ञानोपदेश एव क्रियत इति चेत्तत्राहुः स्वकृतया शुचा इति । श्रयं शोको भग-वतेव सम्पादितः स्वनिगंमनात्। शुचा च द्रव-माएगा जाता इति साम्प्रतं शुद्रा एव कथम्पदेश-

योग्या इति भावः । तस्माच्छोके गत एवाधि-कार: । किञ्च । जीवने हि जाते पश्चात्सवीमेवैततः सकाममरणे तु न मुक्तिः, अत इदानीं जीवनं यथा भवति तथा गात्रैः मुखारविन्दादिभिः नोस्मान् सञ्जीवयन् किमायास्यति । तुशब्दो ज्ञानपक्षं वारयति । ननु विशेषतो भगवत एवंक-रगो को हेतुरिति चेतत्राह । यथेन्द्र इति । साधा-रएामेव वन खाण्डववनं वा, न हि पर्जन्यादन्यः दावानलं शामयति । गृहदाहादयस्तु जलान्तरे-गापि शाम्यन्ति, तस्मात् क्रिष्टानां तापनाशश्चे-दादौ भवेत् पश्चाद् ज्ञानं प्रवर्ततामिति समग्रो मनोरथः ॥४४॥

व्याख्यार्थ - ग्रापका केवल उपदेश देने में ही तात्पर्य है ग्रीर कृपा नहीं करनी है तो 'नो चेद्वयं यह वाक्य सुनकर फिर भोग करना स्वीकार क्यों किया ? इस कारएा से उत्कट काम को जब मिटाकर कोमल करोगे, तब उपदेश का फल होगा; यह कहने से फिर पहले की भौति अपनी इच्छा प्रकट की है। वहाँ जाने पर सुख नहीं मिलेगा। यों हमने समक्ष लिया है, कारएा कि वहाँ स्वच्छ-दता का ग्रभाव रहेगा। ग्राप न जाग्रोगी तो भला ईश्वर कैसे पधारेंगे ? इसके उत्तर में कहती हैं कि 'दाशार्ह:' विष्णु है, ग्रत: पालक होने से दयालु हैं ही, दूसरों के दु:खों पर ध्यान देते रहते हैं और उनको मिटाते ही हैं। इस प्रकार भगवान् के ताप हरएा करने वाले धर्मों का निरूपएा कर अपना ताप प्रकट कर बताती हैं। 'तप्ता.' हम तापयुक्त हैं, इस पर कहते हैं कि आध्यात्मिक म्रादि तायों के मिटाने के लिए तो यह ज्ञानोपदेश दिया है। यदि यों कहो तो यह कहना युक्त नहीं है; क्योंकि हमको वह ताप नहीं है। हमारा ताप तो स्वयं भगवान ने हमको छोड़कर मथुरा जाने से किया है। हम उस ताप को मिटवाना चाहती हैं, ग्रब तो शोक से हम द्रवीभूत हो गई हैं; जिससे शूद्र होने से उपदेश के योग्य नहीं रही हैं। इससे शोक नष्ट होने के ग्रनन्तर उपदेश सुनने का ग्रधि-कार प्राप्त होगा, तब उपदेश करो। जब जीवन होगा, तब यह सर्व सिद्ध हो सकेगा। यदि हमारी कामना पूर्ण न हुई ग्रोर हम सकाम ही मर गई, तो मुक्ति नहीं होगी, ग्रतः ग्रब तो जैसे जीवन टिक सके, वैसे मुखारविन्द ग्रादि श्रीग्रङ्गों से हमको जिलाने के लिए क्या ग्रावेंगे ? 'तु' शब्द ज्ञान पक्ष के निवारए। के लिए हैं। अर्थात् हमको अब इस ज्ञानोपदेश की आवश्यकता नहीं है। भगवान् जैसे आप कहती हैं इस प्रकार करें. जिसमें क्या कारण या साधन है ? यदि यों कहते हो, तो हमारा यह उत्तर है कि 'यथेन्द्रः' घर ग्रादि में त्राग लगती है, तो वह किसी भी जल से बुफाई जाती है, किन्तु साधा-रगा वन में यदि दावानल लगती है, तो उसको सिवाय इन्द्र के कोई शान्त नहीं कर सकता है। इन्द्र

जब कृपा कर वृष्टि करता है, तब वह शान्त होती है। ग्रतः हमारे ताप की शान्ति तो भगवान् ही पधार कर करेंगे तो होगी, ग्रन्यथा नहीं। इसलिए हमारी सम्पूर्ण इच्छा है कि प्रथम ताप शान्त होवे, ग्रनन्तर उपदेश द्वारा ज्ञान मिले।।४५।।

श्राभास—संभावनयैतदुक्त्वा युक्त्या निषेधमाहुः कस्मादिति।

ग्राभासार्थ — ग्रनुमान से या कल्पना से कहा कि भगवान् ग्रावेंगे, किन्तु युक्ति से ग्रब कहती हैं कि वे नहीं ग्रावेंगे, जिसका कारण 'कस्मान्' श्लोक में कहती हैं।

श्लोक—कस्मात्कृष्ण इहायाति प्राप्तराज्यो हताहितः ।
नरेन्द्रकन्या उद्वाह्य प्रोतः सर्वसुहृदूतः ॥४६॥

श्लोकार्थ — राज्य ले लिया, शत्रुश्रों को मार भगाया, सब प्रकार के सम्बन्धी भी मिल गए, राजाश्रों की कन्याश्रों से विवाह भी कर लिए; यों सर्व कार्य पूर्ण होने से श्रानन्द वाले श्रीकृष्ण श्रब यहाँ क्यों श्रावेंगे ? ।।४६॥

सुबोधिनी — कस्मात्कृष्ण इहायास्यतीत्यर्थः। वर्तमानप्रयोगेणैतज् ज्ञापयन्ति । यद्यागच्छेत्, इदानीमेवागच्छेत्, द्वयमपि कृत्वा गच्छेत्,विलम्बे प्रयोजनाभावात् । ननु साम्प्रतं नागर्यः स्त्रियो भक्ता इति तासां समाधानानन्तरमायास्यतीति चेत् तत्राहुः प्राप्तराज्य इति । उत्तरोत्तारमागमने प्रतिबन्धा एव भविष्यन्तीति । स्रादौ राज्यमेव, ततो मारणीयाः शत्रवः, ततो दिग्वजये नरेन्द्र-कन्यानामुद्दाहः । ततस्तासु प्रीतिः । ततः सर्व-सुहृद्दृतः पुत्रपौत्रादिभिः परिवृतः, ततः सर्वानुरो-धयुक्तः कथमायास्यतीति भावः ॥४६॥

ह्याख्यार्थ — ग्रव कृष्ण किसलिए ग्राएँगे? वर्तमान किया 'ग्रायास्यति' कहने का तात्पर्य यह है कि यहाँ जो दो कार्य हैं, उनको यदि करना हो तो ग्रव ग्रावें; ग्राकर १-हमारे काम की शान्ति तथा २-उपदेश; दोनों कार्य करके फिर लौट जावें, देरी क्यों करते हैं ? यदि कहो कि ग्रव ग्राने में नागरी स्त्रियाँ जो ग्रव भक्त होकर प्रेम करने लगीं हैं; उनको ग्रव ही त्याग कर ग्राना योग्य नहीं है, ग्रतः उनके समाधान करने के ग्रनन्तर पधारेंगे। इसके उत्तर में हमारा कहना है कि यों तो एक प्रतिबन्ध टलेगा तो दूसरा प्राप्त होगा; क्योंकि ग्रव तो राज्य मिल गया है। उसके ग्रनेक कार्य ग्राने में प्रतिबन्ध होते रहेंगे। फिर राज्य के तो ग्रनेक शत्रु होते हैं। उनको नाश करना पड़ता है, इस प्रकार प्रतिबन्ध ग्राते हीं रहते हैं। राज्य के शत्रुग्रों को नाश कर विजय प्राप्त होने से राजाग्रों की कन्याग्रों से विवाह होंगे। पुनः उन स्त्रियों से प्रेम जगेगा, ग्रनन्तर पुत्र-पौत्रादि उत्पन्न होंगे, जिनसे रस प्राप्त करने में संलग्न रहेंगे। यदि तब ग्राने की चेष्टा भी करेंगे तो वे सब ग्राने नहीं देंगे, ऐसी हालत में वे यहाँ कैसे ग्रा सकेंगे ?।।४६।।

श्राभास—ननु यथा ते अनुरोध्याः तथा यूयमपीति ततः समायास्यतीति चेत्तत्राहुः किमस्माभिरिति ।

श्राभासार्थ — जैसे उनका कहा हुआ मानते हैं, वैसे ही श्रापका भी कहना मानकर यहाँ पधा-रेंगे; यदि यों कहें तो इस पर यह उत्तर है, जिसका वर्णन 'किमस्माभि ' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — किमस्मामिर्वनौकोभिरन्याभिर्वा महात्मनः । श्रीपतेराष्तकामस्य क्रियेतार्थः कृतात्मनः ।।४७॥

श्लोकार्थ — लक्ष्मी के पति, पूर्णकाम, कृतात्मा श्रीर महात्मा भगवान को वन में रहने वाली हमसे तथा श्रन्य स्त्रियों से कोई प्रयोजन नहीं है, श्रतः क्यों श्रावेंगे? ।४७।

सुबोधनी — ग्रस्मत्तापो वा श्रागमने हेतुः भगवदपेक्षा वा । ग्राद्ये इदानीमेवागच्छेत् । निन्वदानीं महत्कार्यमस्तीति चेत्तत्राहुः ग्रन्याभि-चेति । स्वोपकारात्कार्यावश्यकत्वं नत्वन्योपका-रात्, तथा सति वयमेवावश्यकाः, स्वार्थे तु किमस्माभिरन्याभिर्वा, स्वस्य सर्वथा ग्रप्रयोजक-त्वमाहुः वनौकोभिरिति । वनचर्यो वयम् । ग्रनेन वानरतुल्यत्वात् सर्वधर्मबहिष्कारः सूचितः । ग्रस्तु वा धर्मवत्वं तथापि भगवतो न कोप्युपकार इत्याह ग्रन्याभिर्वेति । वेत्यनादरे । सर्वत्र हेतुर्महात्मन इति । स हि महानेव । न हि महतोन्यापेक्षा, तत्राप्यात्मनः । स हि सर्वान् स्वत एव व्याप्नोति ।
महानुभावस्य वा, इत्यलौकिक उपाय उक्तः ।
लोकिकमाह श्रीपतेरिति । स हि लक्ष्मीपितः,
सर्विपेक्षापूरिका हि सा सेवकानामिष, किमुत
स्वाभिनः । किञ्च । ग्राप्तकामस्येति । ग्राप्ताः स्वत
एव कामा येन । ग्रन्येषामिष कामानां फलदाता
स्वयं कथं पूर्णकामो न भवेत् । ग्रतोस्मदादिभिः
को वा ग्रथः क्रियेत । किञ्च । कृतात्मन इति ।
कृताः स्वार्थमात्मानो येन । सर्वे हि कीडार्थमेव
तेन जिनताः, वशीकृतिचित्ता इति एके ।।४७।।

क्याख्यार्थ — भगवान् के यहाँ पधारने के दो कारण हैं। एक हम संतप्त हैं, ग्रतः हमारे संताप को मिटाना है। दूसरा उनको हमारी ग्रपेक्षा हो तो पधारें। यदि पहला कारणहमारा सन्ताप मानें, तो ग्रव ही पधारें। ग्रापके लिए ग्रव पधारें तो सही. किन्तु ग्रभी उनको वहाँ बड़े-२ कार्य हैं। जिसके उत्तर में कहती हैं कि ग्रपने स्वयं के उपकार करने से वह कार्य ग्रावश्यक होगा, दूसरों के उपकार करने से वह कार्य ग्रावश्यक नहीं है, ग्रतः दूसरों के उपकार रूप ग्रावश्यक कार्यों की तुलना में हमारा ताप मिटाना ही ग्रावश्यक है; क्योंकि हम ग्रात तप्त हैं, यदि ग्रपना ही उपकार करना है, तो फिर हमसे ग्रथवा ग्रन्यों से उनका क्या प्रयोजन है ? जिसमें भी हमसे तो कोई प्रयोजन नहीं है। कारण कि हम वन में रहने वाली वानरों के समान सर्व प्रकार के रस शास्त्र सिद्ध धर्मों से बहिष्कृत हैं। विशेष ग्रवस्था से जो उस समय दैन्य का ग्राविर्माव हुग्ना था, जिससे यों कहा है। फिर ग्रनादर से कहती हैं कि धर्मत्व हो, तो भी उससे भगवान् का कोई भी उपकार न होगा, ग्रतः दूसरी से भी कोई प्रयोजन नहीं है, ग्रतः क्यों पधारेंगे ? सब स्थान पर ग्रथित किसी के लिए भी न पधारने का यह भी कारण है कि वे बड़े हैं। बड़ों को किसी की ग्रपेक्षा नहीं रहती है। इसमें भी ग्राप सर्वत्र व्याप्त हैं, जिससे ग्रात्मा की भी उनको ग्रावश्यकता नहीं है ग्रीर फिर वे महान् प्रभाव वाले हैं, यह ग्रलौकिक उपाय कहा है। ग्रव लौकिक नीति से कहती हैं, वे लक्ष्मी के पित हैं, जो सेवकों की भी इच्छा पूर्ण करे, जिसके लिए कहना ही

क्या है ग्रौर विशेष में जो दूसरों की कामनाग्रों को भी फल देकर पूर्ण करते हैं, वह स्वयं कैसे पूर्ण काम न होंगे ? ग्रवश्य होंगे ही । जब वे स्वयं पूर्ण काम हैं तो हम लोगों से उनका कौनसा ग्रर्थ सिद्ध होगा ? कुछ नहीं। उससे भी ग्राप में विशेषता यह है कि ये सब ग्रात्माएँ ग्रपनी क्रीड़ा के लिए ही म्रापने उत्पन्न की हैं। कुछ विद्वान् 'कृतात्मनः' पद का भावार्थ करते हैं कि भगवान् ने सबके चित्तों को ग्रपने वश कर लिए हैं ॥४७॥

श्राभास—तह्यों वं सति किं कर्तव्यमित्याशङ्कच कश्चिदुपायं परिकल्प्य दूषयन्ति परं सौख्यमिति ।

श्राभासार्थ - यदि यों है तो क्या करना चाहिए ? किसी उपाय की कल्पना कर उसको 'परं सौख्यं' श्लोक में दूषित करते हैं।

श्लोक - परं सौख्यं हि नैराइयं स्वैरिण्यप्याह पिङ्गला । तज्जानतीनां नः कृष्णो तथाप्याञ्चा दुरत्यया ॥४८॥

श्लोकार्थ - स्वेच्छाचारिगाी पिङ्गला नाम वाली वैश्या ने कहा है कि ग्राशा का त्याग ही सुख है। जिसको हम भी जानती हैं, किन्तु कृष्ण के लिए जो ग्राशा हैं, वह किसी तरह भी छूटती नहीं ॥४८॥

मुबोधिनी - प्राशा हि सर्वेषां दुःखहेतुः, सा त्यक्तव्येति साधनम्, 'प्रजापत ग्राशया वै श्राम्य-सीति' श्रुते: ग्रतो नैराश्यमेव श्रुत्यनुभवसिद्धं साधनम् । तस्य फलाव्यभिचारमाह परं सौख्य-मिति स्वभावतोपि परमसुखरूपम्। युक्तश्चाय-मर्थ:। 'स्रीपस्थ्यजैव्ह्यकार्पण्यात् गृहपालायते नरः' इति । किञ्च । या हि स्वैरिग्गी सा मनो-विक्षेपसहिता । भ्रन्यथैकत्र प्रतिष्ठिता स्यात्,सापि नैराध्यमङ्गोकृतवतीत्याह स्वैरिशोति। सञ्छिद्य कान्ताशा'मित्यग्रे वक्ष्यति । ग्रनेन ग्राशाया भ्रन्तो नास्तीत्यपि सूचितम् । पिङ्गला नाम वेश्या । इयमपि कथा नारदादिभिः श्रुता-र्षज्ञानेन वा ज्ञायते । तज्ज्ञानतीनामिप प्रकारतः फलतः उपपत्तितश्च । नोस्माकं सर्वासामेव। तिह कथं न स पक्ष ग्राद्रियत इति चेत्तत्राहः कृष्णे तथाप्याशा दुरत्ययेति । पिङ्गला हि कृष्णाशया इतराशां त्यक्तवती सर्वस्मात् कृष्णो-धिक इति । वयं किमाशया कृष्णाशां त्यक्ष्यामः। उत्कर्षः कृष्ण एव पर्यवसित इति । अवैदिक-त्वाद् एतासां स्राशापूर्त्यु पायापरिज्ञानम्, कृष्णाशा ततोपि सिद्धा भवेत् न वेति सन्देहश्च । 'तमाशा-व्रवीदि'त्यत्र तथा निर्गीतम् ॥४८॥

व्याख्यारथं - सबके दुःख का कारण ग्राशा ही है। जिसको त्यागना ही सुख का साधन है। जैसा कि यजुर्बाह्मण के तृतीयाष्ट्रक द्वादश प्रपाठक के द्वितीय ग्रनुवाद में कहा है कि 'प्रजापते ग्राशया वै श्राम्यसि' हे प्रजापित ! स्राप स्राशा से थक जाते हो स्रर्थात् स्राशा के कारण दुःखी होते हो। गोपियाँ श्रुति रूपा हैं, स्रतः उनको इस स्रार्ष ज्ञान की स्फूर्ति हुई है। जिससे स्राशों की सत्यता के

लिए वैदिक साधन ग्रवश्य करना चाहिए; किन्तु ग्रवैदिक\* होने से स्वयं वैदिक साधन नहीं कर सकती हैं, तो कृष्ण मिलने की ग्राशा सफल होगी या नहीं ? इसमें सन्देह है, जब गोपियाँ ग्रार्ष ज्ञान वाली हैं, तो उनमें ग्रज्ञान होना ही नहीं चाहिए। इसके उत्तर में कहा है कि जब वेद को जानने वाले ब्रह्मा को ग्रज्ञान है, तो गोपियों में हुग्रा तो क्या ग्राश्चर्य है ? स्वतन्त्र भक्ति मार्ग के पथ पर चलने वाली श्रुति रूपा गोपियों को तो वास्तव में श्रज्ञान है ही नहीं। श्रुतः कहती हैं कि पिङ्गला ने तो श्रीकृष्ण की श्राशा के लिए अन्य सब श्राशाश्रों को त्याग दिया, किन्तु किस पदार्थ की श्राशा के लिए हम श्रीकृष्ण की ग्राशा का त्याग करें ? यद्यपि श्रुति ग्रीर ग्रनुभव से निराशा ही सुख का साधन है। उस साधन का फल बदलने वाला नहीं है; क्योंकि वह निश्चित् साधन है तथा स्वभाव से भी परम सुख रूप है। अन्यथा जैसे कहा है कि 'भ्रौपस्थ जैव्ह्य कार्पण्यात् गृहपालायते नरः' यदि मनुष्य उपस्थ इन्द्रिय तथा जिह्वा की तृप्ति के लिए ग्राशावान् होकर रहे,तो कुत्ते जैसा होजाता है ग्रर्थात् वह मनुष्य नहीं किन्तु स्वान है; जो स्त्री स्वच्छन्द घूमने वाली है अर्थात् प्रत्येक पुरुष की अभिलाषा करती रहती है, उसके मन में सदैव विक्षेप होता है। यदि एक पुरुष में मन लगा हो, तो विक्षेप का नाश हो अर्थात् विक्षेप होए ही नहीं। इसको स्पष्ट करने के लिए पिङ्गला का हष्टान्त देती हैं कि उसने पति की म्राशा त्याग कर निराशा को ही सुख रूप समभ उसको ग्रहण किया, जिससे यह भी सुचित किया है कि ग्राशा का ग्रन्त ही नहीं है, पिङ्गला वैश्या को कथा का ज्ञान भी नारदादि ऋषियों के ग्रार्थ ज्ञान से ही हुग्रा है। हम सब जिसको प्रकार से, फल से ग्रीर उपपत्ति से जानती हैं, तो भी श्रीकृष्ण की ग्राशा का त्याग कठिन है। पिङ्गला ने तो श्रीकृष्ण से मिलने की ग्राशा से म्रन्य म्राशाम्रों का त्याग किया है; क्योंकि श्रीकृष्ण सबसे म्रधिक उत्तम हैं। श्रीकृष्ण से म्रधिक उत्तम भ्रन्य कौनसा पदार्थ है, जिसकी ग्राशा से श्रीकृष्ण की ग्राशा त्याग करे ? सबसे उत्कर्ष तो श्रीकृष्ण में ही पूर्ण होता है। ये अवैदिक हैं, अतः वेद में आशा पूर्ण होने के लिए जो साधन कहे हैं, उनका परिज्ञान इनको नहीं हैं। श्रीकृष्ण की प्राप्ति की स्राज्ञा उससे भी पूर्ण होगी या नहीं ? यह संदिग्ध है, 'तमाशाबवीत्' में इसका निर्णय हुम्रा है ॥४५॥

· श्राभास—नन्वाशापरित्यागे पदार्थविस्मर्गं हेतुरस्ति, तस्मिन् कृते श्राशा निवर्तत इति चेत्तत्राहुः क उत्सहेतेति।

स्राभासार्थ-पदार्थ को भूल जाना ही स्राशा के परित्याग में कारण है, यों करने से ही स्राशा छूटती है। यदि यों कहो तो 'क उत्सहेत' श्लोक में कहती हैं कि कौन यों करने का साहस कर सकता

श्लोक - क उत्सहेत सन्त्यक्त मुत्तमश्लोकसम्विदम्। ग्रनिच्छतोऽपि यस्य श्रीरङ्गान्न च्यवते क्वचित् ॥४६॥

<sup>\*</sup> श्वियों को वैदिक कर्म करने का अधिकार नहीं है-अनुवादक

१- वैदिक साधन से

श्लोकार्थ—उत्तम श्लोक के स्मरण रूप ज्ञान को कौन छोड़ सकता है ? यद्यपि भगवान् लक्ष्मी की इच्छा नहीं करते हैं, तो भी वह उनके श्रङ्ग से क्षण मात्र भी पृथक् नहीं होती है ॥४६॥

मुबोधिनी—उत्तमश्लोकस्य भगवतः सम्विदं समरणात्मकं सन्त्यक्तं कः उत्सहेत । संविच्छब्देन संबन्धो ज्ञानं चोच्यते । उत्तमैः श्लोक्यत एव न तु सम्बन्धमभिप्राप्नु वन्ति । सर्वेरेव श्लोक्यत इति सुलभं भगवत्समरणम् । ग्रविगीतत्वाद् बाधरहिनतम्, विस्मतंव्यः सम्बन्धो वा दूरीकर्तव्य इति को वा उत्साहमपि कुर्यात् । ग्रशक्यत्वादन्यन्तमीप्सिनतत्वाच्च । ज्ञानपक्षेशक्यत्वं उत्तमश्लोकपदेनैव साधयित्वा सम्बन्धत्यागेच्छाभावं विद्यमानेऽपि

हेती न जायत इत्युपपादयन्त्यनिच्छतोपीति। इच्छामात्राभावे कामाभावः सुतरां सिद्धाः, ताहशे हि स्त्रियो विरक्ता भवन्तिः, तत्रापि स्वतः प्रौढा-स्तत्रापि पित्रादिगृहे लब्धप्रतिष्ठाः, स्थिता प्रपि ग्रौदासीन्येन तिष्ठन्ति धर्मपरिपालिका इव। भग-वाननिच्छन् भवति, ताहशस्याप्यङ्गाद्वक्षःस्थला-च्छीरथांथिभिः सर्वदा सेव्यमानापि कदापि न च्यवते च्युता न भवति।।४६॥

व्याख्यार्थ—भगवान् के स्मरण या सम्बन्ध को छोड़ने का उत्साह कौन कर सकता है ? नारद ग्रादि भक्त भगवान् के गुण गाते हैं, किन्तु उनका भगवान् से सम्बन्ध नहीं होता है। सब गुण-गान करते हैं, ग्रतः गुणागान रूप स्मरण सुलभ है। गुणागान में किसी प्रकार का दोष नहीं है, ग्रतः उसमें कुछ भी कठिनाई नहीं है। उनसे सम्बन्ध छोड़ना ग्रथवा उनको भूल जाना, इस प्रकार का उत्साह कौन करेगा ? उनका सम्बन्ध तथा स्मरण सबको इच्छित है, ग्रतः वह छोड़ना या भूलना ग्रह्मिय है। वे उत्तम श्लोक हैं, ग्रतः ज्ञान पक्ष में भी उनको भूलना या सम्बन्ध छोड़ना ग्रह्मिय है। सम्बन्ध के त्याग करने में कारण होते हुए भी उसको छोड़ने की इच्छा नहीं होती है। जिसको इच्छा मात्र भी नहीं हैं, उसमें काम का ग्रभाव तो स्वतः सिद्ध है। ऐसे पुरुष से श्रियाँ उदासीन होती हैं। जिसमें स्वयं में प्रौढ़ता होवे ग्रीर पिता के गृह में भी सम्मानित हों, तो भी उदासीन होकर रहती हैं। जैसे धर्म का पालन करने वाली घर में उदासीन रहती है। भगवान् नहीं चाहते हैं, तो भी लक्ष्मीजी उनके वक्षस्थल को क्षणा मात्र नहीं छोड़ती है, जबिक द्रव्य की इच्छा करने वाले लक्ष्मीजी को सदा सेवा करते ही रहते हैं।।४६॥

ग्राभास-स्मरणत्यागाशक्यतामुपपादयन्ति । सरिच्छैलेति त्रिभिः । निवासकार

म्राभासार्थ - 'सरिच्छैल' से तीन श्लोकों में स्मरण त्याग की ग्रशक्यता बताती हैं।

श्लोक—सरिच्छैलवनोद्देशा गावो वेगाुरवा इमे । सङ्कर्षग्रसहायेन कृष्णोनाचरिताः प्रभो ॥५०॥

श्लोकार्थ — हे प्रभु ! बलरामजी के साथ श्रीकृष्ण ने इन नदी, पर्वत व वन के प्रदेशों में गौग्रों के साथ वंसी बजाते हुए रमण किया था।

सुबोधिनी - स्मारका हि बहव: येष्ववश्यं प्रेवृत्तिः। सर्वपरित्यागेऽपि जलार्थमवश्यं गन्त-व्यम्, बहिनिर्गतः उच्चैः स्थितं पश्येदेव, ग्रतो यमुनागोवर्द्धं नदर्शनमावश्यकम् । विहारार्थमवश्यं वनोद्देशाश्च द्रष्टव्याः । एते त्रयः सत्त्वादिभेदाः । गृहेऽप्यवश्यं द्रष्टव्या गावः, निमीलिताक्षारामिष इमे वेस्पुरवाः स्मारकाः, ये इदानीमप्यनुभूयन्ते । श्रतः स्मारकाः सर्वत्र । किञ्च । भगवत ग्राचरि-तान्यपि भगवत्स्मारकाणीत्याह सङ्घंणीत । बहिवृं तिनिरोधे पूर्वोक्ता न स्मारकाः। भगवञ्च-

रितानि तू चौर्यादीनि दैत्यादिमार गोन पालन-रूपाणि स्वच्छन्दरमणरूपाणि च ग्राचरिता इत्यूच्यन्ते । सङ्क्ष्णसहायत्वं लीलादौ निर्भय-त्वाय । तत्रापि कृष्गेन सदानन्देन श्रस्मदर्थमेवा-विभं तेन स्मार्गार्थमेव ताहशकर्ता। प्रभो इति सम्बोधनं ताहशार्थविस्मरेे कदाचित्तव साम-र्थं भवेत् नत्वस्माकमिति ज्ञापितम् । अनेन स्व-दृष्टान्तेन भवतीभिरपि सुखेन स्थातव्यमिति पक्षो निवारितः, अत एव त्वं स्वस्थो वर्तसे, न वयम् । 114011

व्याख्यार्थ - स्मरएा का त्याग क्यों अशक्य है ? जिसको सिद्ध करती हुई कहती हैं कि स्मरएा कराने वाले बहुत पदार्थ हैं। जिनमें प्रवृत्ति भ्रवश्य ही होगी; सबको छोड़ दें, तो भी जल के लिए श्री यमुनाजी पर भ्रवश्य ही जाना पड़ेगा। जब बाहर निकलेंगी तो जो उच्च स्थित है, वह देखने में ही आवेंगे, अतः श्री यमुनाजी तथा गोवर्द्धन के दर्शन तो अवस्य ही होंगे और विहार के लिए वन के प्रदेशों में जाना पड़ेगा, ये तीन सत्त्व ग्रादि गुर्गों के कारएा भिन्न भिन्न हैं। घर में गौग्रों के दर्शन होते ही हैं, यदि ग्राँखों को बन्द करें, तो ये वेग्नू के रव स्मरण कराने वाले ही हैं, जिनका भ्रव भी अनुभव हो रहा है। अतः सब स्थलों में स्मरण कराने वाले पदार्थ स्थित हैं, भगवान् के सब चरित्र भी उनके स्मारक हैं। यदि बाहर की वृत्तियों को रोक भी लेवें, तो ऊपर कहे हुए पदार्थ स्मारक भी न होंवे, किन्तु माखन चोरी, देत्य वध ग्रादि ग्रीर स्वच्छन्द रमण् रूप भगवान् के चरित्र, वे जो अन्तः करण की वृत्तियों में व्याप्त हैं, वे तो स्मरण करायेंगे ही। लीला में सङ्कर्षण की सहायता निर्भय होने के लिए है, उसमें भी हमारे लिए ही प्रकट हुए । सदानन्द श्रीकृष्ण ने ये लीला हमको स्मरण कराने के लिए ही की है। वैसे प्रेष्ठ को तथा उनकी लीलाग्रों के विस्मरण में श्राप प्रभू हैं, अतः भले समर्थ हो, किन्तु हम उनको भूलने में सर्वथा अशक्त हैं। यों कह कर उद्धवजी के इस पक्ष को कि जैसे मैं स्वस्थ हूँ, वैसे ग्राप भी हो जाग्रो; निवारण किया ग्रथीत् ग्राप स्वस्थ रह सकते हो; हम नहीं रह सकेंगी ।।५०।।

श्राभास—एवं स्मारकान्निरूप्य तैः क्रियमाग्गस्मरग्गस्य बलिष्ठतामाहुः पुनः पुनः स्मारयन्तीति ।

श्राभासार्थ - इस प्रकार स्मारकों का निरूपण कर ग्रब उनके स्मरण कराने की बलिष्ठता का प्रतिपादन 'पुनः पुनः स्मारयन्ति' श्लोक से करते हैं।

श्लोक-पुनः पुनः स्मारयन्ति नन्दगोपसुतं बत । श्रीनिकेतैस्तत्पदकैविस्मतुं नैव शक्नुमः ॥५१॥

श्लोकार्थ - वे सब बार-बार नन्द गोप के पुत्र का स्मरण कराते हैं। लक्ष्मी के श्रास्पद उनके चरण कमल देख हम भी विस्मरण नहीं कर सकती हैं ॥ ४१॥

सुबोधिनी - स्मरगोन पीडया मूर्च्छायां जातायां विस्मरणमाशंसमानानां सर्ववृत्तिनिरोधे स्मारियव्यन्तीति भयात्स्मृता एव भवन्त्यतः पुनः पुनः स्मारयन्ति । किञ्च । पीडायां समर्थाश्रयणं कर्तव्यमिति विचारेऽपि नन्दश्चेत् स्मृतः तदा नन्दगोपसुत इति स्मृत एव भवति भगवान्। किञ्च। लक्ष्मीस्थानरूपाण्यतिसुन्दराग्गि सर्वत्रो-द्गतानि पदान्यच्युतत्वान्नित्यान्याधारे स्थिते ग्रतिरोभावस्वभावानि, ताहशैः तस्यैव भगवतः पदैरसाधारणैह दयादिषु स्थापितेर्वा सानुभावैः हष्टाहष्ट्रोपायेन बलिष्ठै: कृत्वा विस्मतुं नेव शक्नुम: ॥५१॥

व्याख्यार्थ - स्मरण करने से ऐसी पीड़ा होती है, जिससे मूर्च्छा श्रा जाती है। तब इच्छा होती है कि स्मरण करना ही छोड़ देवें। जिसके लिए सर्व वृत्तियों को रोकती हैं, किन्तु उस समय मन में भय होता है कि ये चरित्र स्मरण करा देंगे, यों भय उत्पन्न होते ही वे याद ग्रा जाते हैं, इस-लिए कहा है कि 'पुन: पुन: स्मारयन्ति' फिर-फिर याद कराते हैं। जब किसी प्रकार की पीड़ा होती है, तो उसको मिटाने के लिए किसी समर्थ का ग्राश्रय लिया जाता है, तो वज में समर्थ नन्दरायजी हैं, उनका स्मरण करते ही उनके पुत्र का स्मरण हो ही जाता है। भगवान् के जो ग्रति सुन्दर चरगा जिनमें लक्ष्मीजी का निवास भी है, वे इस व्रज भूमि में ग्रिङ्कित हैं। वे ग्रच्युत होने से नित्य भी हैं। जिससे वे कभी भी तिरोहित नहीं होते हैं। उन भगवान् के चरण जिनको हृदय में स्थापन किया है, वे ग्रपने प्रभाव से बलिष्ठ, हष्ट-ग्रहष्ट उपायों वाले हैं। उनको हम विस्मृत करने में ग्रसमर्थ हैं ॥५१॥

श्रामास-किश्च। विस्मरणे हि मनोनिरोधः साधनम्, मनश्चामलया बुद्धचा निरुध्यते, सा बुद्धिः पूर्वमेव भगवता हृतेति कोन्य उपायो विस्मरण इति पृच्छन्त्य इवाहु: गत्येति ।

म्राभासार्थ - जब मन का निरोध होता है, तब विस्मरण हो सकता है। मन का निरोध तब होता है; जब बुद्धि निर्मल होवे। वह बुद्धि तो भगवान् ने प्रथम ही हरए। कर ली है। इसलिए 'गत्या ललित' इस क्लोक में विस्मरण का म्रन्य कौनसा उपाय है ? यह पूछती हैं।

श्लोक-गत्या ललितयोदारहासलीलावलोकनै:। माध्व्या गिरा हृतिथयः कथं तिव्वस्मरामहे ॥५२॥

श्लोकार्थ — सुन्दर गति, उदार हास्य, लीला सहित ग्रवलोकन ग्रीर मधुर वागी इनसे हमारा चित्त जिसने हरएा किया है, उसको हम कैसे भूल सकती हैं ? ॥ ४२॥

१- भगवान् का-कारण कि वे ही भगवान् हैं।

मुबोधिनी - बुद्धिहि त्रिविधा गुणै:। त्रिवि-घामपि बुद्धि कायवाङ्मनोविषयां त्रिविधा धर्मा हरन्ति । तत्र प्रथमं भगवतः कायिकचेष्टया देह-विषयिगा बुद्धिह तेत्याह लिलतया गत्येति। गतिर्हि स्वयं गच्छन्ती बुद्धिमपि नयति । ललिता तु सर्वतो निरोधेन नयति । तदंशमनसो हरणात्। मनसो हरण उपायमाहुः उदारहासलीलावलोक-नैरिति । मनो हि सङ्कल्पविकल्पात्मकम्, तत्र सङ्कल्पांशं भगवतो हासो निवारयति, मोहात्म-कत्वात् । सङ्कल्पसाधनरूपं सुखं च बहुधा प्रय-च्छतीति फलेनापि न सङ्कल्पः साधियत् शक्यते। तदाह उदारेति । भान्तो हि विकल्पान करोति, तनिवृत्त्यर्थं च लोलावलोकनानि, ज्ञानात्मकत्वा-

दवलोकनस्य विकल्पं नाशयत्येव. तत्रापि फला-भावात् ज्ञानं दुर्बलं भवेत् तन्निषेधार्थं लीलेति। स्वतः पुरुषार्थमित्यर्थः । वानप्रधानां तु गीहरति, सजातीयहारिगाी स्त्री स्त्रियं चेद्धरेत् न कोऽपि प्रतिबन्धको भवति । तत्रापि फलरूपत्वाय माध्व्येति । एवं लोकप्रसिद्धप्रकारेगा विस्मर्गा-सम्भवात् तत्कथं विस्मरामह इति प्रश्नः । उद्धवो हि महान् विस्मरणात्मकं ज्ञास्यतीति । ग्रथवा । भवतो भवत विस्मरणं, हतिधयो वयं कथं विस्मरामहे। तस्मिन् हि विस्मृते साधनान्तरे प्रवृत्तिः संभवति । अतो भगवदुक्तं ज्ञानं पूर्वार्ध-विस्मर्गे भवतीति ग्रशक्यमेवोपदिष्टवान्। 112211

व्याख्यार्थ - बुद्धि तीन गुर्गों के कारगा से तीन प्रकार की होती हैं। सतोगुरा से ज्ञान वाली, रजोगुरा से सङ्कल्प विकल्प वाली ग्रौर तमोगुरा से देहाभिमान वाली होती हैं। इन तीन प्रकार% वाली बृद्धि को भगवान् अपने त्रिविध धर्मों से हरएा करते हैं। जैसे कि भगवान् ने प्रथम अपने काया की लिलत गित की चेष्टा से देहाभिमान वाली बुद्धि को हरएा कर लिया है। गित जैसे श्राप धागे चलती रहती है, वैसे ही उस बुद्धि को भी ले जाती है। किस प्रकार ले जाती है? जिसको स्पष्ट करते हैं कि ललित गति बुद्धि को सबमें से खींचकर अपने में निरोध कर ले जाती है। कारए। कि बुद्धि के ग्रंश रूप मन को वह गित हरए। करती है। मन के हरए। करने का उपाय कहते है 'उदारहास 'लीलावलोकनै:' जिस वृत्ति से मनुष्य सङ्कल्प-विकल्प करते हैं, उस वृत्ति को मन कहते हैं। उन दोनों में से जो सङ्कृत्प रूप ग्रंश है, उसको भगवान को मोहित करने वाला मोह रूप हास निवारण करता है श्रौर सङ्कल्प के साधन रूप सुख को श्रनेक प्रकार से देता है। जिससे फल द्वारा भी सङ्कल्प को सिद्ध नहीं कराता है। अमित मनुष्य ही विकल्पों को करता है। उनको मिटाने के लिए ही भगवान् लीलावलोकन करते हैं। अवलोकन ज्ञान रूप है, अतः विकल्पों को नाश करता ही है। वहाँ भी फल का ग्रभाव है, जिससे ज्ञान दुर्बाल होता है। उसकी दुर्बालता मिटाने के लिए 'लीला' शब्द भी दिया है। यों कहने का आश्रय है कि ज्ञान अपने आप पुरुषार्थ रूप है। जिसमें

वाणी प्रधान है, उसको भगवान् की वाणी हरण करती है। ग्रपनी जाति की स्त्री यदि स्त्री को हरण करती है, [तो उसमें कोई भी रुकावट नहीं कर सकता है। उसमें भी फल रूप वागाी माध्वी है। वैसे लोक सिद्ध प्रकार से भी विस्मरण ग्रसम्भव है, तो कैसे हम भुला सकेंगी ? ग्राप तो विस्मरण

अ काया, वाक् ग्रौर मन के विषय वाली

१- उदार हास और लीला द्वारा जो अवलोकन करते हैं उनसे,

२- मध् के समान मिष्ट,

के प्रकार को जानते हैं, ग्रतः ग्राप भले ही भुला दो, किन्तु हम तो नहीं भुला सकती है कारण कि हममें बुद्धि ही नहीं है; क्योंकि हमारी बुद्धि भगवान ने ले ली है। यदि उनको भुला दें तो फिर हमारी दूसरे साधन में प्रवृत्ति होगी, ग्रतः भगवान ने जो ज्ञान दिया है, वह तब हो सकता है, जब हम भगवान की लिलत गति, मोह रूप हास तथा उदार ग्रवलोकन को भूल जावें। वह तो हो नहीं सकता है. इसलिए इस उपदेश को कार्य रूप में लाना ग्रशक्य है श्रर्थात् भगवान ने ग्रशक्य उपदेश दिया है।।४२।।

ग्राभास—एवं लौकिकप्रकारेगा वैदिकप्रकारेगा च वयं सर्वथा दुःखसागरान्न निस्तीर्गा भविष्याम इत्याहुः हे नाथेति ।

भ्राभासार्थ – इस प्रकार लौकिक या वैदिक ढङ्ग से हम इस दु:ख सागर से सर्वथा नहीं निकल सकेंगी, जिसका वर्णन 'हे नाथ' क्लोक में करती हैं।

## श्लोक—हे नाथ हे रमानाथ वजनाथातिनाशन। मग्नमुद्धर गोविन्द गोकुलं वृजिनार्गावात्।।५६॥

श्लोकार्थ — हे नाथ ! हे रमानाथ ! हे व्रजनाथ ! हे दुःखनाशक ! हे गोविन्द ! दुःख सागर में मग्न गोकुल का उद्घार करो ॥ १३॥

सुबोधिनी — प्रमेयबलादेवोद्धर्तव्याः न तु
प्रमाणबलेन । तथाकरणे प्रावश्यको हेतुनिथत्वम् । नन्वच्युतोहमसङ्गोहं च, प्रतो ममाप्यशक्यो रमणेनैव भवतीनामुद्धारो भवतीति चेत्तत्राहुः हे रमानाथेति । रमणैकस्वभावा हि सा,
उत्तरोत्तरं वर्द्धमाना नित्या च, तस्यास्त्वं नाथ
इति सर्वजनीनम् । साप्यस्मत्प्रकारेणैव साध्या
भवति, लक्ष्मीत्वादेव न पोषणादिकमपेक्षते ।
ननु तदावश्यकमिति कथंचिन्निर्वाद्यत इति चेत्तत्राह वजनाथेति । यथा त्वं लक्ष्मीपितः सर्वजनीनः
एवं वजपितरिष । लक्ष्मीव्रजयोस्तुल्यत्वाद्दोषगुणास्तुल्या इति भावः । ननु साप्यशक्या चेत्यज्यत एवेति कोयं दृष्टान्त इति चेत्तत्राहुः ग्रातिनाशनेति । हरिस्त्वं ग्राति नाशयस्येव । कुर्या
ग्रात्वात्र वा कुर्या ग्राति तु नाशय ग्रन्यथा हरि-

त्वमेव न स्यात्, ग्रतः स्वरूपरक्षार्थमेतदवर्यं कर्तव्यम् । किञ्च । इदं हि सर्वमेव गोकुलं दुःख-समुद्रे निमग्नं तदुद्धर, पूर्वं ह्यं को गजः, सोपि पुष्करिण्यां ग्रधंनिमग्न इव स्थितः, सोपि दयया चेदुद्धृतः, किमस्मदुद्धारे दयाया विलम्बो भवेत्, मग्नोद्धारे त्वमेव समर्थः, यथा मन्दरोद्धारे । ननु तस्मद्वावयात्प्रवृत्ता इति तदर्थमुद्धृताः, भवत्यस्तु नास्मद्व क्यात् प्रवृत्ता इति वेत्तात्राहुः गोबिन्देति । त्वं ह्यस्मदिन्द्रत्वेन सर्वेरिभिषिक्तः, ग्रतो यावद्धिकारं त्वाधिकारिकमिति न्यायेन यावद्गोकुलं जीविष्यति तावदस्य रक्षा भवत ग्रावश्यकी । ग्रन्यथा प्रमाणबलं त्वयैव नाशितं स्यात्, पूर्वमिप मत्स्यादिभावेन वेदा उद्धृताः, तथा गोविन्दभावेन वयमप्युद्धतंच्याः । नत्र्द्धृतेन, तथा सति जघन्यापित्तारिति भावः ॥१३॥

व्याख्यार्थ - इस दु:ख समुद्र से हमारा उद्धार प्रमाण बल से न करो, किन्तु प्रमेय बल से करो । प्रमेय बल से उद्घार करने में आवश्यक कारण यह है कि आप हमारे नाथ हैं, नाथ सैविकाओं के गुणादि न देखकर अपनी शक्ति से उनका उद्धार करते हैं। यदि आप कहो कि मैं तो अच्युत श्रीर श्रसङ्ग हूँ, श्रतः रमण से श्रापका उद्धार करना मेरे लिए श्रशक्य है। श्रापके इस कथन पर हमारा उत्तर है कि ग्राप रमानाथ हैं, रमा जिसका स्वभाव ही नित्य रमगा का है, वह ग्रापसे नित्य रमगा करने के कारगा ही नित्य है भ्रौर बढ़ रही है। उस रमा\* के भ्राप पति हैं, यह सब जनों में प्रसिद्ध है। वह भी हम लोगों की भाँति ही साध्य है, केवल लक्ष्मी होने से पोषणादि की उसको अपेक्षा नहीं है। यदि आप कहो कि उस लक्ष्मी से रमण आवश्यक है; क्योंकि मैं पति हूँ, वह मेरी स्त्री है, ग्रतः जैसे-तैसे निभाना ही है, तो जैसे ग्राप रमा के पित हैं, वैसे व्रज के भी पित हैं। लक्ष्मी और व्रज समान है, अतः उन दोनों के गुए। और दोष भी तुल्य हैं। जो आप कहो कि वह भी यदि अशक्य याचना करे,तो वहयाचनाभी त्याज्य हो सकती है,अतः आपका यह दृष्टान्त प्रवल नहीं है। इस पर हमारा कहना है कि यह दृष्टान्त प्रबल नहीं है, तो भी कोई बाधा नहीं है। ग्राप 'ग्रात्तिनाशन' दु:खों को नाश करने वाले हैं, यह तो प्रसिद्ध ही है। म्रापका नाम हिर है म्रर्थात् जो दु:खों को हरगा करे, वह हरि आप हैं, इसलिए आप दु:खों को नाश करते ही हैं। दूसरा कुछ करो या न करो, किन्तु म्रात्ति को तो मिटाने की कृपा करो। यदि म्रात्ति नहीं मिटाते हो तो म्रापका हरित्व म्रथीत् हरिपन ही न रहेगा। इसलिए ग्रापको ग्रपने स्वरूप की रक्षा के लिए यों ग्रवश्य करना चाहिए ग्रौर विशेष यह है कि यह समग्र गोकुल दुःख सागर में मग्न है, उसका उद्धार करो। पूर्व समय में एक हस्ती केवल छोटे पोखर में भ्राधा डूबने से दु:खी था. उस पर दया कर उसका उद्धार किया, तो हम इतनी विरहात्मक दुःख सागर में समग्र निमग्न हुई हैं, उनके उद्धारार्थ दया में विलम्ब क्यों हुन्ना है ? जैसे म्रापने मन्दर + का उद्घार किया, वैसे ही हमारा भी करो; क्यों कि डूबे हुम्रों के उद्घार करने में आप ही समर्थ हैं। यदि आप कही कि वे हमारे कहने से कार्य में प्रवृत्त हुए थे, इसलिए उनका उद्धार किया था। ग्राप तो हमारे कहने से प्रवृत्त नहीं हुई हो, जो ग्रापके उद्धार का भार हम पर हो, जिसके उत्तर में कहती है कि हमने आपको अपना इन्द्र बनाया है, अतः अधिकार के अनुसार कार्य करना हो न्याय है। राजा होने के नाते जब तक गोकुल है, तब तक ग्रापको उसकी रक्षा ग्रव-श्य करनी है। यदि नहीं करोगे. तो प्रमाश बल का नाश श्रापने ही किया है, ऐसा कहा जाएगा। जैसे पहले भी मत्स्य आदि रूप से डूबे हुए वेदों का उद्धार किया ही है, वैसे ही अब गोविन्द भाव से आपको हमारा उद्धार करना ही चाहिए, किन्तु यों नहीं कहें कि हमने वेदों का उद्धार किया है, वे उद्धृत वेद तुम्हारा उद्धार करेंगे, यों प्रमाण के ब्रधीन होने से हम हीन देखने में ग्रावंगी ॥४३॥

<sup>\*</sup> रमा: लक्ष्मी ब्रह्मानन्द रूप है, ब्रह्मानन्द नित्य है ग्रीर बढ़ता ही है, वह शास्त्र प्रमाण से सिद्ध है. जब इस प्रकार रमा से रमण है, तो उसके नाथ रमण से हमारा भी उद्धार करें, तो ग्रस्तर नहीं है—'लेखाशय'

<sup>+</sup> १-मन्दराचल ने देव-दैत्यों को चूर्ण किया है। -'लेख' २-देव ग्रादि समुद्र में नहीं डूबे थे, किन्तु लज्जा में डूबे थे। -'प्रकाश'

ग्राभास-एवं तासां विलापं श्रुत्वा पुनस्तमेवार्थमुपदिष्टवानित्याह तत इति।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार उनका विलाप सुनकर फिर उसी ही तात्पर्य वाला उपदेश 'ततस्ताः' श्लोक से देने लगे।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-ततस्ताः कृष्णसन्देशैव्यंपेतविरहज्वराः । उद्धवं पूजयाश्चकुर्जात्वात्मानमधोक्षजम् ॥५४॥

श्लोकार्थ —श्री शुकदेवजी कहने लगे कि-कृष्ण के संदेशों से गोपियों का जब विरह जबर मिट गया, तब उन्होंने कृष्ण को ग्रधोक्षज भगवान तथा ग्रपनी श्रात्मा जान कर उद्धवजी का पूजन किया।। १४।।

मुबोधिनी - तदनन्तरमपि कृष्णसन्देशैविशे-षेगापेतो विरहज्वरो यासाम् । एतत्सर्वं भगवदु-क्तार्थज्ञानाद्भवति, वियोगे हि सति दु:खं चिन्ता उद्धरणादिकम् । न हि विस्मृतकण्ठचामीकरस्य दु:खविस्मारकं चामीकरस्मारगादतिरिक्तं साधनमस्ति । स्रतः प्रथमोपदेशेनाभिप्रायः सिद्धः, भगवति दोषबुद्धिनिवृत्ता। ततो निर्दुष्टानां भावः पुनर्वाणतः । सोपि पदार्थः पुनः पुनरुपदेशस्मा-रगोन निवर्तितः। तदा भगवति श्रात्मत्वं ज्ञात-मित्याह । ततः कृष्णसन्देशैः कृत्वा विशेषेण अपे-तविरहज्वराः, ज्वराभावे दृष्टमेब द्वारं जातमि-त्याह ऋघोक्षजमात्मानं ज्ञात्वेति । स्वात्मैवाधो-क्षजः, अधोक्षजपदेन चैतज्ज्ञापितम्, इन्द्रियाध्या-सात् सङ्घातात्मबुद्धचा च भगवानात्मत्वेन न प्रतीतः, तदपगमे प्रतीत इति । ग्रथवा । ग्रन्तः-स्वरूपं प्राप्ताः यथा कोशमध्ये प्रतिमा, तथा तासां सङ्घातमध्ये ग्रात्मानं जीवं स्वस्मिन्नन्तर्भाव्य तत्त्रदेशे वा स्वयमाविभूय तत्रैव वानन्दांशाभि-व्यक्त्या तदेव स्वरूपत्वेन सम्पाद्य पश्चादपरोक्ष-तया स्वप्रकाशत्वेन वा ग्रात्मानं ज्ञापितवानिति । ग्रन्थथा ग्रध्यारोपन्यायेन प्रतीतिः स्यात्, शब्द-मात्रे तु विरहाभावः, ग्रात्मत्वान्न भेदेन प्रतीतिः, यतः संयुक्ततयापि भावात्. कृतिर्भगवत एवेत्यासां ज्ञानमेव । ततो गुरूपदेशः प्राप्त इति साक्षाद् गुरुत्वाभावेपि श्रू यतामित्याद्य पदेशान् निगरणा-र्थस्य विद्यमानत्वात् पूजयाश्वकः । ग्रात्मिवदां वा संमाननं-कृतवत्यः । श्रथवा । पूर्वं भगवन्तं भिन्नतया ज्ञातवत्यः इदानीमात्मत्वेन । ग्रग्ने तु तथैव भविष्यन्तीति ब्रह्मभावयोग्यता निरूपिता । तच्च नाभिलषितं स्यात् तदा न भवेदित्युत्कटेच्छां ज्ञापयितुमुद्धवपूजा निरूपिता ।। १४।।

व्याख्यार्थ — भगवान् के गाढ विरह के कारण गोिपयों ने भगवान् से मिलने की इच्छा से जो विलाप पूर्वक दीनता युक्त वचन कहे, वे उद्धवजी सुनकर विरह ज्वर मिटाने के लिए भगवान् का दिया हुन्ना संदेश + गोिपयों को पुनः देने लगे, जिससे उनका विरह ज्वर मिट गया। प्रथम जो गोिपयों को विरह दु:ख तथा भगवान् से मिलने की चिन्ता हुई थी, जिसका कारण भगवान् का

<sup>+</sup> सर्वथा ग्रौर सर्वदा ग्रपने में विरह नहीं है।

संदेश उनके समभ में न ग्राया था ग्रथवा भूल गई थी, जिससे उनको विरह तथा चिन्ता हुई थी, किन्तु वह वास्तविक नहीं थी, केवल भूल थी। जैसे कण्ठ में सुवर्ण की माला पड़ी है किन्तु वह विस्मृत हो गई, अब उसके खो जाने का दु:ख होता है, उस दु:ख को मिटाने का उपाय केवल उसका पूनः स्मरण कराना ही है, वैसे ही यहां भी इतना ही स्मरण कराना था कि मगवान एवं ग्रापका विरह है ही नहीं, क्योंकि वह सब की ग्रात्मा होने से ग्रापकी भी ग्रात्मा है। ग्रात्मा कभी पृथक् नहीं होती है ! यह संदेश जब पहले उद्धवजी ने दिया, तब यह अभिप्राय सिद्ध हुआ, कि भगवान में जो दोष बुद्धि थी, वह मिट गई । उनका अन्तः करण निर्दोष हुआ, किन्तु विरह ज्वर से उत्पन्न विलाप नहीं मिटा था। कारए। कि प्रभु के साक्षात् कार का ग्रनुभव नहीं हुग्रा था। जब बार बार उपदेश सूने; तब विरह से प्राप्त हुई ग्रन्तिम ग्रवस्था भी मिट गई, जिससे जीने का विश्वास हुगा तथा भगवान में ग्रात्मत्व की स्फूर्ति होने लगी। ग्रर्थात् ग्रव तक तो इन्द्रियाध्यास के कारण देह में ही ग्रात्म बृद्धि थी, जिससे भगवान् को ग्रात्मरूप न समभती थीं, ग्रव इन्द्रियाध्यास के मिटजाने से गोपियों को भगवान की ग्रात्म रूप से प्रतीति होने लगी। ग्रथवा कह कर दूसरा पक्ष बताते हैं कि प्रथम पक्ष में इनकी यदि ज्ञानियों के समान अवस्था हो गई तो, वह बलदेवजी के वज में आगमन ग्रीर कुरुक्षेत्र में श्रीकृष्ण के ग्रागमन के समय गोपियों ने जो भाव दिखाया था, जिससे विरोध होगा, ग्रत: दूसरा पक्ष कहते हैं। जिसमें भी तीन प्रकार कहे हैं, स्थान के भीतर तलवार के समान उनके देह के भीतर स्थित जीव को शपने में छिपाकर ग्रथवा उस स्थान पर प्रभु स्वयं प्रकट होकर ग्रथवा सत् चित् स्वरूप में ग्रानन्दांश प्रकट कर उनको प्रत्यक्षपन से वा स्वप्रकाशपन से ग्रपने को जनाया। यदि यों न करें तो ग्रध्यारोपन्याय से प्रतीति होवे । केवल शब्द से तो विरह का ग्रभाव है, ग्रतः भेद की प्रतीति नहीं होती है। कारण कि स्नात्मरूप स्थित स्थान ही रूप होने से जिससे उस समय भी संयोग भाव से ही रहता है, इस प्रकार की कृति तो भगवान ही करने वाले है। गोपियों को तो केवल इसका ज्ञान ही हमा है. पश्चात गृरु का उपदेश मिला है। यद्यपि साक्षात् गृरु का तो वहां स्रमाव था, तो भी 'सूनो' यों कहने से गुरु द्वारा भेजे हुए सदेश के सारांश को जो उद्धवजी ने कहा है, वे भी गुरुवत् पूजनीय ही हैं, यतः उनका पूजन करने लगी । अथवा आत्मज्ञानियों का सम्मान करने लगी, म्रथवा प्रथम गोपियां भगवान् को म्रपने से प्रथक् समऋती थीं, मब प्रभु को म्रपनी तथा सर्व की ग्रात्मा समभने लगी हैं। ग्रागे भी वैसे ही रहेंगी यों कहकर गोपियों में ब्रह्म भाव की योग्यता का निरूपरा किया है। यदि ब्रह्मभाव अभिलिषत न हो तो ब्रह्मभाव भी न होवे, इस प्रकार की उत्कट इच्छा है, यह जताने के लिए उद्धव की पूजा का निरूपण किया है।।५४।

श्रामास-कोमलकण्ठकत्यायेनायं भावः श्रहदश्चेत् पूर्वभावेन बाध्येतेति पूनः पूनः स्मारए। श्रं कि श्रितकालं तत्रैव स्थित इत्याह उवास कतिचिन्मासानिति ।

ग्राभासार्थ - कोमल कांट्रे की भांति यदि यह भाव भीतर जाकर हढ न होगा तो पुनः पूर्व में हुए भावों से इसका बाध हो जावेगा, श्रतः उद्धवजी इस भाव को हढ कराने के लिए वहां व्रज में कितने ही मास और भी ठहरे, जिनमें पुनः पुनः इन भावों का स्मरण कराके इस भाव को हढ किया, जिसका वर्णन 'उवास कति' इलोक में किया है।

श्लोक - उवास कतिचित्मासान्गीपीनां विनुदन् श्रवः। कृष्णलीलाकथा गायन् रमयामास गोकुलम् ॥५४॥

श्लोकार्य — गोपियों के ताप को मिटाने के लिए उद्धवजी कितने ही मास वहाँ रहे। उन दिनों में श्रीकृष्ण की लीलाग्रों की कथा पुनः पुनः गाते हुए गोकुल को ग्रानन्दित करने लगे ॥५५॥

सुबोधिनी-स्थितस्य प्रयोजनमाह गोपीनां विनुदन् शुच इति । पुनः पुनः पूर्ववासनया भेदः स्फुरति, स्फुरणमात्रे च क्लेशो भवति, तद्दूरी-करगार्थं स्थिति:। यावत्स भावो न स्फुरित, सजातीयप्रचयसंवलितमेतदेवावर्त्यमानं भेददु:खानुत्पादने समर्थमिति देशादिधर्मेरन्त:क-रगावरगो भेदज्ञानमावश्यकमिति तन्निराकर-

गार्थं भगवज्ज्ञानं कृतवानित्याह कृष्णलीला-कथा गायन्निति । लौकिकाः कथामात्र एवासक्ता भवन्ति सर्वे, लीलायां कथायां मुक्ताः, भक्ताश्च कृष्णाकथायामिति योगसमुदायाभ्यां प्रतिपाद्यते । किञ्च। सर्वमेव गोकुलं रमवामास, ग्रन्यथा संसर्गतोपि दुःखं भवेदिति ॥ ५५॥

व्याख्यार्थ - उद्धवजी वहां रहे जिसका प्रयोजन 'गोपीनां विनुदन् शुचः' पद से कहते हैं, कि उद्धवजी वहां यह समभ कर रहे, कि पूर्व की कही हुई त्रिदोष वासना से बार बार भगवान् से भेद की स्फूर्ति होती है। स्फुरण मात्र होते ही क्लेश उत्पन्न होता है, ग्रतः वह वासना ही मिट जावे, जिससे क्लेश न हो, ग्रतः जब तक उस भेदभाव की स्फूर्ति न मिटे तब तक उद्धवजी ने वहां रहना योग्य समका। भेद से जो दुःख होता है, उसके निवृत्ति का उपाय वही एक है, जो 'भवतीनां वियोगो मे न हि सर्वात्मता क्रचित्' इत्यादि दश इलोकों में कहा है । देश स्नादि धर्मों से स्रन्त:करण पर इस प्रकार ग्रावरण ग्राता है, कि प्रथम दृष्टि बहिमुँ खी होती है जिससे समभती हैं कि हम गोकुल में हैं भगवान मथुरा में हैं। वैसे विचार से भेद ज्ञान तो भ्रवश्य होता ही है, उसको मिटाने के लिए उद्धवजी ने गोपियों को भगवान् का ज्ञान कराया । किस प्रकार कराया ? जिसके लिए कहा है कि 'कृष्ण लीला कथा गायन्' से लौकिक सब मनुष्य, कथा मात्र में ही ग्रासक्त होते हैं। मुक्त, भगवान् की लीला में श्रीर कथा में श्रासक्त होते हैं श्रीर भक्त श्रीकृष्ण की कथा में श्रासक्त होते हैं। उद्धवजी ने इसी भांति समग्र गोकुल को दु.ख से उन्मुक्त कर श्रानन्दित किया। यह सर्व योग श्रौर समुदाय से प्रतिपादन किया है। जिसका तात्पर्य यह है कि लौकिक मुक्त ग्रौर भक्त इन तीनो को योगार्थ से प्रतिपादन किया है ग्रौर सकल गोकुल को समुदायार्थ से प्रतिपादन किया है, यदि समग्र गोकुल के क्लोश को निवृत्त न कर तो शेष दुःखियों के संसर्ग से ग्रन्यों को भी दुःख भोगना पड़े ॥५५॥

**ग्राभास**—एतत्कृतं गोकुले जातमित्याह यावन्त्यहानीति ।

म्राभासार्थ - उद्धवजी ने यह सर्व कार्य गोकुल में किया, जिसका वर्णन 'यावन्त्यहानि' श्लोक में करते हैं।

१- संयोगात्मक रस ग्रह्ण करने में भेदभाव का ग्राभास होता ही है-ग्रनुवादक

श्लोक - यावन्त्यहानि नन्दस्य व्रजेवात्सीत्स उद्धवः। वजीकसां क्षरगत्रायाण्यासन्कृष्ट्यस्य वार्तया ॥५६॥

श्लोकार्थ-उद्धवजो जितने दिन नन्दरायजी के व्रज में रहे, व्रजवासियों के उतने दिन भगवान की वार्ता से क्षिण के समान बीत गए ॥५६॥

सुबोधिनी - नन्दस्य वजे ग्रयमवात्सीत्,यतो-यमुत्सवात्मकः,तावन्त्यहानिक्षराप्रायारिए जातानि। म्राकाङ्क्षायाः परस्परं प्रतिक्षणं वृद्धत्वात् क्षरा-मि बहुच्यत इव प्रायग्रहराम् । बहि:संवेदने हि

दिनादिगराना, ते ह्यात्मत्वेनैव भगवन्तं ज्ञात्वा तन्मया एव जाता इति कालातिकमः सूगमः, उद्धवासक्त्या तथात्वमाशङ्कच तन्निवृत्त्यर्थमुक्त-मपि हेतुं पुनः स्मारयति कृष्णस्य वार्तयेति। १६।

व्याख्यार्थ - ये नन्दजी के व्रज में रहे, उद्धवजी उत्सवरूप होने के कारए। जितने दिन रहे दिन मानो क्षरण जैसे बीत गए, क्योंकि हर क्षरण परस्पर ग्राकाङ्क्षा की वृद्धि होती जाती थी। क्षरण भी बहुत हैं, उनके लिए तो वे दिन इतने में बीते मानो क्षरा भी नहीं हुम्रा है। इसलिए 'प्रायः' शब्द दिया है। बाहर हिष्ट होने पर ही दिनों की गराना की जाती है, यहां तो गोपियों ने भगवान को श्रात्मरूप समभा, जिससे भगवन्मय हो गई थीं। श्रतः उनकी बहि ह िट नहीं रही थी, इससे काल का बीत जाना उनके लिए सरल हुआ। उद्धवजी में आसक्त होने से काल का घ्यान ही न रहा होग जिसके उत्तर में कहते हैं कि नहीं, श्रीकृष्ण की वार्ता में ही ध्यान होने से वे इतने दिनों को क्षण से भी कम सममने लगीं ।। ५६॥

ग्राभास — ननु परार्थं कथं बहुकालं तिष्ठेद् भगवन्तं परित्यज्येत्याशङ्क्ष्याह सरिद्वनेति।

ग्राभासार्थ - भगवान् के दर्शन ग्रादि छोड़ दूसरों के लिए इतने ग्रधिक समय तक कैसे रहे? इसका उत्तर 'सरिद्धन' श्लोक में दिया है।

श्लोक-सरिद्वनगिरिद्रोग्गोर्वोक्षन्कुसुमितान्द्रुमान्। कृष्णं संस्मारयन् रेमे हरिदासो वजीकसाम् ॥५७॥

भूोकार्थ —हरि के दास उद्धवजी नदी, वन, पर्वत, डोंगी के समान ग्राकार वाली मूमि को, पुष्पों से सुशोभित वृक्षों ग्रादि को देखते हुए, ब्रजवासियों को श्रीकृष्एाचँद्र का स्मरमा कराते हुए वहाँ ग्रानन्द से रहने लगे ॥५७॥

१- सर्व को भुलाने वाला ग्रानन्द ।

मुबोधिनी - भगवहीलास्थानानि तत्रत्यानि सर्वाणि स्वयं द्रष्टत्यानीत्येवं पूर्वमेव मनोरथः, ग्रतः प्रसङ्गादागतः भगवद्वाक्यमपि पालितं भवति। भगवहीलापि दृष्टा भवतीति शास्त्रार्थं-स्य च श्रुतत्वाद् भगवहीलार्थंमेव बहुकालं तत्र स्थितः। सरिद्यमुना, वृन्दावनम्, गोवर्द्धनम्, उभयतः पर्वतानां मध्ये निम्ना भूमिः द्रोणीसमा, गोकुलेऽपि कुसुमितान् द्रुमान् चम्पकादीन् ग्रप-

तिविपि भगवदनुभावेन सार्वकालिकपुष्पयुक्तान्, एतावान् स्वार्थः । कृष्णं संस्मारयन्निति । भग-वदाज्ञाकरण्म्, ग्रत उभयार्थस्य सम्पन्नत्वाद् रेमे । हरिदास इत्यनेनान्यो भावो निवारितः । सत्सङ्गस्य प्रसङ्गादप्यागतस्य फलमाह वजौक-सामिति । सामान्येन सर्वेषां ग्रहण्म् । भगवता तूभयोरेव सुखजननमाज्ञप्तं, ग्रयं तु सर्वानेव भग-वद्भावापन्नान् कृतवानित्यर्थः ॥५७॥

व्याख्यार्थ — उद्धवजी का यह पहले से ही मनोरथ था कि व्रज में जो भी भगवान् के लीला स्थान हैं वे स्वयं देखने चाहिए। स्रव ऐसा प्रसङ्ग बना जिससे यहां ग्रागए, यहां रह कर भगवान् की ग्राज्ञा भी पालन करनी है स्रीर स्रापने शास्त्रों के स्रथों को सुना है, ग्रतः भगवल्लीला भी देखनी चाहिए, जिससे ग्राप बहुत समय वहां रहे। श्री यमुनाजी, वृन्दावन, गोवर्द्धन, दोनों तरफ पर्वतों के मध्य में डोंगी के समान नीची भूमि, गोकुल में ऋतु न होते हुए भी भगवान् के प्रभाव से सर्व काल के सर्व प्रकार के पुष्पों से युक्त वृक्षों को देखना, इतना तो उद्धवजी को ग्रपना स्वार्थ था। इसके सिवाय भगवान् की ग्राज्ञा का पालन करना था। यों ग्रपना मनोरथ तथा भगवदाज्ञा ये दोनों प्रर्थ सिद्ध होने से प्रसन्न होने लगे। 'हरिदास' नाम देने से यह बताया कि उनमें दूसरा किसी प्रकार का भाव नहीं था। प्रसङ्ग से मिले हुए सत्सङ्ग का फल वर्णन करते हैं। 'व्रजीकसाम्' पद देकर यह जताया कि यद्यपि भगवान् ने तो माता-पिता ग्रीर गोपियां इन दोनों को ही ग्रानन्द देने की ग्राज्ञा दी थी, किन्तु ग्रापने सब व्रज वासियों को भगवद्भाव से युक्त कर दिया।।१७॥

श्राभास-एवं भगवदाज्ञां कृत्वा इतस्तस्य निर्गमनमाह दृष्ट्वेति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार भगवदाज्ञा का पालन कर उद्धवजी ने मथुरा जाने की तैयारी की, जिसका वर्णन 'हब्द्रै वमादि' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—हर्ष्ट्रं वमादिगोपीनां कृष्णावेशात्मविक्रवम् । उद्धवः परमप्रीतस्ता नमस्यन्निदं जगौ ॥५८॥

श्लोकार्थ — श्रीकृष्ण के ग्रावेश के कारण गोपियों के देह की घबराहट देख कर उद्धवजी ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए, जिससे उनको नमस्कार करते हुए यों कहने लगे। ५८।

१- भगवान् ने, ग्रपने से भी ग्रपने दास की उदारता तथा दया प्रकट की है।

सुबोधिनो — प्रत्यहमुपदेशः प्रत्यहं वैक्कन्यम्, एवमुभयं हष्ट्वा ग्रात्मत्वेऽपि बहिःसंवेदनमात्रेणैव तासां भगवदाकाङ्क्षौवोत्पद्यते । परं निर्दृष्टा । एवं तासां भावं हष्ट्वा कृष्णावेशेन ग्रात्मनो देह-स्य विक्कवं हष्ट्वा, ग्रन्तनिष्ठा वा विरहो वा द्वय-

मेव न तु तासामन्या लौकिकी ग्रवस्था, एवं हृष्ट्वा परमत्रीतो जात, एवमेव हि स्थातव्यं भक्ते नेति । पश्चात्तासूभयं हृष्ट्वा स्वस्मिन्ने कमेवेति ग्राधिक्यात् ता नमस्यन् नमने दोषशङ्काभावाय तासां स्तुतिरूपिमदं वक्ष्यमाणं जगौ ॥४८॥

व्याख्यारं—गोपियों को नित्य उपदेश देते थे, जिससे उनमें नित्य व्याकुलीय भाव उद्भूत होता था। इस प्रकार दोनों देखकर, उद्धवजी ने जान लिया. कि इनको भगवान् हमारी ग्रात्मा है। इस प्रकार का ज्ञान होते हुए भी जब बाहर की हिष्ट होती है तब भगवान् हमको कब मिलेंगे? ऐसी इच्छा होती है, किन्तु वह इच्छा दोष रहित थी, क्योंकि पहले क्षत्रियपनवा गोपपन की हिष्ट थी। वह दोषवाली थी, ग्रव वह नहीं है। ग्रव तो ग्रात्म हिष्ट से कोई दोष हिष्ट नहीं रही है। इस प्रकार उनका शुद्ध ग्रात्म भाव देखकर जिससे कृष्णा के ग्रावेश के कारणा गोपियों के देह में व्याकुलीय भाव देखकर जान लिया कि गोपियों में ग्रव लौकिक भाव नहीं है, किन्तु ग्रन्तिन्छा वा विरह ही है। जिससे उद्धवजी ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए। भक्त को इस प्रकार की ग्रपनी स्थित बनानी चाहिए। गोपियों में दोनों हैं, मुक्त में एक है, ग्रतः गोपियां मुक्त से विशेष उत्तम हैं। ग्रतः उनको न मन करते हुए उनकी स्तुति करने लगे। स्तुति से यह बता दिया कि नमन में कोई दोष नहीं है।।४६।।

म्रामास — तस्यैव वाक्यान्याह एताः परमिति षड्भिः।

स्राभासार्थ — उद्धवजी ने जो वचन कहे, वे हो इस श्लोक में कहे हैं। पहले तो भगवान् के वचन उद्धवजी ने कहे थे, उनका वर्णन हुम्रा। म्रब उद्धवजी के ही वचनों को कहा जा रहा है।

श्लोक—एताः परं तनुभृतो भुवि गोपवध्वो गोविन्द एव निखिलात्मनि रूढभावाः। वाञ्छन्ति यद्भविभयो मुनयो वयं च कि ब्रह्मजन्मभिरनन्तकथारसस्य ॥५६॥

क्लोकार्थ — सबकी ग्रात्मा गोविन्द में ही हढ़ भाव वाली इन गोपियों का ही पृथ्वी पर शरीर का धारण करना सफल है;क्यों कि संसार से इरे हुए, मुनि ग्रौर हम तो उस भाव को ग्रभी तक चाह ही रहे हैं ग्रौर जिस जन्म में भगवान को ग्रनन्त कथा रस की प्राप्ति नहीं है; वह जन्म ही निरर्थक है, चाहे वह ब्राह्मण का जन्म भी क्यों न हो ! ॥ ४६॥

१- उत्कर्ष को बताने वाले गुरगों के वर्गान को, स्तुति कहा जाता है।

सुबोधिनी - तासु भगवतः सर्वधर्मज्ञापनाय, ग्रादो तासां स्तुतिमाह। तनुभृतश्चेदेता एव, नापि ज्ञानिनो नापि लौकिका नापि भक्ताः, तत्र लौकिकास्त व्यर्थजीवना एव । न हि रञ्जवा बद्धः पाशी भवति, स्वाधीनपाश एव तथा । एवं तन्-भतोपि येषां स्वाधीना तनः। ज्ञानिनां तु ज्ञान-प्राप्तिपर्यन्तमेव साधनत्वेन शरीरोपयोगादग्रे व्यर्थ एव देह: भ्रनपेक्षितं भारवद् गृह्णन्तीति। भक्ता अपि मौड्याइ हमेबात्मानं मन्यमानाः तत्रै व पर्यवसितमतयो बहिमुं खत्वात्तनुरूपा एव न तु तनुभृत:। कालान्तरे परं सत्फलम्, ग्रस्मदादयस्तु भक्ता ग्रपि प्राप्तज्ञाना ग्रप्प मन्द्रभावं प्राप्ता नोत्क-र्षेण तनुभृतः, ग्रतः परमृत्क्षेण एता एव तन्-भृत: । नन्वेताहरय: सन्ति तनुभृत: लक्ष्मीप्रभृ-तयः । तत्राह भुवीति । नन् भुव्यप्युत्कटमक्ताः प्रह्लादादयः सन्त्येव तत्राह गोपवध्व इति । एता-हशीमवस्थां प्राप्य न कोप्येवंविधो जात इत्या-श्चर्यम् । किञ्च । गोविन्दे स्वकीयत्वेन ज्ञाते वस्तुतः ग्रिखलात्मिन एवं रूढभावः, ग्रतो देहस्य स्वाधीनस्यतदेव फलमिति सर्वात्मत्वेन ज्ञात्वापि निर्दोषपूर्वभावनिष्ठा एव । ननु ज्ञानावस्थोत्तरेति, 'ग्रात्मलाभान्न परं विद्यत' इति, एता भगवता ज्ञाननिष्ठा कृताः इति च, वस्तुत एव।ग्रे देहस्या-नुपयोगाः कथमेषा स्तुतिरिति चेत्तत्राह वाञ्छन्ति यमिति, यं भावं भवाद् भी: येषां ते मुमुक्षवः मुनयो मुक्ताः वयं भक्ताः चकारात्सवं एव धर्म-मार्गपरा ग्रपि। ग्रवश्यं हि विदेहकंवल्यपयंन्तं सर्वेषां बहि:संवेदनास्त्येव, जीवनमुक्तानां तथा श्रवगात् । तत्र लौकिक एव भावः सर्वेषां जायत इति कालावच्छेदेन जन्मवयध्यंमेत्र । अन्येषां तु वैयर्थ्यं सिद्धमेत्र। नारदादीनामपि कदाचित् प्राकृतवर् व्यवस्था । स्रत्यथा लौकिकसम।नकार्यं न स्यात् प्रह्लादस्यापि राज्यादिकर्गात् तथा-वसीयते । बहिःसंवेदने तु एषैवावस्था सर्वशास्त्र-पर्यवसिता नातोन्या ववचिदप्यस्तीति श्रवस्थायां विचार्यमार्णायामेता एव तन्भृतः। नन्वेतद-पेक्षया ये श्रोतिया ब्रह्मविदो ब्राह्मगाः वसिष्ठा-दयः ते महान्तो भविष्यन्तीत्याशङ्क्र्याह किं ब्रह्म-जन्मभिरिति । ब्रह्मभावापन्नानां जन्मभिः शौक्कः सावित्रयाज्ञिकै: किं न किञ्चित्। यद्यपि बहिःसं-वेदने तेषां वेदार्थानुष्ठातृत्वं दीर्घासत्रित्वादिरूपम-न्तनिष्ठतायां तु ब्रह्मपरत्विमिति, तथापि कर्मापे-क्षया भक्तिरधिका, कर्म हि प्रपञ्चे स्वास्थ्यं सम्पादयति न तु भक्तिः, यो हि दुष्टं मन्यते स दुष्ट इति निर्धारः। तत्तत्प्रकरगो तत्तत्प्रशंसा तु प्रकरगान्रोधिनो, ग्रतः ग्रनन्तकथायामरसस्य ब्रह्मजन्मभिः कर्मोपयोगिभिरपि न किञ्चित्। ननु तथाप्युरक्षंहेतुः लोके तद्भवतीति युक्त्या बाधेऽपि प्रसिद्धचैव उत्तमफलत्वं पर्यवसानवि-धया कल्प्यत इति चेत्तत्राह ग्रनन्तकथायां रसयु-क्तस्य पूर्वोक्तः ब्रह्मजन्मभिः न कोपि पुरुषार्थः साधनीय: । ततोप्युत्कृष्टस्यंव साधनदशायां च फलस्य सिद्घत्वात् कर्मापेक्षयापि भक्तयैव ज्ञाने ग्रधिकोप कारकरणाच ।।५६॥

व्याख्यार्थ — उद्धवजी पहले उनकी स्तुति करते हैं, क्योंकि उनमें भगवान् के सर्व धर्म ग्रागए हैं, ग्रतः भगवान् के सर्व धर्म ग्राने से ये गोपियाँ ही तनुधारी हैं। ग्रथित् इनका शरोर धारण करना ही सफल है। ज्ञानी, लौकिक श्रौर भक्त इनका भी मनुष्य जन्म लेना निष्फल है। इन में भी लौकिक मनुष्यों का जीवन तो व्यर्थ हो है। जाल में फसे (रज्जु से बांवे) हुए को जाल वाला नहीं कहा जा सकता है। जिसके पास जाल है वह जाल को जैसे चाहे वेसे काम में लासकता है, ग्रतः उसको 'पाशी' ग्रथीत् जाल वाला कहा जाता है। इसी प्रकार शरीर धारी वह है, जिसके ग्राधीन शरीर है। ज्ञानी तो जब तक ज्ञान की प्राप्ति होवे, तब तक साधन रूप से देह की अपेक्षा रखते हैं। पश्चात् देह व्यर्थ समभते हैं। भार की भांति देह को धारए। करते हैं, तथा भक्त + भी मूर्खता से देह को ही म्रात्मा

१- जिनको ज्ञान नहीं है वैसे भक्त ।

समभ उसमें ही ग्रासिक वाले होते है। जिससे वे बहिमुंख हैं, ग्रतः वे तनु रूप होते हैं,न कि तनुधारी किन्तु उनको कालान्तर में सत् फल प्राप्त होता है। हम जैसे तो भक्त होते हुए भी और ज्ञानवान होते हुए भी,मन्द भाव को प्राप्त होने से, उत्तम भाव से तनुघारी नहीं है, किन्तु ये ही परम उत्कर्ष से तनुधारी है। यदि कही कि केवल ये ही तनुभृत क्यों ? वैसी तनुधारण करने वाली लक्ष्मी प्रभृति अन्य भी हैं। इसके उत्तर में कहते है कि 'भुवि' पृथ्वी पर तो ये ही हैं, जिस पर शङ्का उत्पन्न होती है कि पृथ्वी पर केवल ये कँसे ? पृथ्वी पर तो उच्च भक्त प्रह्लाद ग्रादि ग्रनेक हुए हैं। इस पर कहते हैं कि गोपवध्वः' गोप की स्त्रियां, जिस ग्रवस्था को प्राप्त होकर ग्रर्थात् परित वाली होते हुए भी उनका मोह त्याग भगवान् के शरण में म्राई. वैसा भक्त पृथ्वी पर कोई नहीं हुम्रा है स्रौर विशेषता यह है कि भगवान् को स्वकीय जानकर भी उनको सबकी ग्रात्मा समक उनमें रूढ भाव वाली हुई है। स्रतः स्वाधीन देह का यह ही फल है, जो सर्व की स्रात्मा जानकर भी निर्दोष भाव से भगवान् में ही पूर्ण स्थिति, स्थापित करे।

ज्ञान की अवस्था ही उत्तर अवस्था है,जैसा कि कहा हैं आत्मलाभात्परंनविद्यते<sup>'२</sup> भगवान् ने संदेश द्वारा उपदेश दे के इनकी ज्ञान में स्थिति की है, सचमुच ही इनके देह भी अनुपयोगी होंगे फिर यह स्तुति कैसे ? यदि यों कहो तो इसका उत्तर यह है, संसार से डरकर हम भक्त ग्रीर मोक्ष चाहने वाले मूनि श्रीर समस्त धर्म परायण जनता जिस भाव की इच्छा कर रहे हैं वह भाव तो इनने पूर्व ही प्राप्त कर लिया है। यह बात तो निश्चित ही है कि विदेह कैवल्य तक, सब को बाहर का ज्ञान तो रहता ही है, जीवन्मुक्तों के इतिहास श्रवएा से यह समभा जाता है। बाहर के ज्ञान होने वाली श्रवस्था में सब को लौकिक भाव होता है, यों काल के विभाग से जन्म की व्यर्थता होती ही है, श्रन्थों की तो व्यर्थता सिद्ध ही है, किन्तू नारद म्रादि की भी कभी प्राकृतों के समान विशेष म्रवस्था हो जाती है, न होती हो तो लौकिक के समान कार्य न होना चाहिए। प्रह्लाद ने भी राज्य किया, जिससे भी यों ही समभ में आता है। बाहिर का ज्ञान जब तक है, तब तक तो यही अवस्था रहती है। यही समस्त शास्त्र कहते हैं कि इससे ग्रीर कोई ग्रवस्था कहीं थोड़ी भी ग्रन्य नहीं है, इत्यादि अवस्थाओं का पूर्ण विचार करने से यही निष्कर्ष<sup>3</sup> निकलता है कि ये गोपियाँ ही तनु-धारिग्गी हैं।

इनकी अपेक्षा तो जो श्रोत्रिय ब्रह्मवादी वसिष्ठ आदि ब्राह्मएए है, वे महान् होंगे ? इस शङ्का के उत्तर में कहते है कि 'कि व्रह्मजन्मिभः' ब्रह्म भाव को प्राप्त हुए को शौक्ल, सावित्र ग्रौर याज्ञिक इन तीनों से क्या लाभ ? कुछ नहीं। यद्यपि बाहर के ज्ञान में उनका वेदार्थ का अनुष्ठान करना श्रीर बड़े २ यज्ञ करना तथा अन्तर्निष्ठता में ब्रह्म-परायए। होना दीखता है, तो भी इस प्रकार के कर्म की अपेक्षा भिवत अधिक है, कारण कि कर्म, प्रपंच में स्वास्थ्य सम्पादन करता है, भिवत यों नहीं करती है। वह तो प्रपंच छुड़ाती है, जो दुष्ट माने वा मनवाने का प्रयत्न करे वह दुष्ट है यों निर्ण्य किया हुआ है। प्रत्येक प्रकरण में, प्रकरण के अनुसार उस-उस विषय की प्रशंसा होती है, श्रतः विशेषता को ध्यान में रखकर विषय को समभक सिद्धान्त को स्थिर करना चाहिए। श्रतः भगवान् की ग्रनन्त कथा में जिनको रस नहीं ग्राता है, जिसमें कथा श्रवएा में प्रेम नहीं है,तो वेद-पाठ, यज्ञ श्रादि कर्म करने योग्य ब्राह्मण्-देह की प्राप्ति से क्या लाभ ? कुछ नहीं। यों होने पर भी

१- गोपियाँ, २- ग्रात्म लाभ से उत्तम ग्रन्य कुछ नहीं है ।

<sup>3-</sup> निचोड, सारांश

ब्रह्मकुल में जन्मलोक में उत्कृष्टता का कारण है। युक्ति से उत्कृष्टता का बाध होने पर भी, केवल प्रसिद्धि से ही अन्त में उत्तम-फल की प्राप्ति होगी। यों यदि कहा जाय, तो कहते हैं कि भगवान् की भ्रनन्त कथा में जिसको रस प्राप्त हो गया है, उसको विविध ब्रह्म-जन्मों से कर्म पुरुषार्थ सिद्ध नहीं करना है। कारण कि कथा रस से बाध्य में ही ग्रथीत् साधन दशा के समय ही उत्कृष्ट फन की प्राप्ति हो जातो है, क्योंकि कर्म से भी ज्ञान में भक्ति ही ग्रधिक उपकार करती है।। ५६।।

ग्राभास—तहा वमवस्थाप्रापकानि ब्रह्मजन्मानि भविष्यन्तीत्याशङ्कघ व्यभिचारात्परम्प-रयाप्युपयोगाभावमाहु किमाः स्त्रिय इति ।

श्राभासार्थ - इस प्रकार की ग्रवस्था को प्राप्त कराने वाले ब्रह्म जन्म होते होंगे ? इस प्रकार की शङ्का कर इस 'के मा स्त्रियो वनचरी' श्लोक में कहते हैं कि व्यभिचार के कारण परम्परा से भी उसका उपयोग नहीं है।

श्लोक-क्वेमाः स्त्रियो वनचरोव्यंभिचारदृष्टाः कृत्यो क्व चेष परमात्मिन रूढभाव:। नम्बीश्वरोनुभजतोविदुषोपि साक्षा-च्छु यस्तनोत्यगदराज इवोवयुक्तः ॥६०॥

श्लोकार्थ - वन में रहनेवाली ग्रौर व्यभिचार के दोष से दुर ये खियाँ कहाँ ? ग्रीर परमात्मा श्रोकृष्ण में इनके ऐसे हढ़ भाव की प्राप्ति कहाँ ? जो ग्रज्ञानी ग्रापको साक्षात् भजते हैं तो ग्राप भी उनको भजते हैं तथा ग्रज्ञान से सेवन किए हुए ग्रमृत के समान उनका कल्यागा करते हैं ।। ६०।।

स्बोधिनी-इमा इति गोप्यः जातिहीनाः, तत्रापि स्त्रियो योनितो निकृष्टाः, स्थानतोपि निकृष्टत्वमाह वनचरीरिति । सत्सूत्पन्ना एव वन-चरगादिना उत्कृष्टा भवन्ति, तदर्थमेवोच्यते 'वने तु सास्विको वास' इति । म्रन्यथा वानरा-गामप्युत्कर्षः स्यात्, चरीरित्यनेन स्वच्छन्दचा-रित्वमपि सूचितम्। भ्रनेन द्रध्यादिसर्वापकर्षः सूचितः । अन्तःकरगापचारमाह व्यभिचारदृष्टा इति । व्यभिचारबुद्धधा दुष्टा इति केचित् ।

श्रीमद्विठ्ठलेश प्रभुचरण कृत स्वतन्त्र लेखः ननु धर्मशास्त्र एतत्प्रायश्चित्तोक्त्यभावाद्वि-बाहितपुरुषभजनं न ब्यभिचारः । स्त्रीमात्रस्यैतद्- दोषवत्वेन तरंत्रसूतानामधर्मजातत्वेनाग्निहोत्रादि॰ धर्मानाधिकाराचतुर्वर्गीच्छेदप्रसङ्गश्च, तद्बोधक-मानवैयर्थं च स्यात् । भगवत्रुत्रानुहिश्याकथनात्, भगवत्पत्न्यतिरिक्तासु सतीपद त्रयोगश्च भागवता-दावनुपपन्नः स्यात्. इति चेत् । तत्रायमाशयः। वर्गाश्रमागां देहनिष्ठत्वेन तानिधकृत्य च धर्म-शास्त्रस्य प्रवृत्तत्वेन दैहिकधर्मनिरूपक तस तु भगवद्धमंनिरूपकन्, भिन्नाधिकारात्, ग्रध्यासेना-त्मसास्कृतत्वाद्देहस्य तद्धर्मेषु स्वधर्मप्रयोगः। वस्तुतस्त्वात्मधर्मा एव स्वधर्माः। स्वशब्दस्य तत्रैव शक्ते:, मृत एवाविद्वदिवकारित्वं तेषु उच्यते, बह्मविदां तत्रानिधकारो भक्तौ मुख्योधिका-

रश्च । तदुक्तमवतारहेतृनिर्णयप्रस्तावे । 'तथा पर-महंसानां मूनीनाममलात्मनाम् । भक्तियोगविता-नार्थमिति'। 'मूक्तोपसृष्यव्यपदेशादि'ति तत्त्र-सूत्र च। प्रकृते च भक्तिमार्गमधिकृत्य सर्वोर्थो निर्गीयते। तत्र च भगवदितरिक्तभजनस्य दोषः हेत्त्वमेवेति सिद्धान्तः। अत एव 'ग्राज्ञायैव गूणान् दोषान्मयादिष्टानिप स्वकान् धर्मान् संत्यज्य यः सर्वान्मां भजेत्स च सत्तम' इःयादि-वाक्यैस्तत्त्यागपूर्वकं भजनमत्रोच्यते । स्रन्यत्रोक्त-न्यायेन, ग्रस्वधर्मस्यापि स्वधर्मत्वेनोक्त्या काप-ट्यं मन्वानो व्यासो भक्तिशास्त्रं निरूपयन् 'धर्मः प्रोज्भितकैतवोत्रे'ति प्रतिज्ञातवान् । एवं सति भक्तिमार्गीयविहितनिषिद्धाकथनं धर्मशास्त्रे युक्त-मेव, भिन्नविषयत्वात् । वातस्यायनीय इव धमशा-स्त्रीयतदकथनम् । न हि तदार्षमिति धर्मशास्त्रं न तद्बाधकम्। न वा धर्मशास्त्रं बाधकमिति तद्धि-रुद्धोपदेशो न वात्स्यायनीये । कामरसिक्ष्परो हि तत्प्रवृत्तम् । स च यादृशस्तादृशं न्यरूपयदिति न काप्यनुपपत्तः। प्रकृतेऽपि भगवतोतिद्रापत्वेन स्वातन्त्रयेगा स्थितौ स्त्रीगामुत्कटरागेगा यथेच्छा-चारान्नाशो भविष्यतीति भगवान् धर्ममार्गीया-स्ताः कृत्वा विषयरागपूर्तिपूर्वकं तद्कतियमस्थाः कृतवान् । न ह्येतावता नायं व्यभिचारः, सहज-भत्रंतिरिक्तभजनात् । ग्रत एवाद्यश्रीमहिष्या गीतम् 'त्वकश्मश्रुतोमनखकेशपिनद्धमन्तर्मासा-स्थिरक्तकृमिविटकफपित्तवातम् । जीवच्छवं भजति कान्तमतिर्विमुढा; या ते पदाब्जमकरन्द-मजिझती स्रो'ति । श्रतस्तद्द्रापत्वेऽपि तदाशया तद्भजनमन्यभजनरहितं कुर्वद्भिरेव सर्वै: स्थेय-मिति, भिवतमार्गनिष्कर्षः । एतास्त् भगवदर्थमेव प्रकटिताः । ग्रतः सुष्ठुक्तं वस्तुतस्त्वत्यादि । यद्वा। धर्मो द्विविधोन्तरङ्गो बहिरङ्गश्च। सोपि प्रत्येकं त्रिविध:। तथाहि। विहितत्वेन क्रियमागो श्रवणादिरन्तरङ्गतमो भगवद्विषयकः योगादिसाधनै रात्मचिन्तनं ताहक्तरः, 'ग्रयं हि परमो धर्मी यद्योगेनात्मदर्शनिम'ति स्मृते:। फलानु होने इवराप्णिधिया क्रियमाणो यागादि-

रन्तरङ्गः । वर्णाश्रमधर्मत्वेन स्वर्गादिफलोहे शेन कियमाणो वैदिको धर्मो बहिरङ्गः। ततस्तुच्छ-स्वर्गीदफलको विविधस्त्रीपुरुषाधिकारिकपातिव-त्यादिविविधदेवताव्रतादिः स्मार्तो बहिरङ्गतरः। ऐश्वर्यारोग्यादिफलकविविधदेवताग्रहादिभजनरूप: स्मार्तो बहिरङ्गतमः, स्रत्र पूर्वपूर्वप्राबल्यं ज्ञेयम्। पूर्वपूर्वासम्भव उत्तरोत्तरकतंव्यता च। प्रेमान-न्तरं स्वव्यसनतः क्रियमाणः श्रवणादिनं धर्मः, तह्रक्षणाभावात् । 'चोदनालक्षणोर्थो धर्म' इति यतस्तल्रक्षराम् । पूर्वोक्ते सर्वत्र प्रवृत्तिनिवृत्त्यो-स्तत्तदधिकार एव प्रयोजकः। भगवान्मयदि।पु-ष्ट्योमंध्ये यं जीवं यस्मिन् मार्गे मन्ते तस्मिस्त-स्य तदेवाधिकाररूपं तत्तच्छास्रं च तत्तन्मार्गीय-धर्मनिरूपकम् । पूर्वोक्ताधिकारवतां स्वस्वाधिका-रिकथर्माकररो च दोषः। ग्रत एव पार्थस्य पृष्टा-वङ्गोकारान्मर्यादामार्गे निषिद्धस्यापि गुर्वादिह-ननस्याकर्गो भगवान् ग्रानिष्टं फलमाह 'ग्रथ चेत्त्वमहङ्कारान्न श्रोष्यति विनङक्षचसी'ति। प्रकृतेऽपि स्त्रीरत्नानामासां पृष्टिपृष्ट्यामञ्ज्ञीकार इति न मर्यादामार्गीयधर्मे धिकार:। किन्त्विववा-हेऽपि भगवत एव भजने । श्रत एव मर्यादाधर्मी भगवतोक्तोऽपि नैताभिरङ्गीकृतः। ग्रङ्गीकारे तत्राधिकारस्य हेतुत्वान्, नह्यनधिकारिहृदि धर्मः स्फूरति । एतज्ज्ञापनायैव हि भगवताप्युक्तम् । एतेन मर्यादामार्गीयस्य पृष्टिमार्गीयधर्मानङ्गी-कारः इत्यपि ज्ञेयम् । एवं च सति मर्यादामार्गीयो धर्म एतासां परधर्म इति विवाहितपुरुषभजनमपि व्यभिचार एवेत्यभिप्रेत्य तथोक्तम् । सहजभर्नं -त्वेऽपि भगवतो विवाहकरणं तू ताहशभक्तिनरो-धार्थं तत्तद्रसानुभवार्थं मर्यादास्थापनेन लोकशि-क्षार्थं च, ग्रदित्यादीनां लीलार्थं मातृत्वेनाङ्गीका-रात्पुत्रभावेनैव भजनं भगवत्प्रापकं कश्यपादिषु च पितृत्वेनाङ्गीकारात्तासां तासां तत्तत्पतिभज-नमेव स्वधर्मः । भगवता तथैवाङ्गीकृतत्वात्, न त् तत्र विवाहः प्रयोजकः । तद्विवाहस्य भगवल्ली-लोपयोगित्वेन भगवद्विवाहतूल्यत्वादित्यलमधि-कोक्त्या। -88-

सुबोधिनी - वस्तुतस्तु । भगवता स्वार्यमुत्पादिताः मध्येकालविलम्बेऽन्यान् गोपालान् भ्रमास्पतिबुद्धचा गृहीत्वा व्यभिचारं कृतवत्यः, तेन दुष्टा अपि जाताः पुत्राद्युत्पत्या, यथाऽहल्या भ्रमात् प्रवृत्ता दुष्यति, अतो जाते दोषेऽयं भावो निवतितुं योग्यः, यथा भर्ता व्यभिचारिग्गी त्यज्यत इति । तथापि भगवद्भाव उत्पन्न एवेत्याश्चर्यमित्याह कृत्यों क चैष इति । केचित् निवेदनानन्तरं पुन-गोंपसंबन्धात् व्यभिचारमाहुः। बलादपि नाशिता नाशितैवेति । तन् मन्यमानाः स्वपाद्वस्थानि ति भावेनैव तत्पतीनां रमणम्। न तु ताभिः सह, यथा नाशशङ्का स्यात्, तां रीति न हि ते तासु कतु शक्ताः, तासामेवानुभावेन भगवता वा भस्मसाद् भवेयुः। किञ्च। यदि प्रक्रमानन्तरं दोषः स्याद् भावश्च न भवेत्। तदाह कृष्ण इति। न हि सदान-दे फलरूपे भावो दोषाय, तथा सति फलार्थं कर्म कोपि न कुर्यात्। उद्घारार्थं वा पर-मानन्दः प्रकट इति । तत्र य एताहशो भावः सोवश्यं सर्वपुरुषार्थसाधक इति बाह्मण्यादिरहि-तानां सर्वपुरुषार्थसाधको भावो जातः । ननु कय-मेवमकारराका कार्योत्पत्तिः, विरुद्धस्य वा कार-रगतेति चेत्तत्राह निविति । सत्यमेवैतद् विरुद्धमे-तदुभयमिति । तथाप्येगं वितकें ईश्वरः स्वविदुषोाप अनुभजतः स्वानुरूपमेव श्रेयः करोति। न तु सेवकानुरूपम् । यद्यप्ययमर्थः लोके वेदेप्यप्रसिद्धः तथापि गोपिकासु हष्टत्वादेगं वितर्कः, उपपति-रोइवरत्वादेव, ईइवरो हि ववचित्सेवां न मन्यते, विपरीतमपि फलं प्रयच्छति, प्रमादादप्यपराधे प्रार्गानेव वियोजयतीति । क्वचिद्धिकमेवे फलम् तत्रादृष्टं नियामकमिति चेन् न, ईश्वरत्वभङ्ग-प्रसङ्गात् । लोके परमेश्वरत्वाभावात् तथाऽविरु-द्धमपि भवेत्, भगवति तथा व ल्पनायां प्रमाद एव, लोकन्यायेनाप्येकदेशेन दृष्टान्तमाह अग--राज इवेति । अमृतं हि प्रमादादप्युपभुक्तं प्रसाद सपादयत्येव, भ्रमादिग्नस्पर्शोपि दाहहेतुभंवति । तथापि कदाचिदेव सजातीयप्रचयसवीलत एव, भ्रत्यत्रेश्वरत्वाभावात् श्रेयोव्यभिचारो न दोषाय ।

न भवति गदो यस्मादिति गदनिवर्तकं वा स्रगद-मौषधम्, सर्वेषां शक्तिरेकत्रप्रतिष्ठिता राजत्व-मापादयतीत्यगदराजोऽमृतम् भगवतः स्वानुरूप-मेतदेव, प्रमागानां तु बलमेकमेव तदपि न पर-मकाब्ठामापद्यते. ग्रन्यथा केषांचिदेत्रं स्यात्, ग्रतः प्रमेयबलादेवैवंभाव इति लक्ष्यते। अनुभजत इति । भगवदिच्छया भजनमभिप्रेतम्, 'यदेव विद्यया करोती'ति श्रुत्या ज्ञानाभावे भजन न फलसाधकमिति शङ्कापरिहारार्थमिपशब्दः। साक्षाद् भजत इति विशेष:। भ्रनेन मन्त्रादिद्वारा भजनं तु भजनानुरूपमेव फलतीति सूचितम्। उपयुक्त इति । समीपे निःसंदिग्धः सर्वलोके नत्व-त्यत्र मिश्रितः।

श्रोमद्विठ्ठलेश प्रभुचरण कृत स्वतन्त्र लेखः

ग्रथवानन्तकथारसस्य कि ब्रह्मजन्मभिरि-त्युक्ते प्राप्ताशङ्कायामाह ववेमा इति । आशङ्का तु । ननु स्त्रियः पुरुषमात्रे कामुक्यः स्वभावत एव भवन्ति । भगवांश्च पुरुषोत्तमः । तथा च काम-भावेन भगवति भक्तानामेतासां कथं ब्रह्मजन्मा-दिवद्भचोप्युत्कर्षो युज्यत इति तिम्नरासायात्र सर्वाभ्यः स्त्रोभ्यः सर्वभयः पुरुषेभयश्चाविक्यमुपपा-द्यते । तत्रापि स्त्रीभावेन भक्तानां कथमुत्कर्ष इति शङ्कानिरासाय प्रथमं स्वीभ्यो वैलक्षण्यमुच्यते। इमाः कव, साधारण्यः ख्रियश्च कव । ग्रत्पसाध-म्यमप्यन्योन्यं नास्तीत्यसमभावनापूर्वक कथनम्। अन्यासु स्त्रीशब्दप्रयोगादेतासु स्त्रीत्वमपि न निरू-पयितुं शक्यमिति ज्ञाप्यते । श्रीणां कामद्वारैव पुंसि स्नेहस्य नियतत्वात्। एतासामतथात्वात्। यद्यपि कामलीलाप्येतासु निरूप्यते । तथापि न तदुपोधिक: स्नहोत्र, किन्तु निरुपिधरेव। भगवान् स्वयं ताहग्रसदानार्थं त भावं संपाद्य तं रसं ददातीत्यवोचाम । वैलक्षण्यमेवाह । ग्रवनचरोति । एतास्तु भगवता कालकर्मादिसंबवेशा पि सर्वदा रक्ष्यन्ते कि पुनः पुरुषान्तरसंबन्धां दत्यवने रक्षण एव चरन्तीति तथा। पुत्रोत्पत्त्यादिकं तु सर्वः भवनसमर्थादलौकिकप्रकाराद्भगवत एव गोभानां तु 'मन्यमानाः स्वपाइवंस्थानि'ति न्यायेन मि-

मानमात्रमेव सर्वत्र, व्यवहारमात्ररक्षयैतद्वार्ता-गोपनेनैतद्वस्रोषायैव भगवता क्रियते श्रतः केवलभगवदीयत्वं नान्यासु । तदेवाह व्यभिचारदृष्टा इति स्त्रीणां विशेषणम्। जीवमात्रस्यैव भगवानेव भर्ता, तत्रापि स्त्रोगाम्, तथा चान्येष्त्रेत्र सदा तासां संबन्धात्ताः सर्वा व्यभिचारदृष्टा एव । श्रतो बह्नेव वैलक्षण्यमिति भावः। श्रतः परं पुरुषेभ्योप्युत्कर्षमाह कृष्ण इति । सन्ति नारद-ब्रह्मादयो भक्ता भगवति भाववन्तस्तथाप्येष भाव: क तेषु वर्तत इत्यर्थ: । चकाराद्वचभिचारा-दिदोषरहितायां लक्ष्म्यामपि नायं भावः । एष इति स्वानुभव उक्तः । तेनान्यत्रैतत्सजातीयभाव-श्रवग्रस्याप्यभावात्कथमन्यत्रैषोस्तीति इति भाव:। अथवा। बहापीडेतिश्लोके गोपिकाना-मेव भावरूपस्तदर्थमेव कोटिकन्दर्पलावण्य प्रकटी-कृत्य तद्भोग्यत्वेन प्रकटः कृष्णशब्दार्थ इति विवृ-तम्। तथा च ब्रह्मादीनां भावो यद्यप्यस्ति तथापि कृष्णे पूर्वोक्तलक्षणे क भाव इत्यर्थः । न हि कदा-चिद्धगवांस्तद्भोग्यत्वेन तदर्थं प्रकट इति भावः। विषयतो वैलक्षण्यमुक्तवा स्वरूपतो वैलक्षण्यमाह एष भावः क्वेति । अनुभवैकवेद्यो लोकवेदाप्रसिद्ध इत्यर्थ: । प्रकारतोपि वैलक्षण्यमाह परमात्मिन क्वेति । ग्रात्मा हि प्रियः सर्वत्र प्रियत्वस्य तद्पा-धिकत्वात् । एतासां त् ग्रात्मनः सकाशात् परमोधिकः प्रियो यस्तिसमन् भावः । तेन नात्मार्थं भगवान्त्रियः किन्तू भगवदर्थं स्वात्मेत्यायाति । ब्रह्मादीनां तु भगवान्त्रियामकत्वेनात्महितकर्तृ त्वेनैव प्रियोतो बहुवै-लक्षण्यमित्यर्थः । उत्पत्तितोपि वैलक्षण्यमाह रूढभावः क्वेति । रूढः सहजो लोकवेदाद्यजनित इत्यर्थः । ऋत्येषां त् ताहशभाववत्वाद्वेलक्षण्यम् । किच । रूढभावपदेन प्रमारातो वलक्षण्यम् । एष भाव इति प्रमेयतः। परमात्मनीति साधनतः, कृष्ण इति फलतश्च। अन्यत्र नैवंरूपत्वमूक्तम्। तथापि भगवती इवरत्वेन ज्ञानाभावाल्ली किकत्व-ज्ञानस्य च जघन्यत्वात्कथं ब्रह्मादिभ्योत्रोत्कर्ष इत्याशङ्कचाह । नन्वीश्वर इति । ग्रत्रायं भावः । फलाधिक्येनैवाधिक्य न त् साधनप्रकारविशेषै:।

तच्चैतास्वेव हष्टं नान्येषु । एतदेवाह विदुषोपी-इवरत्वेन स्वरूपं विद्रषोप्यनुभजतः शास्त्र।र्थत्वेन ज्ञात्वा भजतः पुरुषस्य साक्षात्स्वयमपोश्वरः कि श्रेयस्तनोतीति काकृक्तिः । किन्तु न तनोतीत्यर्थः। तेषां भगवज्ज्ञानवचनभवःयादिभगवद्धमीरेवा-खिलपूरुषार्थसिद्धिनं तु स्वयं भगवानागत्य किञ्चित्करोतीति तथा। ग्रस्तुवा कदाचिद्भक्त्य-तिशयेन गजेन्द्र इव पूरुषार्थदानम्, तथाप्यगदराज इव कि श्रेयस्तनोत्यन्येषु विवक्षितार्थस्याति-गोप्यत्वात् दृष्टान्तव्याजेनाह । श्रत्रायमर्थः । 'एका तदङ्घिकमलं संतप्ताः स्तनयोरधादि'ति-न्यायेन विरहानलसतापहृदयगतस्मररोगशमनाय यथैकैकमञ्जं भगवतः स्वहृदयादिदेशेष्वेताः स्था-पयन्ति न तथा ब्रह्मादयः। यत ईश्वरान्नित्यं ते बिभ्यत्येव, तत्राप्येतासू भगवतो न स्वातन्त्र्यं प्राधान्यं वा किन्तु तासामेव, तदाह उपयुक्त इति पदेन । यथौषधस्य तापरोगनिवर्तकत्वेनवोपयोगो न मूख्यत्वम्, पुरुषस्यैव मुख्यत्वं तथेत्यर्थः । यथा रोगनिवृत्त्यनन्तरमपि पोषकं रस्यं च यदि भव-त्यौषघं तदा यथेच्छं भोगस्तस्य तथा तत्रापि विरहतापोपशमनानन्तरं यथेच्छं भोग इति ज्ञाप-नाय राजपदम् । श्रथवा । साक्षाद्यच्छ्रेयस्तरिक तनोत्यन्येषामिति योजना । इतररागविस्मारक-त्वेनास्यैव रसस्य साक्षाच्छ्रेयोरूपत्वादेतदन्येषु तददानात्तथा । स्रथवा । विदुषो जनस्य भगवान् श्रेयस्तनोतीति सत्यं तथापि किमनुभजतो विदु-षस्तथाकरणमिति । तत्रानुभजनं भगवद्भजना-नन्तरं स्वभजनं 'विरचितचाद्वचनरचनमि'त्यादि-गीतोक्तन्यायेन । नह्ये वं ब्रह्मादिषु संभवति । ग्रथवा । प्रतिपदं काकृक्तिर्ज्ञेया । तथाहि । विदुषो जनस्य किमीश्वरः श्रेयस्तनोति । ग्रयमर्थः । कर्त् मकर्त् मन्यथाकतु समर्थो हीश्वरः । नहि ब्रह्मादिष्वेवं रूपं प्रकटीकृत्य फलं ददाति। एतासु पूर्णकामत्वात्मारामत्वादीन् स्वरूपधर्मा-नप्यन्यथा कृत्वा ददाति । तेषु वाङ्मर्यादामपि नान्यथा करोतीति तथा । अनुभजतः कि तनो-तीति पूर्ववत्, ग्रन्यस्य यच्छ्रेयस्तनोति तरिक

विद्षस्तनोति किन्त्वविदुष एव तज्ज्ञानानुव्यं श्रंयस्तनोतीत्यथं: । स्वरूपस्यानन्दरूपत्वात्तस्य चान्भवैकवेद्यत्वेन वाक्चक्ष्राद्यवेद्यत्वाद्वह्या-दीनां च पुरुषत्वेन भगवददानाः साक्षातस्वरूपा-नुभवाभावादविद्वत्त्वम् । एतासां तथात्वं प्रसिद्धम्। साक्षाच्छ्रेयोपि कि तनोतीति पूर्ववत्। साक्षा-त्स्वयं किं तनोतीत्यप्युक्तम् । तनोति किमित्यपि । एषु श्रेयः सकृद्दाति न तु विस्तारयति । विस्ता-रगां च तदेव पर चित्तत्वम् । तदर्शीक प्रयत्नत्वादि-कम् । तदुक्त 'तत्र मम हृदयमतियत्निम'ति। 'विशति वितनोरन्यो घन्यो न कोपी'त्यादिना । नह्यवमन्यत्र करोतीति तथा। अगदराज इव किमिति पूर्ववद् उपयुक्तः कि श्रेयस्तनोतीति । न हि ब्रह्मादीनामुपसमीपे एकस्मिन्नासने शयनादौ वा युक्तो भगवान् भवति । यतो भगवद्शंनमपि तेषां दुर्लभम् । एतासां तूपयुक्तस्तथिति बह्वेव तारतम्यमित्यर्थः।

यद्वा ननु भक्तिमार्गेऽन्यभजनराहित्येन भजनं मुख्यमित्येतासां स्वपतिसंबन्धेन कथमेताः परं तनुभृत इत्याशङ्कानिरासायोच्यते । इमाः स्त्रियो व्रजस्त्रियो व्यभिचारदृष्टाः वव । नेत्यर्थः । तत्र हेतुः ग्रवनचरोरिति । सर्वदा स्वस्य भगवद्रपभो-ग्यतां ज्ञात्वा रक्षगापरा इत्यर्थः । किञ्च। यदि ताहश्यस्तदा कृष्णे एष रूढभावः वव च। श्रसं-भावितत्वात् । तथाहि । रूढपदेन भावस्यानव-चिछन्नत्वमुच्यते । तेनान्तर्विहर्भेदेनाहिनशं भग-वद्रमग्रस्य जायमानत्वात्तद्भावरहितत्वं न कदा-प्येतासामिति क्व तत्सम्भावनापि । ग्रत्र विवा-हितमतिभजनमेव व्यभिचारशब्दवाच्यं तदप्ये-तासां नास्तीत्यूच्यते । नन् 'शुश्रूषन्त्यः पतीन् काश्चित्' 'ता वार्यमागाः पतिभि'रित्यादिकथ-नात्तत्सबन्धाभावो न वक्तं शक्यते इति चेत्। न। तत्सम्बन्धस्तासामाभिमानिक एव न तू वास्तवः। 'ग्रस्प्राक्ष्म तत्प्रभृति नान्यसमक्षमञ्जः स्थातं त्वयाभिरमितां इत्यत्र 'मन्यमानाः स्व-पार्वस्था'नित्यत्रापि तथोक्तत्वात् पुलिङ्गदारपदे- नापि तत्सम्बन्धाभाव एव तासू घ्वन्यते। न चाभिमानिकस्यापि तस्य सदोषत्वमेवेति वाच्यम्। स एतावानास' इति । श्रुतेरेतत्सृष्टे: स्वरूपात्म-कत्वेन रसार्थं स्थित्यर्थं च प्रभुणैव तथा स्थापि-तत्वात्। न च भगवत्सम्बन्धातपूर्वं तथेति वाच्यम् । उक्तोपपत्तेः । न च यथा भगवत्सम्ब-न्धात्पूर्वं न तथात्वं न तथोक्तहेतोस्तदनन्तरम-पीति वाच्यम् । तासां तत्स्वरूपातिरिक्ते तदा-रमकत्वास्फूर्तीः । वस्तूतस्त् । फलप्रकर्गायरम-गात्पूर्वमिष तासां स्वप्नेषु तत्सम्बन्धः समजनीति लक्ष्यते। अन्यथा 'अस्प्राक्ष्म...त्वयाभिरमिता' इति च सम्बन्धस्य भूतार्थतां न वदेयुः । किञ्च । ग्रन्यसमक्षां स्थातुं न पारयाम इत्युक्त्या यत्रान्य-समीपस्थितरप्यशक्या तत्र तदनन्तरभाविन्याः कृतेस्तथात्वे कि वाच्यमिति भावो व्यज्यते । तेन तासामेतत्सम्बन्धकालो न कदापीति नोक्तानूप-पत्तिः। भगवत्सम्बन्धस्य तु तथात्वं वक्तमयू-क्तम् । सर्वप्रमाणिवरोधात् । अन्तर्गृहगतानां ताहशबुद्धियुक्तत्वेन प्रतिबन्धाभावाञ्च । परमात्म-पदेनाप्येतदेव ज्ञाप्यते । तद्भजनस्यातथात्वात् । नन् पूर्वं ज्ञानादिसाधनवतामेत द्भावाभावेनाकृता-यंत्वोक्त्या तदितिरक्तं साधनं किमेताभिः कृतं येनैताहशं फलमित्याशङ्ख्याह निन्वति । ईश्वरः साधननैरपेक्ष्येगा सर्वकरणसमर्थो विद्षोऽपि ज्ञानयुक्तस्यापि पुरुषस्य नैष्कर्म्यमप्यच्युतभाव-वजित'मितिवाक्यात्केवलज्ञानस्यापुरुषार्थसाधकत्वं ज्ञात्वाऽन्पश्चाद् भजतो भजनं कुर्वतः साक्षात् स्वयं भजनातिरिक्तसाधनानपेक्षः श्रेयः फलं तनोतीत्यर्थः । परं 'ये यथा मां प्रपद्यन्त' इति वाक्यात्तदधिकारानुसारेगा। स्रपिशब्देन स् ।। र्थसाधनत्वेनापि भजनकर्तुः श्रेयः स्वयं साक्षात्तनोति तत्र तदर्थेकभजनपरागामेतासां साक्षात्स्वयं तत्तनोतीति कि वाच्यामिति ज्ञाप्यते। प्रत्यूत 'न पारयेऽहं निरवद्यसंयुजा'मित्यत्रैतद्भज-नानुरूपस्य श्रेयस एवाभावः सर्वकरणसमर्थेन प्रभुगाप्युक्तः । अत एव यथौतासः तत्तनोति न तथा पूर्वोक्तस्येति ज्ञापनाय दृष्टान्तमाह श्रगदराज

इवेति । ग्रत्रायं भावः । यथामृतं स्वभजनकतुं र-भीष्टं साक्षात्स्वयमनुपानादिसाधनव्यतिरेकेगापि तनोति न तु तेनामृतस्य तत्तन्यते । तथा स्वार्थ-साधनस्वेन भजनकर्तु ज्ञानिनोऽप्यभीष्टं भगवां-स्तनोति न तू तेन भगवतस्तत्तन्यते । स्वार्थपर-त्वात्। अत्र तु यथैतासामभीष्टं प्रभुस्तनोति तथैता श्रिप तस्य तत्तन्वन्तीति नानुपपत्तिः काचित्।

श्रथवा । निषेधस्य प्राप्तिपूर्वकत्वेनात्र तदभा-वात्प्रकारान्तरेगा व्याख्यायते । एताः परं तनुमृत इत्यनेन व्रजसीमन्तिनीनां सर्वोत्कर्षं निरूप्य तत्रे-वोत्तराद्धे साधनानां तदसाधकत्वोक्त्या तदभावे कथमेवमेतासामित्याश्चर्यमिव मन्यमानो यत्र भग-वत्क्रपया सर्वसाधनरहितासु हीनजातीयासु पुलि-न्दोध्वप्युत्कर्धसिद्धिस्तत्र कि वाच्यमञ्जसञ्जाधि-कारवतीष्वेतास्वित्याशयेनाग्रे पुलिन्दीराह क्वेमा इति । इमा स्त्रियः पुलिन्द्यः क्व । कृष्णे एव रूढ-भावः क्व च । यद्यपि 'ता नमस्यन्निदं जगा'वि-त्युक्ते रेतद्वीक्षणस्य कालान्तरीयत्वेपि भावनया पश्यन्तिव वदतीतीमा इति प्रदर्शनम्। यदि पुष्टि-मार्गीयं वा किमपि साधनं भवेतदा संभवेदपि। एतासां तद्भयाभावादसंभावितिमवोच्यते । तत्र पुष्टिमार्गीयतदभावायाह व्यभिचारदृष्टा इति । ग्रत्रापि व्यभिचारपदं विवाहितपतिभजनपरम्। यतोऽस्मिन्मार्गे साघनं सर्वातमभावस्तत्र तत्त्याग-स्यापि विहितत्वेनाङ्गीकृतिः । 'संत्यज्य सर्वविष-यान्' 'पतिसुतान्वयभ्रातृबान्धवा'नित्याद्युक्ते:। तेनैतासामेवं भावाभावेन व्यभिचारदुष्टत्वमेवेति पुष्टिसाधनाभावः सूचितः । मर्यादामार्गीयतदभा-वायाह वनचरीरिति । मर्यादायामधिकारिए। मेव साधननिष्पत्तिरुच्यते । श्रतो वनचरीत्वेनातिक्षुद्र-जातीयत्वेनाधिकाराभावात्तदभावः। जन्मान्तरीयं तदिति नाशङ्कनीयम् । प्रमागाभावात् । ताहशा-धिकारस्याप्यजातत्वात्। तहि कथमेवमेतासा-मिति चेत् तत्रोपपत्तिमाह निन्वति। ईश्वरः साधनमनपेक्ष्य सर्वकरणसम्थः साक्षात्स्वयं श्रेय-

स्तनोतीत्यर्थः । नन् स्वरूपस्योभयत्र साधनत्वे फलस्याविशेषात् कथमेतदपेक्षयोत्कर्षस्तित्रया-स्वित्याशङ्कानिरासायाधिकारभेदाद् फलभेद इत ग्राधिक्यं चेति विशेषगृद्धयेनाह, ग्रन्भजतोऽविद्ध इति । व्रजरत्निप्रयोगां 'स्वागत वो महाभागा' इत्यादितत्कृतनिषेधेऽपि स्वभावदाढ्यांद् भजन-कर्तृ त्वेन नानुभजनं, प्रत्यूत मानापनोदनादिष् प्रभोरेव तथात्वमस्ति, न त्वेतासामेताहशत्वं कव-चिन्सिद्धम् । तत्रापि 'दियतास्तनमण्डितेन 'कुङ्-क्मेनाननक्चेषु लिम्पन्त्यस्तदाधि जहुंरित्यत्र दियतापदेन वजदेवीनामुक्तत्वात्तत्सम्बन्धिकुङ्कु-मेन प्रमुसम्बन्धाधिकारस्य जातत्वाद्भजनादन्भ-जनमेतासां सिघ्यतीः यनुभजत इत्युक्तम् । किञ्च । 'रसो वै स' इति श्रुतेभंगवतो रसात्मकत्वेन तत्स्वरूपाभिज्ञत्व 'वीक्ष्यालकावृत'मित्युक्तरीत्या तत्त्रेयसीनामेवोच्यते । एतासां तदभावादविद्वत्व-मित्यविद्व इत्युक्तम् । विद्व इति पदच्छेदे माहा-त्म्यज्ञानवत्त्वेन तद्भावराहित्यमेव । भ्राधकारान्-सारेगा ज्ञानं ज्ञानानुसारेगा फलमिति 'मलानाम-शनि'रित्यत्रोपपादितम् । एकवचनं जात्यभिप्रायेगा सामान्यत्वज्ञापनाय । ताहशभोग्यशरीराभावाय पुलिङ्गनिर्देशः । ईश्वरत्वाद् यत्रानिधकारिगोपि श्रोयस्तनोति तत्र कि वाच्यं तास्वित्यपिशब्देन द्योत्यते । तत्र दृष्टान्तमाह ग्रगदराज इवेति । न ह्यमृत संबद्धं सदिषकारिणं विचारयति, तथात्रा-पीरार्थः । अपि च । ग्रत्रामृतादिपदानि विहास केवलरोगनिवर्तकत्वापादकागदपदोपादानेन पुलि-न्दीनां भगवत्सबांधः स्मररोगशान्त्यर्थमित्यवग-म्यते । 'जहस्तदाधि'मित्यत्र तन्निवृत्तिमात्रस्यैव मनोरथत्वेन कथनात्। व्रजखनिसमुद्भूतरत्नाना-मेतासां त् विरहदशोत्पन्नस्मररोगापगमे जातेप्यग्रे विविधरतिकेलिकल। पैरिखलरसमयप्रियतमस्वरू-पामृतास्वादनं मुख्यमिति नेतद्दृष्टान्तत्वं पूर्वी-क्तस्येति ज्ञेयम् । वस्तुतस्त् । व्रजपरिवृढप्रेयसीनां प्रियवियोगकालीनातिरूपस्यापि भावस्य 'ता मन्मनस्का' इत्यादिभगवदुक्त्या तदात्मकत्वेनान-न्दरूपत्वाद् गदत्वमनुपपन्नमिति तथोच्यते । उप-

युक्तपदेनापि पुलिन्दोनामुप समीपे स्थितिरेतासां तु साक्षादङ्गसङ्ग इति महद्देलक्षण्य सूच्यते। तथा चात्र पुलिन्दाकथनमेव सुष्ठु । यद्यपि 'हर्ष्ट्रु वमादिगोपं ना'। मत्यत्र 'ता नमस्यन्निदं जगा'वि-स्युक्त स्तरप्रसङ्ग एवात्र समायाति । तथाप्युद्धवः कालान्तरे पूलिन्दी ध्वपि भगवद्भावानु भाव हष्ट-वानिति लक्ष्यते । 'सरिद्वनिगरिद्रोगीर्वीक्षन् कुस्-मितान् द्रुमा'नित्यनेन गिरिस्थितानां तासामपि वीक्षग्गस्यानुक्तांसद्धत्वात् । तथा च । पूर्व मेताः परं तनुभृत' इत्यनेन घोषसीमान्तनीः स्तृत्वा तत्राश्चर्यमिव मन्वानः पुलिन्दीः स्मृत्वा यत्र तास्वप्येवं तत्र कि वाच्यं तिहप्रयास्वित्याशयेनेद-मुक्तिनिस्यवगम्यते । तेन तासामेवात्र स्तुतिरिति नोक्तानुपपत्ति:। किञ्च इसा इति प्रदश्येव कथना

प्रभुवस्थास् नोद्धवस्य संगच्छते । तत्रापि क्वेत्य-सम्भावन।पूर्वकम् । किञ्च । तासां निरुपधिभाव-वत्त्वेन स्त्रीत्वकथनमपि नोपपद्यते । स्त्रीगां कामो-पाधिकभावस्यैव नियतस्वात् । उद्धवेन वनचरो-पदं तदङ्गसङ्गिनीषु न प्रयोक्तुं शक्यम् । हितीय-विशेषणं वा तत्स्वरूपाभिज्ञत्वात् । ग्रपरस्त्र । 'कृष्एास्य दयितः सखा' 'तमाह भगवान्प्रेष्ठं भक्त-मेकान्तिनं क्वचित्''तं वीक्ष्य कृष्णानुचर'मित्या-दिवाक्यैरत्यन्तरङ्गभक्तस्योद्धवस्या सामहो चर-गारेगाजूषा'मिति तच्चरगारजःसंबन्धिजनमप्रार्थन-मिति विरुद्धचयते । अतः 'पूर्णाः पुलिन्द्य' इति तासां भगवत्संबन्धस्योक्तत्वादुक्तानुपपत्रेश्च ता एवात्रोच्यन्त इति सर्वमनवद्यम् ॥६०॥

व्याख्यार्थ — ये इस प्रकार की गोपिए जाति से हीन, फिर वे स्त्रिए जन्म से भी निकृष्ट हैं भीर स्थान करके भी निम्न । नीची) हैं। कारण कि वे वन वन में फिरतो रहती हैं, वन में वास तो उत्तम है, उसको हीन कँसे कहा ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि वन में वास तब उत्तम कहा गया है, जब पहले उत्तम कुल में जन्म हो, फिर गृह का त्याग कर भजनार्थ वन में वसे; वह वनवास उत्तम है। यदि केवल वन में रहने से उत्तमता मानोगे तो 'वानर' भी तो वन में रहते हैं, वे भी उत्तम माने जाने चाहिए। श्लोक में 'वनवासिनीः' नहीं कहा है, किन्तु 'वनचरीः' कहा है। जिसका स्राशय है कि वे स्वच्छन्द घूमनेवाली हैं। दिध ग्रादि के कारए जहाँ-तहाँ भ्रमण करती रहती हैं। रस-विकय निषिद्ध कर्म है, जिससे इनके द्रव्य ग्रादि पदार्थ भी लेने योग्य नहीं रहे हैं। इनका ग्रन्तः करण भी शुद्ध नहीं है, जिससे दोषयुक्त है, व्यभिचार से दुष्ट हैं; यों कोई कहते हैं।

## ○ 'क्वेमाः खियः' पर श्रीमद्विठ्ठलेश प्रभुचरगों का स्वतन्त्र लेख ○

'क्वेमा स्त्रियः' इस श्लोक में व्रजाङ्गनाग्रों के लिए 'व्यभिचारदुष्टाः' विशेषण दिया है, वह उचित नहीं हैं। धर्मशास्त्र में विवाहित पुरुष का सेवन करनेवाली स्त्री के लिए कोई प्रायश्चित नहीं बताया है, तो विवाहित पति का सेवन करनेवाली गोपियों को 'व्यभिचारदुष्टाः' कैसे कहा ? यदि स्त्री मात्र को ही व्यभिचार दोषवाली मानी जाय, तो उनसे उत्पन्न होनेवाली सन्तान ग्रंधमं जन्य होगी तो उनका ग्रग्निहोत्र ग्रादि धर्मों में ग्रधिकार नहीं होगा। तब तो धर्म, ग्रर्थ, काम, मोक्ष रूप चतुर्वर्ग का उच्छेद ही हो जायगा स्रौर चतुर्वर्ग के वर्णन करनेवाले शास्त्र भी व्यर्थ हो जायेंगे। यदि यह कहा जाय कि चतुर्वगं के बोधक शास्त्र, भगवान् के पुत्रों को लक्ष्य करके बने हैं, तो ऐसा कहना भी उचित नहीं। भगवान् के पुत्रों के लक्ष्य से धर्मशास्त्र नहीं बने हैं। भगवान् की पहिनयों के ग्रतिरिक्त ग्रदिति ग्रादि स्त्रियों के लिए भी भागवत में सतीपद का प्रयोग हुन्ना है, वह ग्रसङ्गत हो जायगा । इस शङ्का का उत्तर'तत्रायमाशयः'से दिया गया है । ब्राह्मण्,क्षत्रिय,वैश्य स्रौर शुद्र;इन वर्णों के तथा ब्रह्मचर्य, गृहस्थ, वानप्रस्थ श्रीर सन्यास ग्राश्रम; इनके धर्म देह से सम्बन्ध रखते हैं। धर्मशास्त्र,

इन्हीं देहनिष्ठ धर्मों के वर्णन में प्रवृत्त हुग्रा है। ग्रतः धर्मशास्त्र दैहिक धर्मों का निरूपण करने वाला है भगवद्धमं का निरूपए। करने वाला नहीं है। जिस तरह देहिक धर्म के निरूपए। का प्रधिकार धर्मशास्त्र को है उसी तरह भगवद्धमों के निरूपए। का ग्रधिकार भगवच्छास्त्रों को है दोनों के ग्रधिकार अलग-अलग हैं। वर्णाश्रमधर्मों में जो स्वधर्म पद का प्रयोग होता है वह अध्यास के द्वारा देह को ग्रात्मा मान लिया है, इसलिये देहिक धर्म को ही स्वधर्म कह देते हैं। वास्तव में तो ग्रात्मा के धर्म ही स्वधमं शब्द वाच्य है। 'स्व' शब्द ग्रात्मा का ही वाचक है देह का नहीं। इसोलिये देहाध्यास वाले घमंशास्त्र के ग्रधिकारी हैं ग्रीर ब्रह्मज्ञानी धमंशास्त्र के ग्रधिकारी न होते हुए भी भक्तिमार्ग के मुख्य अधिकारी हैं। यह बात भगवान के अवतार ग्रहण करने के कारण में, स्पष्ट रूप से प्रतिपादित की है 'तथा परमहंसानां मुनीनाममलात्मनाम् । भक्तियोगवितानार्थम्-' ग्राप स्वच्छ हृदय वाले जीवन्मुक्त परमहंसों के हृदय में भक्ति की सृष्टि के लिए प्रवतार लेते हैं। यही बात व्यासजी के 'मुक्तोपसृष्यव्यपदेशात्' सूत्र से बताई है। मुक्त ग्रर्थात् देहाभिमान से रहित जीवन्मुक्त ही भगवान् को प्राप्त करते हैं। इस भागवतशास्त्र में भी भिक्तमार्ग को लेकर हो सब प्रथीं का निर्णय है। भिक्त-मार्ग में तो भगवान् से अतिरिक्त का भजन दोषजनक है ऐसा सिद्धान्त है। भागवत् में भगवान् ने श्राज्ञायैवं गुणान् दोषान्मयादिष्टानिप स्वकान् । धर्मान् संत्यज्य यः सर्वान् मां भजेत्स च सत्तमः' यहाँ यही बताया है कि 'मेरे द्वारा बताये गये जो वर्ण श्रौर श्राश्रमों के दैहिक धर्म हैं उनका परित्याग करके जो मेरा भजन करता है वह श्रेष्ठ है'। इससे यह स्पष्ट हो जाता है कि दैहिक धर्मों को त्याग कर भगवान का भजन करना चाहिये। धर्मशास्त्रों ने ग्रस्वधर्म को भी स्वधर्म माना है यह एक प्रकार का कपट है। इसी को लक्ष्य करके व्यासजी ने भिक्तशास्त्र (भागवत्) का निरूपण करते समय यह प्रतिज्ञा की कि 'धर्मः प्रोज्भितकैतवोऽत्र-' इस भागवत् में, जिस में किसी प्रकार का कपट नहीं, ऐसा धर्म (भगवद्धर्म) हो इसमें जानने योग्य है। इसीलिए भिवतमार्ग में जिसका विधान है अथवा जिसका निषेध है उसे धर्मशास्त्र नहीं बताता। बताये भी कैसे ? क्योंकि दोनों का मार्ग ही भिन्न है। वात्स्यायनीय कामशास्त्र में जिस तरह धर्मशास्त्र की बात नहीं कही है। जिस तरह ऋषि प्रगीत धर्मशास्त्र का कामशास्त्र बाधक नहीं है, उसी तरह कामशास्त्र का बाधक भी धर्मशास्त्र नहीं है। वात्स्यायनीय कामशास्त्र भी ऋषिप्रणीत है इसलिये उसमें धर्मशास्त्र के विरुद्ध जो उपदेश हैं उसका बाधक धर्मशास्त्र नहीं है। क्योंकि दोनों का विषय ग्रलग-ग्रलग है। कामशास्त्र केवल कामरस का निरूपण करने के लिए ही बना है, इसलिये कामरस जैसा है वैसा उसका निरूपण वात्स्यायन ने किया है इसमें किसी का कोई विरोध नहीं है।

यहां भी भगवान की प्राप्ति सहज नहीं है ग्रीर जब तक भगवान इन वजाङ्गनाग्रों को प्राप्त नहीं होंगे उतने समय तक ये स्वतन्त्र रहेंगी, तो उत्कट अनुराग के कारण यथेच्छाचरण से इनका नाश हो जायगा, इसलिये भगवान ने इनको धर्ममार्गीय करके, विषयरागपूर्ति पूर्वक, धर्मशास्त्रीय नियम में स्थिर कर दिया। ऐसा करने पर भी उनमें व्यभिचार दोष नहीं ग्राया, ऐसा तो नहीं कह सँकते। क्योंकि सहजभत्ती तो भगवान हैं, उन्होंने उनसे भिन्न विवाहित गोपों का ही भजन किया, वह भी व्यभिचार ही हुग्रा। इसीलिये मुख्य पटरानी श्री क्विमणीजी ने कहा कि 'यह मनुष्य का शरीर जीवित होने पर भी मुर्दा ही है। ऊपर से चमड़ी, दाढी, मूंछ, रोएं नख ग्रीर केशों से ढका है, किन्तु इसके ग्रन्दर मांस, ग्रस्थि, रक्त, कीड़े, मल, मूत्र, कफ, पित्त ग्रीर वायु भरे हैं, इसे, वहीं मूर्ष स्त्री ग्रंपना प्रियतम मानकर सेवा करती है। जिसने ग्रापके चरणारविन्द के मकरन्द की स्गन्ध कभी नहीं सूंघी है'। इसलिये भले ही भगवान की प्राप्ति कठिन हो, तथापि भगवान की प्राप्ति की ग्राशा से ग्रन्य का भजन न करते हुए केवल भगवान का ही भजन करते रहना यह भिनतमार्ग का निष्कर्ष (निचोड़) है। इन वजाङ्कनाग्रों को तो भगवान् ने श्रपने ही लिये प्रकट किया था, परन्तू मध्य में कालविलम्ब होने से, उन्होंने भ्रम से, पति बुद्धि से ही, विवाहित पति से व्याभचार किया ग्रीर उन विवाहित पतियों से सन्तान भी उत्पन्न की, इससे वे दृष्ट भी हुई यह बात सूत्रोधिनी में 'वस्त तस्त' से बताई।

अथवा धर्म दो प्रकार का है एक अन्तरङ्ग दूसरा बहिरङ्ग। इसमें प्रत्येक तीन तीन प्रकार का है। (१) विधिबोधित होने से किया जानेवाला भगवद्विषय श्रवणादि धर्म ग्रन्तरङ्गतम है। (२) योगादि साधनों से म्रात्मचिन्तन को म्रन्तरङ्गतर धम कहा है 'म्रयं हि परमो धर्मो यद्योगेनात्म-दर्शनम्' योग के द्वारा ग्रात्मदर्शन करना ही परमधर्म है, यह याज्ञवल्क्य-स्मृति में कहा है। (३) फल को लक्ष्य न करके ईश्वरार्पण बुद्धि से किया जाने वाला यागादि अन्तरङ्गधर्म है। इसी प्रकार (१) वर्ण ग्रीर ग्राश्रम का धर्म होने से स्वर्ग ग्रादि की प्राप्ति की इच्छा से किया जाने वाला धर्म बहिरङ्ग है। (२) इससे भी निम्न श्रेग्। का जो, जिसका स्वर्ग प्राप्तिफल है अनेक प्रकार के स्त्री-पुरुष जिसके अधिकारी हैं ऐसा पातिवृत्य आदि और अनेक देवताओं के वृत आदि हैं। जो स्मृति द्वारा बताया गया है वह बहिरङ्गतर धर्म कहा जाता है। (३) जो ऐक्वर्य प्राप्ति, श्रारोग्य लाभ ग्रादि फल के लिये ग्रनेक प्रकार के देवता थ्रों का भजनरूप स्मार्त धर्म है वह बहिर ज़्तम है। इन छ प्रकार के धर्मों में पूर्व से पूर्व धर्म में प्रबलता है। ग्रर्थात् बहिरङ्गतम से बहिरङ्गतर प्रबल है बहिरङ्गतर से बहिरङ्ग । इसी तरह बहिरङ्ग से अन्तरङ्ग धर्म, अन्तरङ्ग से अन्तरङ्गतर, अन्तरङ्गतर से भी अन्त-रङ्गतम श्रेष्ठ है। यद्यपि इनसे पूर्व-पूर्व श्रेष्ठ हैं परन्तु उनका ग्राचरण यदि ग्रसम्भव हो तो उत्तरो-त्तर धर्म को करना चाहिये। प्रेम के अनितर व्यसन से किया जाने वाला श्रवणादि, धर्म नहीं है, क्यों कि उसमें धर्म का लक्षरा नहीं है, धर्म का लक्षरा तो 'चोदनालक्षराोऽर्थो धर्मः, यह है। प्रथित् जो विधि ( ग्राज्ञा ) से किया जाता हो वह धर्म है जैसे 'ग्रहरहः सन्ध्यामुपासीत' प्रतिदिन सन्ध्या करो । अन्तरंग श्रीर बहिरंग धर्मों में प्रवृत्ति होना या न होना इसमें अधिकार कारण है । मर्यादा मार्ग या पृष्टि-मार्ग इन दोनों में से भगवान जिस जीव को जिस मार्ग का मानते हैं वही मार्ग उसका ग्रधिकार रूप होता है ग्रौर उन-उन मार्गों का निरूपए। करने वाले उनके शास्त्र हैं। इसलिये पूर्व में बताये गये ग्रपने-ग्रपने ग्रधिकार के धर्मों के न करने में दोष है। भगवान् ने ग्रर्जुन को पृष्टिमार्ग में ग्रंगीकार किया था इसलिये धर्मशास्त्र में जिसका निषेध है उस गुरुहनन कार्य के न करने पर भगवान ने उसका ग्रनिष्ट-फल कहा 'ग्रथ चेत्त्वमहंकारान्त श्रोध्यसि विनङ्क्ष्यसि' यदि ग्रहकार (ग्रभिमान) से मेरी बात नहीं सुनेगा तो नष्ट हो जायगा। यहां भी इन स्त्रीरत्नों को 'पुष्टि-पुष्टि' में ग्रंगीकार किया है इसलिये मर्यादा मार्गीय धर्म में उनका ग्रधिकार नहीं है। किन्तु विवाह के पूर्व भी भगवान के भजन में ही उनका भ्रधिकार है। इसीलिये स्वयं भगवान् का कहा हुआ 'दुःशीलो दुर्भगो वृद्धो जडो-रोग्यधनोऽपि वा' श्रपना विवाहित पति बुरे स्वभाव का, भाग्यहीन, बूढा, मूर्ख, रोगी, निर्धन भी हो, तथापि उसका परित्याग नहीं करना चाहिये। इस प्रकार का धर्म का उपदेश भगवान् ने दिया उसको उन गोपियों ने स्वीकार नहीं किया, क्योंकि उनका मर्यादा-मार्गीय धर्म में अधिकार नहीं था ग्रौर ग्रनिधकारी के हृदय में धर्म कभी भी स्फुरित नहीं होता है। इसी बात को बताने लिये भगवान् ने भी उपदेश दिया था। जिस तरह पुष्टिमार्गीय, मर्यादा-मार्गीय धर्म को ग्रंगीकार नहीं

करते, उसी तरह मर्यादा-मार्गीय भी पृष्टि-मार्गीय धर्म को ग्रंगीकार नहीं करने। इससे यह स्पष्ट है कि गोपियों के लिये मर्यादा-मार्गीय धर्म परधर्म है इसलिये उनके लिये विवाहित पुरुष का भजन भी व्यभिचार ही है स्रतएव उन गोपियों को 'व्यभिचार दृष्टा:'कहा वह ठीक ही है। जब भग-वान ही स्त्रियों के सहज पति हैं तो भगवान के साथ रूकिमणी ग्रादि का विवाह क्यों हम्रा ? विवाह के द्वारा ही जिनका निरोध ग्रभीष्ट है, उन-उन रसों का ग्रनुभव हो एवं मर्यादा स्थापन तथा लोक-शिक्षा भी हो इसलिये विवाह किया। ग्रदिति ग्रादि में सतीत्व कैसे कहा उसका समाधान करते हैं। भगवान् ने अदिति आदि को अपनी लीला के लिये मातारूप से अंगीकार किया था इसलिये उनके लिये भगवत्प्राप्ति पुत्रभाव से भजन करने पर ही होती है और कश्या ग्रादि को भगवान् ने पितारूपसे श्रंगीकार किया है इसलिये अदिति आदि को कश्यप आदि का पतिभाव से भजन हो स्वधर्म है। क्यों कि भगवान् ने उनको उसी रूप से ग्रंगीकार किया है। केवल विवाह हुग्रा है इससे ही कश्यप म्रादि एवं म्रदिति म्रादि पति-पत्नी नहीं माने गये हैं। उनका विवाह तो भगवान की लीला में उप-योगी है ग्रत: भगवान् के विवाह के समान ही है।

म्राचार्य श्री म्राज्ञा करते हैं कि वास्तव में तो इनको भगवान ने म्रपने लिए ही प्रकट की थी, परन्तु मध्य में समय में देरी हो जाने से अन्य गोपों को भ्रम से पति बनाकर उनसे संभोग द्वारा पुत्र श्रादि उत्पन्न कर लिए, जिससे वे व्यभिचारिगा और दृष्ट कही जाती हैं। जिस प्रकार ग्रहल्या वृहस्पति के भ्रम से प्रवृत्त हुई तो भी दृषित कही गई। ग्रतः दोष हो गया तो वैसे दोष को मिटाना ही योग्य है। कारएा कि इस दोष से वे दूष्ट नहीं हो गई, जो त्याज्य हों यदि दुष्ट हो जाती तो यह जो कृष्ण में भाव है, वह निवृत्त हो जाता, उसके निवृत्त न होने से त्याज्य नहीं है। जसे व्यभि-चारिस्गी स्त्रियां त्याज्य होती हैं। व्यभिचार - दुब्ट कही जाने वाली इन गोपियों में भगवद्भाव उत्पन्न होना ही ग्राश्चर्य है। कहां कृष्ण निर्दोष-पूर्ण विग्रह ग्रीर कहाँ इन व्यक्तिचा -दृष्टाग्रों का उनमें इस प्रकार का प्रेम-पूर्ण हढ-भाव ?

किन्हीं का मत है कि भगवान् में निवेदित होने के अनन्तर गोपों से जो इनका सम्बन्ध हआ, जिससे वे व्यभिचारिएगी हैं, क्योंकि बल से भगाई को भी भगाई ही कहा जाता है। जिसके उत्तर में कहते हैं कि निवेदन के पश्चात् उनका गोपों से सम्बन्ध हम्रा ही नहीं है, जैसा कि कहा है 'मन्यमाना: स्वपार्श्वस्थान्' गोपों ने केवल यों मानलिया कि हमारे पास वे हैं ग्रथात् भावना-मात्र से ही उन्होंने यों समभा, किन्तु वास्तव में उनके साथ संभोग नहीं हुया। यदि हुया होता तो वे गोपियों के प्रभावसे अथवा भगवान के द्वारा भस्म हो जाते, यों न होने से निश्चय समक्षता चाहिए कि व्यभिचार हम्रा ही नहीं है।

जो भाव करने के ग्रनन्तर वैसा दोष होवे तो, फिर भगवान में भाव ही न रहे। कारण कि जिसमें इन्होंने भाव किया है, वह साधारण नहीं है, किन्तू सदानन्द कृष्ण हैं। जिनमें भाव होने के पश्चात् दोष होता ही नहीं है। प्रथात् अन्य में मन जाता हो नहीं है भीर वे सदानन्द फलक् र हैं। उनमें भाव होना दोष रूप नहीं है। यदि उनमें भाव होना दोषरूप होवे, तो फल के लिए कोई भी कर्म न करे। यह परमानन्द रूप स्वरूप तो उद्घार के लिए हो प्रकट हुम्रा है। उसमें जो ऐसा भाव, वह सर्व पुरुषार्थ का साधक है। इस प्रकार ब्राह्मण्यादि देवता रहितों में सर्व पुरुषार्थ साधक यह माव प्रकट हुग्रा है। बिना कारण से कार्य (भाव) की उत्पत्ति कैसे हुई ? ग्रथवा विरुद्ध कारण से उनमें भावरूप कार्य कैसे उद्भव हमा ? यदि यों कहा जाय तो उसका उत्तर यह है. कि ग्रापका कहना सत्य है। ये दोनों परस्पर विरुद्ध दीखते हैं, तो भी जो भक्त इम प्रकार तकों की खटपट से श्रनजान है श्रीर ईश्वर में हढ़-भाव करता है उसका कल्या एा भगवान् श्रपनी योग्यता के श्रनुसार ही करते हैं न कि सेवक की योग्यता के समान करते हैं। यद्यपि यह विषय लोक ग्रौर वेद में भी प्रसिद्ध नहीं है, तो भी गोपिकाओं में यह प्रत्यक्ष देखने में आया है, अतः वितर्क में यह एक ही उप-पत्ति है कि श्रीकृष्ण ईश्वर होने से कतुँ, ग्रकर्नुं ग्रौर ग्रन्यथा कर्नुं समर्थ हैं। ग्रतः कहीं सेवा को स्वीकार नहीं करते हैं, कहीं विपरीत फल भी देते हैं, भूल से भी अपराध हो जावे तो प्राणों का वियोग करते हैं, कहीं तो ग्रधिक फल भी देते है। यदि कहो कि यों होने से प्रारब्ध ही नियामक है तो इस पर कहते है कि प्रारब्ध नियामक नहीं है क्योंकि उसको नियामक मानने से ईश्वर में ईश्वरत्व ही न रहेगा। कारण कि ईश्वर तो स्वतन्त्र कर्तुं, ग्रकर्तुं तथा ग्रन्यथा कर्तुं करने को सामर्थ्य वाला होता है, ग्रहष्ट को नियामक मानने से ईश्वर कर्माधीन होने से स्वतन्त्र न रहेगा तो फिर श्रीकृष्ण ईश्वर कंसे ? ग्रतः ग्रहष्ट नियामक नहीं है, ईश्वर को कोई नियम में चलाने वाला नहीं है, भगवान् में दोषों की कल्पना करने से जीव को दोष लगता है, ग्रतः यों करना भूल है। लोक न्याय से एक देशीय हष्टान्त देते हैं 'ग्रगदराज इव' ग्रमृत यदि भूल से पीया हो तो भी ग्रमर बनाता है, भूल से अग्नि का स्पर्श हो जावे तो वह जला देती है, इन दो हुन्दान्तों का अभिप्राय बताते हैं कि अग्नि तब जलाने का कारएा होती है जब वह अपने सजातीय काष्ठ के समूह के साथ मिली हुई होती है यदि ग्राग्न विजातीय जल-समूह से मिले तो दाह का कारण नहीं बन सकती। दूसरे में ईश्वरत्व न होने से उससे श्रेय नहीं हो सकता है। वहां व्यभिचार दोष उत्पन्न करता है। भगवान् जीव में ग्रन्यथा करे तो भी दोष नही है। रोग को मिटाने वाले पदार्थ को ग्रगद कहते है। जहां सर्व पदार्थों की शक्ति इकट्ठी होती है, उसको अगदराज अर्थात् 'अमृत' कहते हैं। भगवान् के योग्य तो यह ही हण्टान्त है, प्रमाणों का बल तो एक ही है, वह भी अन्तिम नहीं है, अतः वह तो बहुतों को प्राप्त होता है। यदि ग्रन्तिम होता तो कदाचित् किसी को प्राप्त होता। ग्रतः जाना जाता है कि गोपियों को जो यह ऐसा भाव उत्पन्न हुम्रा है, वह भगवान् के प्रमेय बल से ही उत्पन्न हुम्रा है। 'म्रनुभजतः' का भावार्थ है कि भगवान की इच्छानुसार सेवा करनी, क्लोक में दिये हुए 'म्रपि' शब्द का भावार्थ बताते हैं कि 'यदेव विद्या करोति' इस श्रुति के श्रनुसार ज्ञान के बिना जो भजन किया जायगा वह फल साधक न होगा, तो गोपियों को ज्ञान बिना भजन; कैसे सिद्ध हुम्रा ? इस शङ्का को मिटाने के लिए 'ग्रपि' शब्द दिया है। ग्रर्थात् जो भक्त साक्षात् समीप में विशेष भजन करता है, उसको किसी अन्य ज्ञानादि साधन बिना प्रभु-प्राप्ति शीघ्र हो जाती है। साधन भी स्वयं सिद्ध हो जाते हैं। मन्त्र ग्रादि द्वारा किया हुग्रा जो भजन है तो उस भजन के अनुरूप ही फल मिलता है। जैसे स्वयं अमृत अन्य की मिलावट बिना भी, समीप में सेवन करने वाले का निश्चित श्रेय करता है वैसे ही गोपिकाएं भगवान के समीप रहकर एवं ग्रन्य साधन-रहित हो गुद्ध-भाव से विश्वास पूर्वक भजन करतीं थीं यह लोक प्रसिद्ध है, इसलिये 'उपयुक्त' शब्द दिया है, श्रतः उनका श्रेय स्वयं भगवान् ने किया, जिसमें कहना ही क्या है।।६०।।

 श्री मिट्टिट्टलेश प्रभुचरमा का स्वतन्त्र लेख ग्रथवा 'ग्रनन्तकथारसस्य कि ब्रह्मजन्माभि.' इससे जो गोपियों में ब्रह्मादि से भी विशेषता

बताई है उसका उत्तर 'क्वेमा: स्त्रिय:-' से दिया है। स्त्रियां स्वभाव से ही पुरुष मात्र में कामवासना वाली होती हैं ग्रीर भगवान् तो पुरुषोत्तम हैं ग्रतः उन भगवान् की कामवासना से भक्ति करने वाली गोपियों का ब्रह्मा ग्रादि से उत्कर्ष कैसे हो सकता है इस ग्राशङ्का का समाधान करने के लिये 'क्वेमा: स्त्रियः' इससे, सब स्त्रियों से ग्रीर सब पूरुषों में उन गोपियों में श्रेष्ठता बताते हैं। उनमें भी स्त्रीभाव से भक्ति करने वाली इन स्त्रियों में स्त्रियों से पहले विशेषता बताते हैं 'इमा: क्व' ग्रर्थात् कहां तो ये साधारण स्त्रियां श्रौर कहां व्रजाङ्गनाएं, इनमें श्रापस में जरासी भी समानता नहीं है। यदि श्रन्य श्चियों को स्त्री कहा जाता है तो, इन व्रजांगनाधों को स्त्री भी नही कह सकते, क्योंकि सामान्य स्त्रियों में जो स्त्रीत्व (स्त्रीधर्म) है वह इनमें नहीं है। क्योंकि स्त्रियों का पूरुष में स्नेह कामवासना के द्वारा ही होता है ऐसा नियम है। इन गोपांगनाश्रों में जो भगवान के प्रति प्रेम है वह कामवासना से नहीं है। यद्यपि कामलीला का भी इन में निरूपण है परन्तू वह स्नेह काम द्वारा नहीं है, स्वा-भाविक हैं। भगवान् स्वयं ही उन गोपियों को कामलीला का रस देना चाहते हैं इसलिए उनमें वैसे भाव को सम्पादित करके कामरस का दान करते हैं। विलक्षगाता को 'ग्रवनचरी' पद से बताते हैं। इन व्रजांगनाश्चों की भगवान कालकर्म ग्रादि सम्बन्ध से भी सदा रक्षा करते रहते हैं तो क्या अन्य पुरुषों के सम्बन्ध से उन्हें नहीं बचायेंगे ? वे तो सदा भगवान की रक्षा में ही रहती हैं। यदि यह भ्राशङ्का हो कि उन गोपियों के भी पुत्र उत्पन्न हुए, क्या बिना गोपों के सम्बन्ध से ही पुत्र हो गये ? इसका उत्तर देते हैं कि भगवान् में सर्वभवन सामार्थ्य है ग्रर्थात् भगवान् सब कुछ बन सकते हैं इसलिये भगवान गोपरूप में भी हो सकते हैं तो वे पुत्र गोपों के न होकर भगवान के ही हैं ग्रथवा अलौकिक प्रकार से भी वे भगवान के ही पुत्र हैं गोपों के नहीं। गोप तो महारास में सम्मिलत ग्रपनी स्त्रियों को ग्रपने पास ही सोई हुई मान रहे थे यह 'मन्यमाना: स्वपादर्वस्थान्-' से स्पष्ट है। ग्रर्थात् गोपों को केवल ग्रभिमान मात्र ही था वास्तव में वे उनकी पत्नियां नहीं थीं। भगवान ने ही व्यवहार रक्षा के लिये और इस बात का किसी को पता न लगे तथा रसपोषण हो इसलिये केवल भगवदीयता उनमें रक्खी अन्य स्त्रियों में नहीं । श्रतः 'व्यभिचारदृष्टाः' यह विशेषगा सामान्य स्त्रियों के लिए है गोपीजनों के लिए नहीं। जीवमात्र के भगवान पित हैं, उनमें भी स्त्रियों के तो पित हैं ही व्रजांगनाश्रों से भिन्न जो दूसरी स्त्रियां हैं उनका सम्बन्ध सदा ग्रन्य पुरुषों से ही हैं इसलिए वे व्यभि-चारदृष्टा ही हैं। ग्रतः गोपीजनों में ग्रौर सामान्य स्त्रियों में बहुत ही विलक्षरणता है। वे गोपियां स्त्रियों से उत्कृष्ट थी यह बता दिया। अब पुरुषों से भी वे गोपियां उत्कृष्ट थीं। यह 'कृष्गी' पद से बताते हैं। सदानन्द भगवान् के नारद ब्रह्मा ग्रादि ग्रनेक भक्त हैं परन्तु गोपियों के समान उन नारदादिकों का भाव कहां है। यहां तक कि व्यभिचार ग्रादि दोष जिसमें नहीं है उस लक्ष्मी में भी ऐसा भाव नहीं है यह 'च' पद से बताया है। 'क्व चैष' में जो 'एष' पद है उससे उद्धवजी ने यह अपना अनुभव बताया । अर्थात् गोपीजनों के समान किसी में भाव है, ऐसा सुना तक नहीं तो देखने को तो कहां मिले।

ग्रथवा 'बर्हा पीडं नटवर वपुः' इस श्लोक में विश्वात भगवान का स्वरूप गोपिकाकों के भाव के ग्रनुसार है। भगवान ने गोपिकाग्रों के लिए ही कोटिकन्दर्पलावण्य को प्रकट किया ग्रौर सदानन्द भगवान उन गोपिकाग्रों के भोग्य-रूप से प्रकट हुए यह कृष्णपद से स्पष्ट होता है। यद्यपि ब्रह्मादि देवताग्रों का भाव भगवान में है तथापि गोपियों के समान नहीं है। भगवान गोपियों के लिये भोग्य-रूप से जैसे प्रकट हुए क्या कभी उसी तरह से ब्रह्मादि के लिए प्रकट हुए ?

विषय से विलक्षणता बताकर स्वरूप से विलक्षणता बताते हैं एव भाव: कव' यह भाव लोक केद में अप्रसिद्ध है केवल अनुभव से ही जानने योग्य है।

प्रकार से त्रिलक्षणता 'परमात्मिन क्व' से बताई है। सक्को आत्मा ही प्रिय है, जहां जहां । प्रयता होगी उस में आत्मोपि अवस्य होगी। अर्थात् हम शरीर को आत्मा मानते हैं इसलिए हमें शरीर प्रिय है पुत्रादिकों को आत्मा मान लिया है। इसलिए पुत्रादि हमें प्रिय हैं, परन्तु गोपियों को शारमा से भी अधिक प्रिय भगवान् है उन भगवान् में उनका भाव है। इन गोपियों को आत्मा (अपने लिये) के लिये भगवान् प्रिय नहीं है किन्तु इनकी आत्मा भगवान् के लिये है इसलिये वह आत्मा इन्हें अच्छी लगती हैं। ब्रह्मादिकों को तो भगवान् इसलिये प्रिय हैं कि भगवान् उनके नियामक हैं तथा उनका हित करते हैं।

उत्पत्ति से विलक्षणता बताते हैं 'रूढभाव: क्व' लोक वेद से उत्पन्न न होने वाला सहज भाव उनमें उत्पन्न था। ग्रन्य में ऐसा भाव न होने से भाव की उत्पत्ति से विलक्षणता हुई। ग्रथवा 'रूढभावः क्व' इस पद से प्रमागा से विलक्षगाता बताई। ग्रीर 'एष भावः' इससे प्रमेय से। तथा 'परमात्मनि' से साधन से, 'कृष्गो' फल से विलक्षगाता बताई । ग्रन्यत्र इस प्रकार की विशेषता नहीं है। इतना सब होते हुए भी गोपियां भगवान् को ईश्वर नहीं जानती थी उनका तो लौकिक ज्ञान ही था लौकिक ज्ञान तो निम्न श्रेग्गी का है फिर गोपियों को ब्रह्मा ग्रादि से उत्कृष्ट बताना कैसे उचित है ? इस ग्राशङ्का का उत्तर 'नन्वीश्वरः' से देते हैं। यह ग्राशय है कि फल की ग्रधिकता से ही गोपियों को ब्रह्मादि देवता से ग्रधिक बताया है। साधन विशेष ग्रथवा ग्रन्य प्रकार विशेष से उनमें उत्कर्ष नहीं बताया। फल की ग्रधिकता गोपियों में है ग्रन्य में नहीं। जो भगवान् को शास्त्र के द्वारा ईश्वर जानते है ग्रीर ईश्वर स्वरूप से भगवान का भजन करते हैं तो क्या ईश्वर उनका श्रेय करते है ? कदापि नहीं । उनके पुरुषार्थों की सिद्धि तो भगवान् के ज्ञान से, भगवान् के वचन (वरदान) से ग्रथवा भगवाद्भक्ति से ही होती है। भगवात् स्वयं ग्राकर उनका कुछ नहीं करते। कभी कभी भक्ति की उत्कटता से गजेन्द्र जैसे के लिये स्वयं भगवान् पश्चारकर ही पुरुषार्थ का दान करते है तथापि जिस श्रेय का दान गोपियों को किया है उस श्रेय का दान ग्रन्य को नहीं करते। यह बात ग्रत्यन्त गोप्य है उसे 'ग्रगदराज इवोपयुक्तः इस हब्टान्त से बताई है। गोपियां विरहानलसंताप हृद्गतकाम-रोग को शान्त करने के लिये भगवान् के एक एक ग्रंग को ग्रपने हृदय ग्रादि देशों में स्थापित करती हैं क्या ब्रह्मादि ऐसा कर सकते हैं ? ब्रह्मादि तो सदा भगवान् से डरते रहते हैं । यहां तो गोपियों की मुख्यता है भगवान् की नहीं। गोपियों के विषय में भगवान् स्वतन्त्र प्रथवा प्रधान नहीं भगवान् के विषय में गोपियों की स्वतन्त्रता ग्रथवा प्रधानता है। इस बात को 'उपयुक्तः' पद से बताया है। जैसे ताप और रोग की निवृत्ति में ख्रोषध का उपयोग मुख्य नहीं है। ख्रोषध के उपयोग करने वाले पुरुषने की मुख्यता है उसी तरह यहां गोपियों की मुख्यता है भगवान् की नहीं। यदि श्रोषध का उपयोग कर वाला पुरुष चाहे तो रोगनिवृत्ति के ग्रनन्तर भी रसायन ग्रोषध का सेवन कर सकता है। इसी तरह यदि गोपियां चाहें तो विरहताप झान्ति के ग्रनन्तर भी भगवान का इच्छानुसार भोग कर सकती हैं। इसी बात को बताने के लिये केवल 'ग्रगद' पद न देकर 'ग्रगदराज' पद दिया है।

ग्रथवा 'साक्षात् यत् श्रेयः तिस्कि तनोति ग्रन्येषाम्' ऐसी योजना करना। जो भगगन् के ग्रथरामृत का एक बार भी ग्रा वादन कर लेता है उसका ग्रनुराग फिर कभी ग्रन्य से होता ही नहीं।

इस प्रकार का साक्षात श्रेयो रूप जो रस है उसे गोपियों के सिवाय किसी को भी नहीं देते।

अथवा जो भगवान को ईश्वर जानता है उस का भगवान श्रेय करते हैं यह सत्य है तथापि जो ईश्वर को जानता है और अनुभजन करता है उसका श्रेय नहीं करते हैं क्या ? अनुभजन का अर्थ है भगवद्भजन के अनन्तर स्वभजन जैसा कि गीतगोविन्द में विरचित चादुवचन रचनं चरणरचित प्रिणिपातम्' से बताया है। 'हे राधे! मधुर वचन बोलने वाले; चरणों में गिरने वाले मधुमथन का अनुसरण कर।' ब्रह्मादि से भी क्या भगवान कभी मधुग्वचन की रचना करते हैं और चरणों में प्रिणिपात करते हैं।

अथवा प्रत्येक पद में कांकु है-क्या ज्ञानी जन का ईश्वर श्रेय करता है ? भगवान कर्नु अकर्नु श्रन्यथाकतु समर्थ ईश्वर हैं। ब्रह्मादि के लिये भगवान् ऐसा रूप प्रकट कर के फल नहीं देते। इन गोपियों के लिये तो भगवान् अपने पूर्ण काम आत्माराम आदि स्वरूप धर्मों को भी बदल देते हैं और उन गोपियों को ग्रपने स्वरूप धर्म के विपरीत फल देते हैं। ब्रह्मादि देवताग्रों के लिये स्वरूप को अन्यथा करना तो दूर रहा भगवान् अपनी वाएगी की मर्यादा को भी नहीं बदलते। अनुभजन करने वाले को भगवान् क्या देते हैं यह पूर्व में बताया है। ग्रन्य के लिये जो भगवान् श्रेय करते हैं क्या यों ज्ञानों का करते हैं ? नहीं किन्तु वे अज्ञानी का करते हैं और वह भी उनके ज्ञान के अनुरूप ही करते हैं। भगवान् का स्वरूप ग्रानन्दमय है ग्रानन्द का ज्ञान ग्रनुभव से होता है वागी, चक्षु ग्रादि से उसका ज्ञान नहीं हो सकता ब्रह्मादि देवता पुरुष है ग्रतः भगवान् उन्हें ग्रपने स्वरूप (ग्रानन्द) का दान नहीं करते इसलिये उन्हें स्वरूप का साक्षात् अनुभव नहीं होता अतः वे अज्ञानी कहे जाते हैं। गोपियों को तो भगवान् के स्वरूप (म्रानन्द) का म्रनुभव है इसलिये उन्हें ज्ञानी कहा गया है। भगवान् साक्षात् श्रेय भी क्या देते हैं ग्रीर साक्षात् स्वयं क्या करते हैं ये सब पहले बताया जा चुका है। किस का विस्तार करते हैं इसका वर्णन ग्रा चुका है। ब्रह्मादि के लिये भगवान् श्रेयोदान एक बार कर देते हैं परन्तु उस श्रेय का विस्तार नहीं करते, उन्हीं में चित्त की एकतानता होना ही प्रेम का विस्तार है। श्रौर सभी प्रयत्न उन्हीं के लिये हो, यह भी श्रोय का विस्तार है। जैसा कि गीत-गोविन्द में कहा है 'तत्र मम हृदयमितयत्नम्'। 'विश्वति वितनोरन्यो घन्यो न कोपि'। ग्रर्थात् ग्रापको ही प्रसन्न करने के लिये मेरा हृदय प्रयत्न करता है, हे सन्तप्ते: ! तुम इस ग्राशङ्का को दूर हटा दो कि मेरे हृदय में किसी अन्य कामिनी का प्रवेश है। मेरे हृदय में तो केवल तुम ही व्याप्त हो रही हो इसलिये जिसका शरीर नहीं है ऐसे काम के श्रतिरिक्त श्रीर किसी का प्रवेश नहीं है। इस प्रकार का श्रेय कभी भी अन्य के लिये नहीं करते। ब्रह्मादिकों के लिये उपयुक्त अगदराज (श्रेष्ठ अोषिध) की तरह भगवान् श्रेय नहीं करते। 'उप' का श्रर्थ समीप है श्रर्थात् ब्रह्मादिकों के उप समीप में एक श्रासन अथवा एक शयन पर भगवान् युक्त 'मिलते' नहीं। ब्रह्मादिकों के लिये तो भगवान् के दर्शन भी दुलंभ हैं। ये गोपियां तो भगवान् का उपयोग करती हैं। स्रतः गोपियों में स्रौर ब्रह्मादि देवतास्रों में बहुत ही तारतम्य है।

ग्रथवा भिक्तमार्ग में दूसरे का भजन न करते हुए भगवान का ही भजन करना मुख्य है। इन गोपिकाग्रों का तो ग्रपने पित के साथ भी सम्बन्ध था फिर इनकी 'एता: पर तनुभृतः' से कैसे प्रशंसा की। ग्रथीत् शरीर घारण करने वालों में से गोपियां ही मुख्य हैं ऐसा कैसे कहा ? इस का उत्तर

'इमाः स्त्रियो व्रजस्त्रियो व्यभिचार दुष्टाः 'क' ये व्रजस्त्रियां व्यभिचारदुष्ट कैसे हो सकती हैं। व्यभिचार से दुष्ट न होने में 'ग्रवनचरी:' कारण है। वे गोपियां सर्वदा ग्रपने को भगवान् की उप-भोग्या मानती थीं इसलिये सदा अपने को अन्य से बचाये रहती थीं। यदि वे व्यभिचारदुष्ट होती तो उनका भगवान में ऐसा भाव कैसे होता । 'स्वदभावाः' में स्वद पद दिया है उसका तात्पर्य यह है कि उन गोपियों में भगवद्भाव अनवच्छिन्न (कभी न टूटने वाला) था । इसलिये उन गोपियों में भगवान का रमण बाहर भीतर तथा रातदिन होता रहता था तो उन में भगवद्भाव से रहितता माई कैसे ? उसकी तो कोई सम्भावना ही नहीं है। यहां पर जो विवाहित पति के सम्बन्ध के कारण जो व्यभिचार शब्द से कहा जाने वाला दोष है वह इनमें सर्वथा नहीं है। शङ्का करते हैं कि भगवान् ने जब गान किया 'तब पति की शुश्रूषा करती हुई उसे छोड़ कर भगवान् के पास चलो गई', 'कुछ गोपियों को पतियों ने तथा ग्रन्य सम्बन्धियों ने भगवान् के पास जाने के लिये रोका तो भी वे भगवान् के पास चली गई। ऐसा जब कहा है, तो उन गोपियों का पति से सम्बन्ध हो नहीं था ऐसा कैसे कह सकते हैं इस शङ्का का समाधान यह है, कि उन गोपियों का उनके पति के साथ जो सम्बन्ध था वह ग्राभिमानिक था वास्तविक नहीं था । यह 'ग्रस्प्राक्ष्म तत्प्रभृति' ग्रादि से स्पष्ट है 'हे कमल नयन! जिस दिन हमने ग्रापके चरगों का स्पर्श किया उसी दिन से हम किसी के सामने ठहरने में भी ग्रसमर्थ हो गई हैं, पति पुत्रादि की सेवा तो कर ही कैसे सकती हैं। तथा 'मन्यमाना: स्वपार्श्व-स्थान्' गोप योग माया से मोहित होकर ऐसा समभ रहे थे कि हमारी स्त्रियां हमारे पास ही हैं। इत्यादि प्रमाराों से उनका बास्तविक सम्बन्ध नहीं था। एक बात यह भी है, कि 'मन्यमानाः' इस गोपियों के लिये 'दारा' शब्द ग्राया है। दारा शब्द पुलिङ्ग है। इस लिये स्त्रीरूप से उनका सम्बन्ध उन गोपों से नहीं था। यदि यह कहा जाय कि माभिमानिक सम्बन्ध भी सदोष ही है तो 'स एतावा-नास' इसश्रुति से सम्पूर्ण सृष्टि को भगवद्रूप बताया है इस से आभिमानिक दोष निवृत्त हो जाता है। यदि यह ग्राशंका हो, कि भगवान ने गोपों की पृथक् स्थिति क्यों की, तो उसका उत्तर है, 'रसार्थं' 'स्थित्यर्थंच' ग्रर्थात् रसानुभव के लिये तथा स्थिति रहे इसलिये गोपों की पृथक् स्थिति भगवान् ने ही की। भगवत् सम्बन्ध के पूर्व में भी, उनमें कोई दोष नहीं था ग्रौर न भगवत्सम्बन्ध के ग्रनन्तर कोई दोष उनमें हैं। क्योंकि उन गोपियों को भगवत्स्वरूपातिरिक्त में भगवदात्मता की स्फूरिंत नहीं है। वास्तव में तो फल प्रकरण में होने वाले रमण के पूर्व भी उन गोपियों का स्वप्न में भगवत्सम्बन्ध हो चुका था। ऐसा लक्षित होता है। नहीं तो गोपियां 'ग्रस्प्राक्ष्म' हमने ग्रापके चरगा-रिवन्द का स्पर्श किया 'त्वयाभिरमिताः' ग्रापने हमको ग्रानन्दित किया, इस प्रकार भूतकाल के सम्बन्ध की बात न करतीं। एक बात यह भी है, कि 'दूसरे के सामने जब खड़े रहने में भी ग्रसमर्थ हैं तो, उसके ग्रागे होने वाली रमगा किया में उनका पास में रहना कैसे संभव हो सकता है ? इस-लिये इन गोपाङ्गनाग्रों का उन गोपों के साथ किसी भी काल में सम्बन्य नहीं था। भगवान् के सम्बन्ध को तो सदोष कह नहीं सकते सब प्रमाणों का विरोध हो जायगा। ग्रन्तर्गृ हगता गोपियों की बुद्धि में भगवान् जार (उपपति) रूप से थे ग्रतः वे सदोष थीं । परमा मपद से यही बताया है 'तमैव परमात्मानं जार बुद्धयापि सङ्गनाः' उसी परमात्मा का उन्हों। जार बुद्ध से भ्रालिङ्गन किया। ग्रतः ग्रन्तर्गृहगताग्रों का भजन इन गोपिकाग्रों के सहश नहीं था। यहां शका होती है कि ज्ञानादि साधन वालों में पहले गोपिकाम्रों के समान भाव न होने से, उनको स्रकृत थं बताया तो इन गोपिकाग्रों ने ज्ञानादि साधनों के प्रतिरिक्त ऐसा कौन सा साधन किया था जिससे इनको ऐसा फल मिला। इसका समाधान 'नन्वीश्वरः' से किया है । ईश्वर विना किसी साधन की अपेक्षा सब कुछ करने में समर्थ है। ज्ञानी पुरुष केवल ज्ञान को पुरुषार्थ का साधक न जानकर ज्ञान के श्रनन्तर जब भजन करते हैं स्वयं भगवान् उसका श्रीय करते हैं, भगवान् को भजन के स्रतिरिक्त किसी साधन की अपेक्षा नहीं है। परन्तू भगवान ने गीता में कहा है कि ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्बहम्' जो मुफे जिस प्रकार से भजते हैं मैं भी उन्हें उसी प्रकार भजता है। इस भगवद् वाक्य से ग्रधिकार के अनुसार फल देते हैं। जहां स्वार्थ सिद्धि के लिये भजन करने वाले का भी भगवान स्वयं श्रय करते हैं तो भगवान के लिये ही भगवान का भजन करते हैं उनका साक्षात् स्वयं भगवान् श्रेय करते है इस में क्या कहना यह 'श्रपि' शब्द से बताया हैं जो भगवान के लिये भगवान का भजन करते हैं उनके लिये उनके भजन के अनुरूप श्रोय का सर्वकरणसमर्थ भगवान के पास भी अभाव है यह न पारयेऽहं निरवद्यसंयूजा' इत्यादि से बताया है। हे गोपियों तुमने कभी जीर्ग होने वाली गृह शूङ्खला को तोड़ कर मेरा भजन किया हैं। यह तुम्हारा मिलन सर्वथा निर्दोष है। मैं देवता श्रों के समान श्राय प्राप्त करके भी इस उपकार का बदला नहीं दे सकता । इसलिये भगवान् जिस प्रकार श्रेय इन गोपियों के लिये करते हैं वैसा दूसरे के लिये नहीं। इसको बताने के लिये 'ग्रगदराज इव' यह हष्टान्त है। जिस तरह बिना किसी अनुपान के अमृत का सेवन करने वाले का अमृत श्रेय करता है उस तरह श्रमत का श्रीय ग्रमत पान करने वाला नहीं करता । इसी तरह यहां स्वार्थ सिद्धि के लिये भजन करने वाले ज्ञानी का ग्रभीष्ट भगवान् करते हैं किन्तु ज्ञानी भगवान् का कुछ ग्रभीष्ठ नही करता क्यों कि ज्ञानी का भजन तो स्वार्थ के लिये है । यहां तो जिस तरह भगवान गोपियों का स्रभीष्ठ करते हैं उसी तरह से गोपियां भी भगवान का स्रभीष्ट करती है।

ग्रथवा निषेध उसी का किया जाता है जिसकी पहले प्राप्ति हो। यहां उस का ग्रभाव है ग्रत: दूसरे प्रकार से इस की व्याख्या की जाती है। 'एता: परं तनु:मृत:-' इस श्लोक के पूर्वार्द्ध में व्रज-सीमन्तिनीयों का सर्वोक्रष्ट बताया इसी श्लोक के उत्तरार्द्ध में साधनों के द्वारा ऐसा उत्कर्ष प्राप्त नहीं हो सकता यह बताया तो साधनों के अभाव में इनको ऐसा उत्कर्ष कैसे प्राप्त हुआ। इसे आश्चर्यजनक मानते हए जहां भगवत्कृपा से सर्वसाधन हीन जातीय पुलिन्दिनयों में भी उत्कर्ष की सिद्धि होती है वहां ग्रङ्गसङ्ग का जिन को ग्रधिकार है उनमें उत्कर्ष हो इस में क्या ग्राश्चर्य है। ग्रतः के माः स्त्रियः, में पुलिन्दिनियों को सम्बोधित कर के कहा है। ग्रर्थात् कहां तो ये पुलिन्दिनियां ग्रीर कहां भगवान् में पूर्ण अनुराग । यद्याप 'ता नमस्यन्निदं जगौ. ऐसा कहने से पुलिन्दिनियों के देखे बहुत समय हो गया इसलिये उन पूलिन्दि नयों के लिये उद्धवजी इदम् शब्द का प्रयोग नहीं कर सकते इदम् शब्द का प्रयोग वहीं होता है जिसे हम सामने देख रहे हों, किन्तु उद्धवजी उन्हें भावना से देख रहे हों ऐसा समभ करके ही उन्होंने 'इमाः ऐसा कहा । अर्थात् ये पुलिन्दिनयां मानो उन्हें भावना से सामने दीख रही है। यदि पुलिन्दिनियों के पास पुष्टिमार्गीय या मर्यादामार्गीय कोई साधन होता तो संभव था कि उनका भगवान् में अनुराग हो जाता, किन्तु इनके पास तो पुष्टिमार्गीय और मर्यादा मार्गीय दोनों प्रकार के साधनों का ग्रभाव है ऐसा समभ कर 'क्रोमाः' कहा। पुष्टिमार्गीय साधन का ग्रभाव तो 'व्यभिचार दुःटाः' से ज्ञात होता है। ग्रपने विवाहित पति का भजन करना ही व्यभिचार है, क्योंकि इस पृष्टि-मार्ग में सर्वात्मभाव ही साधन है। उस सर्वान्मयभाव में विवाहित पति का त्याग भी विहित है। 'सत्यज्य सर्वावेषमान्' 'पतिसुतान्वय भ्रातृबान्धवान्' । जगत् के यावद्विषय, पति, पुत्र, कुटुम्ब, भाई श्रादि का त्याग ही इस पुष्टिमार्ग का साधन है। इन पुलिन्दिनियों में ऐसा न होने से न्यभिचारदृष्टता उन में ग्राई जिससे पुष्टिमार्गीय साधन का श्रभाव सूचित हो गया, मर्यादामार्गीय साधन भी उन में

नहीं था यह 'वनचरी' पद से सूचित है। मर्यादा मार्ग में ऋधिकारी को ही साधन करने का अधिकार होता है। ये तो वनचरी (बन में घूमने वाली) थीं ग्रर्थात क्षुद्रजाति की थीं, इसलिये उनका मर्यादा-मार्गीय ग्रिंघकार भी नहीं था। पूर्वजन्म का कोई ग्रिंघकार हो यह भी नहीं मान सकते, ऐसा कोई प्रमारा नहीं मिलता। यदि पूर्वजन्म का ग्रधिकार होता तो, वे क्षुद्र जाति में क्यों जन्म लेतीं। तब कैसे उन पुलिन्दिनियों में भगवद्भाव हुम्रा ? इसका उत्तर 'नन्वीश्वरः' पद से दिया है । भगवान् ईश्वर हैं ग्रथीत् किसी साधन की ग्रपेक्षा न रखते हुये कर्नु ग्रकतु ग्रन्यथाकर्नु समर्थ हैं वे साक्षात् स्वयं श्रेयः करते हैं। शंका होती है कि वजललनाम्रों मीर पुलिन्दिनियों का साधन तो एक ही भगवतस्व रूप था तो फल भी दोनों के लिये एक होना चाहिये फिर पुलिन्दिनयों से बजाङ्गनाम्रों में फल का उत्कर्ष कैसे हुग्रा ? इस का उत्तर देते हैं कि इस में ग्रधिकार भेद ही कारण है। इस फलभेद को ग्रौर ग्राधिक्य को ग्रनुभजनः तथा ग्रविदुष इन दो विशेषगों से बताया है। व्रजललनाग्रों को भगवान् ने 'स्वागतं वो महाभागाः' इत्यादि कह कर उन्हें लौट जाने के लिये कहा परन्तु पुष्टिमार्ग में तो भगवान् का भजन करना स्वाभाविक है इसलिये गोपीजन अपने स्वभाव की हढता के कारण भगवान के कहने पर भी वहां से लौटी नहीं,वहीं खड़ी रहीं। उन्होंने भजन करने वाले का श्रनुभजन नहीं किया किन्तू भगवान ने ही उन वजाङ्गनाश्रों के मान ग्रादि को दूर करने के लिये उन गोपियों का ग्रनुभजन किया। इन पुलिन्दिनीयों में ऐसा नहीं हैं । पुलिन्दिनियों ने तो 'दियतास्तनमण्डितेन कुङ्कुमेंजानन कुचेषु लिम्पन्त्यस्तदाघि जहः' 'ये वृन्दावन की पुलिन्दिनियां जब भगवान् को देखती हैं तब इनके हृदय में भी प्रेम की व्याधि लग जाती है उस समय ये भगवान की प्रियतमात्रों के वक्षःस्थल पर लगी हुई केसर जो भगवान् के चरणों में लग जाती है गोचारण के लिये जब भगवान् वृन्दादन में पधारते हैं तो वही केसर घास पर लगजाती है उस पुलिन्दिनियां ग्रपने मुख पर तथा स्तनों पर लगाती हैं श्रीर श्रपने हृदय की पीड़ा को शान्त करती हैं। इस में दियता पद से वजदेवियों को कहा है उनके सम्बन्ध वाली केसर से पुलिन्दिनियों को भी भगवान् के सम्बन्ध का अधिकार प्राप्त हो गया। अतः 'ग्रनुभजनः' यह पद पुलिन्दिनियों के लिये ही है। 'ग्रविदुषः' यहा पद भी पुलिन्दिनीयों के ही लिये है। 'रसो वै सः' इस श्रुति से भगवान् को रसात्मक बताया है। उस रसात्मक स्वरूप का ज्ञान पुलि-न्दिनियों को नहीं है। इसका ज्ञान तो उन वजाङ्गनाश्रों को ही है। जैसा कि उन्होंने 'वीक्ष्यालका वृत पुखम्' से वर्णन किया है। यदि विदुषः' ऐसा पदच्छेद है तो ज्ञानी, माहात्म्य ज्ञानवाला होता है माहात्म्य ज्ञानवाले में गोपियों जैसा भाव नहीं होता । ग्रधिकार के अनुसार ज्ञान होता है और ज्ञान के अनुसार फल होता है जैसा कि 'मल्लानामश्रानः' यहां पर प्रतिपादित किया है। पुलिन्दिनियां तो बहुत थीं तो 'विदुषः' यहां एक वचन जाति के भ्रभिप्राय से दिया गया है जितनी भी पुलिन्दिनयां थीं वे सब समान थीं उस बात को सूचित करने के लिये एकवचन का प्रयोग है। 'विदुषः' इस प्रकार पुल्लिङ्ग का निर्देश पुलिन्दिनी के शरीर को ग्रभोग्य बताने के लिये है भगवान् ईश्वर हैं वे ग्रन-धिकारी का भी श्रोय करते हैं तो उन पुलिन्दिनियों का श्रोय करें इस में क्या आश्रव्य है। यह 'विदुषोऽपि' में ग्राए हुए ग्रपि शब्द से द्योतित होता है, इस में 'ग्रगदराज इवोपयुक्त' यह हब्टान्त है। ग्रमृत ऐसा विचार नहीं करता कि मेरे से सम्बन्ध करने वाला ग्रधिकारी हैं ग्रथवा नहीं। इसी तरह यहां भगवान् अधिकार अथवा अनिधकार का विचार नहीं करते। 'अगदराजः' इसमें अमृत, पियूष ग्रादि ग्रमृत के वाचक शब्द हैं उनका प्रयोग न करके 'ग्रगद' शब्द का ही प्रयोग किया है उस का आशय यह है कि पुलिन्दिनियों का भगवान् का सम्बन्ध कामरोग की शान्ति के लिये ही है। क्योंकि उन पुलिन्दिनियों का मनोरथ भी यही था कि हमारा कामरोग शान्त हो यह 'जहुस्तदाधिम'

से बताया है। वजकी रत्नरूपा उन गोपाञ्जनाग्रों में विरह दशा में उत्पन्न होनेवाले कामरोग के नष्ट हो जाने पर भी, उसके ग्रागे उन्होंने ग्रनेक प्रकार की रतिकीडाग्रों से ग्रखिल रसमयप्रियतम के स्वरूपामृत का ग्रास्वादन किया यही उनका मुख्य फल था । इसलिये 'ग्रगदराज इव' यह हब्टान्त गोपियों के लिये नहीं है पुलिन्दिनियों के ही लिये है। वास्तव में तो उन वजपति की प्रेमिकाओं में तो विषयोग काल जो पीड़ारूप है उस में भी उनका मन भगवन्मय, प्राणा भी भगवन्मय थे यह स्वयं भगवान् ने 'तो मन्मस्का' से बताया है। अर्थात् भगवान् ग्रानन्द मय है तो विषयोग दशा में भी गोपियों के मन, प्राण सब ग्रानन्दमय थे। श्रानन्द का रोग बताना तो ग्रनुचित है। इसलिये पुलिन्दिनियों के ही लिये 'ग्रगदराज' यह हब्टान्त है । 'उपयुक्तः' पद में जो उप शब्द है उसका ग्रर्थ समीप है तो समीप में तो भगवान पुलिन्दिनियों के स्थित थे, व्रजाङ्गनाग्रों के साथ तो भगवान का साक्षात् ग्रङ्गसङ्ग हुग्रा था । इसलिये इस महान् ग्रन्तर को देखने से यही सुचित होता हैं कि के माः स्त्रियः' यह सारा वर्णन व्रज ललनाय्रों का न हो कर पूलिन्दिनयों का है। यद्यपि 'इष्ट्-वैमादिगोपीनाम्' यहां पर ग्रीर 'ता नमस्यन्निदं जगी' इस कथन से यहां का सारा प्रसङ्ग गोपियों का ही होना चाहिये तथापि उद्धवजी ने कालान्तर में पूलिन्दिनयों में भी भगवद्भाव देखा था ऐसा लक्षित होता है। उद्धवजी ग्राये तो उन्होंने नदी, वन, गिरि, द्रौिएायां तथा पुष्पित वृक्षों को देखा 'सद्विनगिरि द्रोगीर्वीक्षन् कुसुमितान् द्रुमान् इससे पवंतों पर रहने वाली पुलिन्दिनियों को भो देखा यह ग्रनायास ही सिद्ध हो जाता है। उद्धवजी ने पहले तो एतापरं तनुभृतः' से वजाङ्गनाग्रों की स्तुति की उन में ग्राश्चर्ययुक्त होकर पुनः पुलिन्दिनियों को याद कर के जहां पुलिन्दिनियों में भी ऐसा भाव है तो भगवान की प्रिय गोपियों में ऐसा भाव हो इसमें क्या कहना ? ऐसा जाना जाता है। इसलिये 'के माः' इस से पुलिन्दिनियों की ही स्तुति है इन में किसी प्रकार का सदेह नहीं हैं। एक बात यह भी है कि इदम् शब्द का प्रयोग किसी को सामने दिखाने के लिये किया जाता है तो क्या उद्धवजी भगवान की प्रियतमा गोपियों के लिये 'इमाः' कह सकते है ? उसमें भी फिर 'क्व' ग्रर्थात् ऐसा भाव भगवान में ग्रसंभव है ऐसा कह सकते हैं? उन व्रज ललनाग्रों के लिये जिनमें की स्वाभाविक प्रेम है उनको स्त्रियां कहें यह भी ग्रसगत है। स्त्रियों का भाव तो पुरुषों में काम वासना से ही हुआ करता है। गोपाङ्गनाओं का भाव तो कामवासना था ही नहीं यह पहले ही कहा जा चुका है इस लिये 'स्त्रियः' यह पद उद्धवजी गोपियों के लिये नहीं कह सकते। भगवान का ग्रङ्गसङ्ग करने वाली गोपीजनों के लिये उद्धवजी 'वनचरी' पद का प्रयोग कभी नहीं कर सकते श्रीर व्यभिचार दुष्टा:'ऐसा विशेषण क्या कभी परमभगवद्भक्त उद्धवजी गोपीजनों के लिए मुख से निकाल सकते हैं उद्धवजी को 'कृष्णस्य दिवत: सखा' कृष्ण को प्यारा मित्र बताया है। भगवान भी उद्धवजी को अपना अत्यन्त अनन्य प्रेमी भक्त मानते थे तमाह भगवान प्रेष्ठ भक्त मेकान्तिन काचित्'। उद्धवजी सर्वदा भगवान् के सेवक थे तं वीक्ष्य कृष्णानुत्ररम्' इत्यादि वाक्यों से उद्धवजी को भगवान् का अनन्य भक्त बताया है और जिन उद्धवजी ने व्रजाञ्जनाओं के चरण की घूलि को शिरोधार्य करने व:ले गुल्म लता ग्रोषिधयों में जन्म लेने की ग्रिभलाषा प्रकट की वह सब यदि 'क्वेमा स्त्रियः' इस श्लोक में व्रजांगनाओं का वर्णन माना जायगा तो विरुद्ध हो जायगा। इसलिये 'क्वेमाः' इस श्लोक में 'पूर्गाः पुलिन्द्य-' यहां पर उन पुलिन्दिनियों का जिनका कि भगवत्सम्बन्ध हुम्रा

प्रभूचरणों को 'क्वेमा: स्त्रिय:' इस क्लोक की भ्रनेक व्याख्याओं में यही व्याख्या ग्रत्यन्त प्रिय है इस बात को ग्रापने 'सर्वमनवद्यम्' से स्पष्ट बताया है।

है उसी को कहा है यह उ.पर बताई गई युक्तियों से सिद्ध हो जाता है।

ग्रामास—नन्वेतदन्योन्याश्रितम्, एवं भावो भगवति उत्तमकारणाभावे कथं भव-तीत्याशङ्क्ष्य ईश्वरस्तथा कृतवानित्युक्तम् । ईश्वरः कथं करोतीत्याशङ्कायां तदिच्छानुसा-रेण् भजनादित्यनुभगनेन निरूपितम् । इच्छानुसारि भजनमकारण्कमिति पुनः सदोष-स्तदवस्थः । ग्रत एकं निश्चित्य साधनं वक्तव्यं, भगवदिच्छा कारणान्तरं वेति । ग्राद्ये । तासां न कापि स्तुतिः, कारणान्तरे तु कि ब्रह्मजन्मभिरिति विरुद्धच इत्याशङ्कचाह नायं श्रियोङ्क इति ।

श्वाभासार्थ — ग्रापके कहने में श्वन्योन्याश्रयदोष ग्राता है, जिससे एक का भी निश्चय नहीं हो सकता है। फिर भगवान में इस प्रकार का भाव ब्रह्म जन्म के ग्रभाव में कैसे हुग्ना होगा ? इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि ईश्वर ने वैसे किया, इसलिए मैंने कहा, ईश्वर ने ऐसा कैसे किया ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि भगवान की इच्छानुसार उन्होंने भजन किया, जिससे ईश्वर ने किया। कारण कि ईश्वर की इच्छा बिना भजन कराने की कैसे हुई? जिससे दोष तो फिर वैसा ही रहा,ग्रतः एक साधन का निश्चय कर बताईए, भगविदच्छा साधन है वा कोई दूसरा साधन है ? यदि भगवान की इच्छा साधन थी तो गोपियों की स्तुति वयों ? यदि दूसरा कारण ब्रह्म जन्म ग्रादि है तो 'कि ब्रह्मजन्मिम:' इस कहने का विरोध श्वाता है, इस प्रकार शङ्काएँ कर उनको 'नायं श्वियोङ्ग' श्लोक से मिटाते हैं।

श्लोक—नायं श्रियोङ्ग उ नितान्तरतेः प्रसादः
स्वर्योषितां निलनगन्धरुचां कुतोन्याः ।
रासोत्सवेस्य भुजदण्डगृहोतकण्ठलब्धाशिषो उदगाद्वजबल्लवो ॥६१॥

श्लोकार्थ-रासोत्सव में ग्रपना भुजदण्ड गले में डाल कर व्रज गोपियों पर जो भग-वान् ने जैसी कृपा की, वैसी कृपा एकान्त रितवाली लक्ष्मीजी पर तथा कमल जैसी सुगन्धवाली एवं कान्ति युक्त श्रप्सराग्रों पर भी न हुई तो ग्रन्थों पर कैसे होगी ?॥६१॥

सुबोधिनी—वस्तुतो भगवदिच्छैव नियामिका। परिमयमेतावता कालेन न स्वापि जातेति तासां स्तुतिरुच्यते। ग्रन्यथा यादृशस्तासु प्रसादस्ताद्द-शोन्यत्रापि भवेत्। तत्र संभावितस्थानान्यत्र्य परिहरति। एकान्ततो रतिर्यस्यां तादृशी लक्ष्मीः, तस्यामिप निरन्तरं रितं प्रयच्छन्निप न प्रसादं दत्तवान्। स्वयोधितामपीन्द्रोपेन्द्रादिभावापन्नोपि

बहुभिः सह रममागोपि न दत्तवान् । निलनवद्-गन्धो रुक् कान्तिश्च यासाम् । तेन कमलभ्रमोपि तासु संभवतिः, कमलप्रियश्च भगवानिति कमल-खण्डे पूजित इब कदाचित्तासु तिष्ठेत्, तस्या ग्रिपि निषेभः, ग्रन्याः पुनः तत्तदवतारेषु संबद्धा ग्रिपि कुतस्तत्प्रसादं प्राप्नुवन्तीत्यर्थः । स कः प्रसाद इत्याकाङ्क्षायामाह रासोत्सव इति ।

अस्य भुजदण्डेगृ हीतकण्ठैलंब्या ग्राशिषो याभि:। न हि कदाचिदय्यनेकरूपािंग कृत्वा रमगार्थमेवं रसाभिनिविष्टो भवति; तत्रापि व्रजबन्नवीभिः सह, तास्त्वसंवृताः दध्यादिविक्रये सवेत्र पर्यटन-पराः, महतामि प्रार्थनया कदाचिद्भगवानेकं रूपं

गृह्णाति महति कार्ये, ग्रानन्दश्च तासां सर्वोत्तमः, संपादितः अनेकथा रसमृत्याच, श्रतो ज्ञायते नैता-हरयः कारचन । नाष्येताहशः नवापि भगवत्प्रसाद इति अतो ज्ञायतेवस्थापि तासामेताहशी प्रमा-गोडवस्त्तापि सर्वोत्तमैवेपि ॥६१॥

व्यास्य। थं - वास्तव में भगविद च्छानुसार भजन करने में भगवान् की इच्छा ही नियामक है, किन्तु ऐसी इच्छा अब तक किसी पर भी नहीं हुई है, इसलिए इनकी स्तुति हुई है नहीं तो जैसी कृपा इन पर हुई, वेसी अन्यों पर हो होती। जिन पर कृपा होनी चाहिए ऐसे संभावित स्थानों को बसाकर कहते हैं कि वहां भी ऐसी कुपा नहीं हुई है। विशेष प्रीति पात्र लक्ष्मीजी जिसको निरन्तर प्रेम का दान देते हैं, उस पर भी यह कृपा नहीं की है। स्वर्ग की स्त्रियां ग्रप्सराएँ जिनके साथ इन्द्र उपेन्द्र भाव को धाररा कर रमरा करते हुए भी यह प्रसाद उनको भी नहीं दिया है। विशेष में वे अप्सराएँ कमल समान गन्धवाली तथा वैसी ही कान्तिवाली हैं और उनमें कमल जैसा भ्रम भी होता है। भगवान् को कमल ध्यारे हैं, इस कारण से कमल खण्ड में पूजित के समान उनमें कदाचित् स्थित हो जावे, उसका भी निषेध करते हैं। जब यों है तो अन्य, जो उन उन अवतारों से संबद्ध हैं वे कैसे प्रसाद को प्राप्त करेंगी ? वह कौन सा प्रसाद है जिसको गोपियों के सिवाय ग्रन्य नहीं प्राप्त कर सकी हैं ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'रासोत्सव' के समय भगवान् ने जो अपना भुजदण्ड कण्ठ में डाल उससे रमगा करते समय जो ब्रानन्द गोपियों को प्राप्त हुआ वही प्रसाद है। अगवान रमण के लिये अनेक रूप घारएा कर इस प्रकार कभी भी रस से आप्लुत नहीं होते हैं। उसमें भी वज स्त्रियों के साथ, वे तो मिलकर एकत्र नहीं रहती है सदैव दिध आदि के बेचने के लिए सर्वत्र घूमती फिरती रहती हैं; बड़े कार्य के लिए जब महान् ब्रह्मादि प्रार्थना करते हैं तब भी भगवान् एक ही स्वरूप से प्रकट होते हैं, यहां तो अनेक रूप धारण कर प्रत्येक गोपी की सब से उत्तम ग्रानन्द प्रदान करने के लिए उनसे रमरा करते हुए अनेक प्रकार के रसों को प्रकट कर ग्रानन्द में इनावित किया है। अतः जाना जाता है, कि वैसी भाग्य वाली दूसरी नहीं हुई हैं ग्रौर वैसा भगवत्प्रसाद कहीं भी प्राप्त न हुग्रा है, जिससे समक में आता है कि उनकी वैसी अवस्था प्रमागा में स्तुति न होते हुए भी सब से उत्तम ही है। ६१॥

श्रामास - नन्वीर्घ्या तासामवस्थां स्तुत्वा किमीश्वर एतदर्थं प्रार्थ्यते, तथासित स्वाभिलिषतत्वात् न वस्तुनिरूपगो तात्पर्यमिति नोत्वर्षः सिद्धचे दित्याशङ्कचाह श्रासा-महो इति।

श्राभासार्थ - उद्धवजी ने गोपियों की इस अवस्था की स्तुति ईब्यि से की है,क्या इस अवस्था के लिए ईक्वर को प्रार्थना की जाती है ? यदि यों है तो ये अपने मन की इच्छा के अनुकूल स्तुति की

१-उद्धवजी को यह ईर्ष्या हुई कि मैं भी भक्त हूँ मेरी गीपियों के समान दशा नहीं की है ।

गई है जिससे समका जाता है कि इस स्तुति का वस्तु के निरूपण में ग्रर्थात् गोपिकाग्रों के स्तुति के निरूपए। में कोई तात्पर्य नहीं है, इससे उत्कर्ष की सिद्धि कंसे होगी ? इस प्रकार की शङ्का मिटाने के लिए 'श्रासामहो' श्लोक कहते हैं।

श्लोक - भ्रासामहो चरग्ररेगुजुषामहं स्यां वृत्दावने किमपि गुल्मलतीषधीनाम्। या दूरत्यजं स्वजनमायपथं च हित्वा भेजुमुं कुन्दपदवीं श्रुतिभिविमृग्याम् ॥६२॥

श्लोकार्थ — ग्राश्चर्य है कि वृन्दावन के गुच्छक, लता ग्रौर ग्रौषिधयाँ भी इनके चरण रज सेवन कर रही हैं, ग्रतः इनके चरण रज की प्राप्ति की इच्छा से मैं भो चाहता हूँ कि इन गुच्छक, लता ग्रीर ग्रीषिधयों में से एक कुछ भी होकर यहाँ उत्पन्न हो जाऊँ; क्योंकि इन्होंने जो आर्य पथ छोड़ना कठिन है; उसको त्याग कर अथात् पति ग्रादि का त्याग कर, जिसकी खोज श्रुतियाँ भी ग्रब तक कर रही हैं, उस मुकृन्द की पदवी को प्राप्त कर लिया है ॥६२॥

सूबोधिनी-ग्रहमासां दासानुदासत्वेपि, न योग्यः कथमेतद्भाविषयामि, 'श्रयोग्यमिच्छन् पुरुषः पतत्येव संशय' इति । अत आसां चरगा-रेग्रुजुवां गुल्मलतौषधीनां मध्ये किमप्यहं स्याम्। म्रादौ जङ्गमत्वाधिकारो नास्ति । तथा सति क्रियया ततोपगमनं स्यात्। व्यवहारयोग्ये तु समतया भावः स्यात्तादप्ययोग्यम्। स्थावरत्वे वृक्षादिभावे चिरकालावस्थितौ न शीघ्रं भगव-त्प्राप्तिः स्यात् । भ्रतो यो यस्य चरणरजो वाञ्छति स तद्भवति तदीयो वा भवतीति वा, ग्रल्पायुश्च-रगारजःप्राप्तियोग्यं जन्माभिलिषतम्। अतो गुल्मलतोषधीनां तामसराजससात्त्विकानाम्, तत्रापि रजःसंबन्धयोग्यानाम्, न तु तुलसीकुन्द-जातीबीह्यादिषु । तेषु हस्तसंबन्धः तदीयानां भगवत्संबन्धः शिरःसंबन्धश्च भवेदिति व्याजनो-त्कर्षप्रार्थनं भवेत् । वृन्दावनं हि परमोत्कर्षापा-दकं भक्तिजनकं च । ग्रहो इत्याश्चर्ये । नह्ये तदिप भविष्यतीति, साधनप्रकारेणैव जात उत्कर्षः फलपर्यवसायी भवति नान्यथा । किमपीत्यनादरे।

नात्र सत्त्वाद्युत्कर्षोभिप्रेतः रजःसंबन्ध एवोत्क-र्जजनक इति तस्य तुल्यत्वात् । नैन्वेतासां रजसा क्रमेणैतद्भाव एव भवेत्। न तु भगवद्भावः। ततः किमित्येवं प्रार्थ्यत इत्याशङ्कचाह या दृस्तय-जिमिति । भगवद्भावः ग्रासां सूलभः नत्वन्यत्र, तथैवोपपादितत्वात् । दुष्टत्वाञ्च तदसंभावितमिति मत्वा पूनस्तासां धर्मानतिवदति । दुस्त्यजाः स्व-जनाः पुत्रादयः, तत्रापि दुस्त्यजः ग्रायंमार्गः 'सम्भावितस्य चाकीतिर्मरणादितिरच्यत' इति । श्रयमार्यमार्गो लौिकः, याहशास्ते स्वजनाः पुत्रादयः । वस्तुतस्तु । भगवानेव स्वजनः याम्र-मार्गश्च । ग्रन्यथा फले व्यभिचारश्च । एवं त्यवत्वा चकारात् भगवद् गदेशं च । धन्यथा बहिः सवेदने स्वास्थ्यं भवेत्, पश्चान्मोक्षदातुः पदवीं भेजुः। यो हि यन्मार्गे गच्छति स तावति धर्मे तत्त् ल्यो भवति, तत एता ग्रपि मोक्षदात्र्यो जाताः, तथा वयमपि भविष्याम इति भगवद्भजनापेक्षयाप्येत-दूत्तममिति भावः । नन्वेवं सति ब्रह्मभाववदयमपि कथं वेदे नोक्तस्तत्राह श्रुतिभिवमुग्यामिति।

श्रुतयोपि वक्तुं विचारयन्ति परमिदमित्थतया वक्तुं न जानन्ति । दृष्टान्तापरिज्ञानात् । इदानी-मेव हि गोपिका भगवता दृष्टान्तीकृताः, भगवद-भिप्रायः श्रुतीनामपि ज्ञातुमशक्य इति न सर्वज्ञ-त्वादिनापि दूषगाम्। तदुपपादितं 'वयसाद्यौरी-इवरेहाज्ञं रिति । इममेवाथमुररीकृत्य 'यस्यामतं

तस्य मत'मित्यादिश्रुतयोऽज्ञानमेव तथापि स्वार्थमज्ञाने विशेषजिज्ञासाया ग्रवश्यं-भावात्स्वस्य सामर्थंमवश्य मन्यमानाः मृगय-न्त्येव । तत्रापि सर्वोत्कृष्टत्वाद्विशेषेगा मृग्यम् ॥६२॥

व्याख्यार्थ - मैं इनके दासों का दास भी बनने के योग्य नहीं हूं, तो इनकी भावना सम भाव मैं कैसे कर सक्न गा विदि कोई पुरुष अपनी योग्यता से विशेष कोई कार्य करता है तो वह निश्चय गिरता ही है, ग्रत: मैं तो इनकी चरगा रज के पाने की इच्छा करता हूं, जिससे चाहता हूँ कि वृन्दावन में ही गुच्छक, लता ग्रौर ग्रौषिधयों में से कुछ भी हो जाऊं, पहले मनुष्य, पशु, पक्षी ग्रादि जङ्गम में जन्म लेने की इच्छा क्यों नहीं की ? जिसके उत्तर में कहा कि वैसा मेरा अधिकार नहीं, यदि अधिकार होता तो क्रिया द्वारा इनसे निकलना हो जाता, जिसके साथ समानता होती है वहां ही व्यवहार योग्यता होती है, उसके न होने से भी अयोग्य हूँ, फिर भी वैसा व्यवहार करूं तो पतन हो, वह मूर्खता ही है। यदि कहो कि वृक्षादि में जन्म लेने से उसमें विशेष स्थिति करनी पड़ती है, जिससे भगवन्प्राप्ति में विलम्ब होता है, यह ठीक है, तो भी जो जिसकी चरण रज चाहता है, वह उसका रूप हो जाता है अथवा उसका हो जाता है, इसलिए चरएा रज की प्राप्ति जिस जन्म में मिले उस ग्रत्प ग्रायु वाले जन्म की ही मैंने ग्रिभिलाषा की है। ग्रतः मैंने तामस गुच्छक, राजस लता ग्रीर सात्विक श्रौषिधयों में जन्म की प्रार्थना की है, क्योंकि इन पर उनके चरगों की रज सदव पड़ती ही रहती है। तुलासी, कुन्द जाति ग्रीर त्रीहियों में जन्म लेने की प्रार्थना नहीं की है। उनमें तो हस्त का सम्बन्ध होता है ग्रोर उनके फूलों का भगवान से ग्रौर शिर से सम्बन्ध होता है। यदि उनके वह मिष से उत्कर्ष की प्रार्थना मानो जाएगी, ग्रौर वृन्दावन परम उत्कर्ष उत्पन्न करने वाला तथा भक्ति दोता है, 'स्रहो' यह स्राश्चर्य सर्थ में दिया है। क्या मैं जो इतना स्वल्प मांगने की प्रार्थना कर रहा हूँ वह भी सिद्ध न होगी ? साधन प्रकार से ही अर्थात् इन प्रसाद प्राप्त गोपियों के चरगा रज प्राप्ति की प्रार्थंना रूप साधन के प्रकार से ही जो उत्कर्ष होता है, वह ही फल देता है। ग्रन्य प्रकार से फल की प्राप्ति नहीं होती है। 'किमिप' यह शब्द ग्रनादर मे कहा है, यहां सत्त्व ग्रादि गुर्गों का उत्कर्ष नहीं है किन्तु रज का सम्बन्ध ही उत्कर्ष करने वाला है। चरगों की रज से जो उद्धार होता है, वह सतोगुरा से हुए उद्धार के समान ही है। इनके चररा रज द्वारा तो तो कम से गोपियों जैसा भाव उत्पन्न होगा ? म्रर्थात् पहले गुल्म म्रादिकों में जन्म, पश्चात् गोपियों में जन्म अनन्तर भगवान में भाव का आविभाव होगा ? रज से सीधे भगवद्भाव की प्राप्त इस जन्म में नहीं होगी, तो किस लिए इस प्रकार की प्रार्थना करते हो ? इस प्रकार की शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि या दुस्त्यज'जो गोपियां जिसको कोई छोड़ नहीं सकता है वैसे मार्य पथ को छोड़ कर भगवान की शरण गई हैं। ग्रत. भगवद्भाव इनको ही सुलम है ग्रन्य किसी को नहीं। कारण कि 'के मा स्त्रियः' इस श्लोक में यह सिद्ध कर बताया है कि ये गोपियां समस्त स्त्रियों से तथा सकल

पुरुषों से उत्तम हैं, उद्धवजी कहते है कि मैं दोष युक्त होने से दुष्ट हैं, अतः वह भाव मुक्ते प्राप्त होना ग्रसंभव है। यो कहकर फिर गोपियों के धर्मों को कहते हैं। ग्रपने पुत्र ग्रादि सम्बन्धियों का त्याग बहुत कठिन है। उसमें भी ग्रार्य मार्ग को छोड़ना ग्रधिक किठन है। उसके त्याग से ग्रपकीर्ति होती है। जिसके लिए शास्त्र कहता है कि 'सम्भावितस्य चाकीर्तिमंरणादितिरच्यत । मान वाले को श्रपकीर्ति मरने से विशेष दु:खदायी होती है। यह आयं मार्ग लौकिक है, जिसमें लौकिक पुत्र आदि स्वजन समभे जाते है। ग्रलीकिक ग्रार्य मार्ग में तो ग्रलीकिक भगवान् ही स्वजन हैं। यदि लौकिक ग्रार्य मार्ग तथा ग्रलीकिक समान माना जावेगा तो फल में व्यभिचार होगा ग्रथित् लौकिक ग्रार्य मार्ग का फल भी भगवान् होना चाहिए जो होता नहीं। इस प्रकार पुत्रादि का एवं भगवान् के उप-देश का त्याग किया । यदि यो त्याग न करे तो चित्त में बाहर के ज्ञान से स्वास्थ्य हो जावे, ग्रनन्तर मोक्षदाता भगवान् के मार्ग का ग्राध्यय करने लगी, ग्रर्थात् भगवान् को स्वजन समभ उनका भाव से भजन करने लगी। जो जिस धर्म मार्ग पर चलता है, वह उस धर्म से उसके समान हो जाता है, इससे ये भी मोक्ष देने वाली हो गई। हम भी वैसे हो जावेंगे, जिससे भगवद्भजन से भी वृन्दावन में गुल्मलतादि में जन्म लेना उत्तम है, यह उद्धवजी के कहने का भाव है। जैसे वेद में ब्रह्म भाव का वर्णन है वैसे इस भाव का वर्णन क्यों नहीं है ? जिसके उत्तर में 'श्रुतिभिविमृग्यां' कहा है ग्रर्थात् श्रुतियां भी ग्रब तक इस भाव को ढूंढ रही हैं, विचार करती रहती हैं, किन्तु कह नहीं सकती हैं कि यह इस प्रकार है, कारगा कि, इस प्रकार के भाव वालों का कोई हुड्यन्त ही श्रुतियों को नहीं मिला। भगवान् ने इस भाव को अब गोपियों में प्रकट कर गोपियों को ही हष्टान्त रूप बताया है। यद्यपि श्रुतियों को सर्वज्ञ कहा जाता है, किन्तु वह सर्वज्ञता भगवान् के अभिप्राय जानने में समर्थ नहीं है, इससे श्रुतियों की सर्वज्ञता में किसी प्रकार दूषण नहीं ग्राता है। जिसको प्रथम स्कन्ध में 'व्यासाबैरीश्वरे हा जै' इस इलोक में सिद्ध किया है इस सिद्धान्त को लेकर हो श्रुतियां कहती हैं 'यस्यामतं तस्य मत' कि जो कहता है, मैंने नहीं समभा, उसने ही समभा है। यों कह कर इस प्रकार के श्रज्ञान की प्रशंसा की है। जिसका श्राशय यह है कि जो अपने को ज्ञानी समभेगा वह श्रागे विशेष जानने की जिज्ञासा नहीं करेगा ग्रौर जो कहेगा मैं नहीं जानता हूँ, वह ग्रधिक जानने के लिए प्रयत्न करेगा। जिससे सर्वोत्कृष्ट तत्त्व को जान कर उत्कृष्ट फल लाभ कर सकेगा।।६२॥

श्राभास—किश्च । यत्सर्वेषां पूज्यमाराध्यं तत्तासां तापहारकत्वेन नियुक्तम । तापे हि पूज्यस्पर्शोपि निषिद्धः पूजार्थमपि । तत्राप्यङ्गभावं प्राप्त इति विशेषत उत्कर्षमाह या वे श्रियाचितमिति।

ग्राभासार्थ - सर्वे जिनकी पूजा तथा ग्राराधना करते हैं, वे इनके ताप हरण में लगे हुए हैं। ताप के समय पूजा के लिए भी पूज्य के स्पर्श का निषेध है। उसमें भी ये ग्रङ्ग भाव को प्राप्त है इस-लिए इनका अधिक उत्कर्ष या वै श्रियाचित इलोक में वहते हैं।

श्लोक-या वे श्रियावितमजादिभिराप्तवामे-योंगेश्वरेरिष यदात्मनि रासगोष्ठ्याम् ।

#### कृष्णस्य तद्भगवतश्चरणारिवन्दं ग्यस्तं स्तनेषु विजहुः परिरम्य तापम् ॥६३॥

श्लोकार्थ — श्रीकृष्ण भगवान के जिस चरणारिवन्द को लक्ष्मीजी तथा (ग्राप्त-काम) सनकादिक एवं ब्रह्मादि देवों ने पूजा है ग्रौर योगेश्वरों ने जिसका चिन्तन ग्रपनी ग्रात्मा में किया है, वह चरणारिवन्द भगवान् ने रमण करते हुए जिनके स्तनों पर धरा है ग्रौर उनका ग्रालिङ्गन कर ये गोपियाँ ताप से मुक्त हो गई ॥६३॥

मुबोधिनी—सर्वत्र फलरूपा लक्ष्मी , तयापीष्टिसिद्धचर्थमितं न तु ययेष्टं विनियोक्तं शक्यम् ।
किन्व । ग्रजादयो ब्रह्मादयः सनकादयश्चाप्तकामाः
योगेश्वराः सिद्धाययः ये सर्वं कतुं समर्थाः सर्वोपि
पुरुषार्थः प्राप्तः वशीकृतसर्वसाधनाश्च, तेऽपि ततोप्युत्तमफलसिद्धचर्थं तच्चरणमानर्जुः । बहिरवस्थायामर्चनं भविष्यतीत्याशङ्कच विशेषमाह
यदात्मनीति । यदात्मन्यप्यचितं ध्यान वृत्वापि
कृत्वापि पूजितमित्यर्थः । तादृशमपि कृष्णस्य
सदानन्दस्य फलरूपस्य तत्रापि तत्प्रसिद्धं स्वतनत्रफलदातृ स्वतः भक्तिमागंप्रवर्तक, भगवतः सर्व-

समर्थस्य, एवं स्वतः संबन्धतो प्युत्कृष्टं रासगी ध्ट्यां नौतुककी डायां स्वयं स्वेच्छ्या नतंनं कृत्वा श्रान्ताः सत्यः कमलादिकमिव व्यजनवायुमिव चन्दनिमव तन्मन्यमानाः स्तनेषु न्यस्य तापं जहुः। धाष्ट्याद् ग्रयुक्तमेव तथा कृतवत्य इति शङ्कानिवृत्त्यर्थं भगवतेव न्यस्तमित्युक्तम्। भग-वानप्यत्यन्तं वशस्तासां शीघ्रं तापापनोदार्थं स्वयमपि शीघ्रं तत्स्तनेषु स्थापितवान्, ग्रतं ग्राह न्यस्तमिति। ततस्तत्परिरम्य स्वाधीनं कृत्वा तापं जहुरिति। प्रमाणतः प्रमेयतश्च ता उत्कृष्टा इत्यर्थः।।६३।।

व्याख्यार्थ — जिस लक्ष्मी को सर्वत्र फल रूप समक्षा जाता है उसने भी ग्रपनी कामना की सिद्धि के लिए चरणारिवन्द की पूजा की है, किन्तु ग्रपनी इच्छानुसार उस चरणारिवन्द का उपयोग नहीं कर सकी है। ब्रह्मादि, सनकादि, जो पूर्ण काम हैं उन्होंने तथा सिद्ध योगेश्वर, जो सब कुछ करने में समर्थ है, मर्व पुरुषार्थ जिनको प्राप्त है ग्रीर सर्व साधन जिन्होंने वश में कर लिए हैं, वे भी, उससे भी ग्रधिक फल की प्राप्ति के लिए उनके चरणों को पूजते है। चरणों का पूजन तो बाहर की ग्रवस्था में होता है, इसके उत्तर में कहते हैं कि 'यदात्मित' ग्रात्मा में ध्यान कर भीतर पूजन किया है। फलरूप, सदानन्द स्वरूप श्रीकृष्ण के वैसे चरणारिवन्द को, जिसमें भी वह प्रसिद्ध स्वतन्त्र फलदाता तथा स्वतः भक्ति मार्ग के प्रवर्त्त कहैं, सर्व समर्थ एवं ग्रपने ग्राप सम्बन्ध से भी ग्रतिशय उत्तम चरणारिवन्द को कौतुक कीड़ा में स्वयं ग्रपनी इच्छा से नृत्य करते हुए थक जाती तब ग्राप उनके स्तनों पर धरते, उस समय वे गोपियां यों समक्षती थीं कि हमारे ताप की शान्ति के लिए हमारे हृदय पर कमल वा पंखा ग्रथवा चन्दन पड़ा है, इस प्रकार करना ग्रथात् स्तनों पर पैर घरना तो ढीठाई ग्रथवा निल्लंजता का काम है, इसलिए यह ग्रयोग्य है। जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'भगवता एव न्यस्त' भगवान ने ही घरा है, भगवान ने यों क्यों किया ? जिसका उत्तर देते हैं कि

भगवान् गोपियों के ग्रितिशय वश हो गए हैं, ग्रतः उनका ताप शीघ्र मिटाने के लिए यों किया है। श्रथित् स्वयं ने ही शीघ्र उनके स्तनों पर चरणारिवन्द धरे हैं। इसलिए 'न्यस्तं' पद दिया है, जिसका ग्रथि है 'घरा' इसके ग्रनन्तर गोपियों ने ग्रालिङ्गन कर ग्रथित् ग्रपने ग्राधीन कर ग्रपने ताप को विशेष प्रकार से मिटा दिया। इससे यह बताया कि गोपियां प्रमाण ग्रीर प्रमेय दोनों से उत्कृष्ट हैं। प्रमाण से उत्कृष्टता यह है कि जो सबके पूज्य ग्रीर ग्राराध्य है, वे इनके ताप मिटाने का कार्य करते हैं ग्रीर प्रमेय से उत्कृष्टता यह है कि भगवान् इनके ग्रत्यन्त वश में हैं जिससे ताप मिटाने के लिए स्वयं ने स्तनों पर चरण घरे। दी।

ग्राभास—ग्रन्यार्थमेवैषा प्रशंसेत्याशङ्कच पूर्वमिप नमस्कारार्थमेतदारब्धमिति प्रतिज्ञातत्वात् ता नमस्यति वन्दे नन्दवजस्त्रीरणामिति ।

ग्राभासार्थ - उद्धवजी ने यह प्रशंसा ग्रपने लिए नहीं की है, किन्तु ग्रन्यों के हृदय पर इनका प्रभाव पड़े इसलिए की है। इस प्रकार की शङ्का मिटाने के लिए कहते हैं कि पहले भी नमस्कार के लिए यह प्रारम्भ किया, यों प्रतिज्ञा होने से ग्रब 'वन्दे नन्द' इस श्लोक में उनको नमन करते हैं; जिससे बताया है कि प्रशंसा का मेरे पर प्रभाव पड़ा है।

श्लोक—वन्दे नन्दवजस्त्रीणां पादरेगुमभीक्ष्णशः । धासां हरिकथोद्गीतं पुनाति भुवनत्रयम् ।।६४॥

श्लोकार्थ — नन्दराय के व्रज को स्त्रियों की चरणारिवन्द की रज को मैं बार-बार बन्दन करता हूँ। जिनका भगवत्सम्बंधी गान त्रिलोकी को पवित्र करता है।।६४॥

सुबोधिनी - तासां नमस्कारेऽपि नास्माकम-धिकारः, किन्तु नन्दम्रजस्य स्त्रीमात्रस्य पादरेखु-मेवैकमभीक्ष्ण्ञो वन्दे, ग्रस्मदपेक्षया स रेग्युः महानेवोत्कृष्टः फलरूपश्चेत्यादरेग् वन्दे। ननु कथमेवमत्याश्चर्यमुच्यत इत्याहाङ्क्ष्य लोके तदुप-

पादयित यासां हरिकथोद्गीतिमिति । हरिकथा-पेक्षयापि हरिकथया वा सह ऊष्टवं गीतं यासां संबन्धि गीतं भुवनत्रयमेव पुनाति । गानमात्रेणैव पुनातीति गङ्कातोप्युत्कर्षः । गुगानां साधकत्वं बाधकत्वं वा नास्तीति ज्ञापनाय त्रयमिति ।।६४।।

ध्याख्यार्थ - उद्धवनी कहते हैं, कि जो गोपियां प्रमाण एवं प्रमेय से उत्कृष्ट हैं, उनको नमस्कार करने का मैं स्रिधकारी नहीं हूं। स्रतः नन्द के व्रज की स्त्रीमात्र की केवल चरण रज को ही बारबार नमस्कार करता हूं। मुक्त से तो वह रज बहुत उत्तम है स्रौर फल रूप है, इसिलए स्रादर के साथ वन्दन करता हूं। उद्धवजी जैसे ज्ञानी एवं भक्त तथा कृष्ण के सखा यों कैसे करते हैं, यों करना तो बहुत स्त्राध्य की बात है ? इस शङ्का को मिटाने के लिए यों करने का जो कारण है उसको लोक में प्रकट करने के लिए प्रतिपादन करते हुए कहते हैं कि 'यासां हरिकथोद्गीतम्' केवल हिर कथा से भी उसका जोर से जो गान करती हैं, जिससे तोन लोक पवित्र हो जाते हैं। इससे यह प्रकट किया कि तीन लोक को पवित्र करने से यह गान गङ्गा से भी उत्तम है। गान तीन लोक का पवित्र करते हैं, इसलिए उनका कोई साधक बाधक नहीं है।।६४।।

श्राभास-एवं भगवत्कृतं तासां निरोधं समर्थयित्वा ताहशमपि भगवान करोती-त्यवगतभगवन्माहात्म्यः, भिन्नप्रक्रमेगा भगवत्स्थाने समागत इत्याह प्रथ गोपीरिति ।

श्राभासार्थ-इस प्रकार भगवान के किए हए निरोध का समर्थन कर इस प्रकार भी भगवान करते हैं, जिससे भगवान का माहात्म्य जान; दूसरे कम से भगवान के स्थान पर ग्राए जिसका वर्गन 'भ्रथ गोपी' श्लोक से करते हैं।

श्लोक- श्रीशुक उवाच-प्रथ गोपीरनुज्ञाप्य यशोदां नन्दमेव च । गोपानामन्त्रय दाशाहीं यास्यन्नारु हहे रथम् ॥६५॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहने लगे कि गोपी, नंद ग्रौर यशोदाजी इनसे प्रार्थना पूर्वक ग्राज्ञा लेकर ग्रीर गोपों से भी जाने की राय लेकर उद्धवजी जाने के लिए रथ पर चढे ॥६५॥

नन्दमेव च। त्रय एवात्र प्रकरेश मूख्याः। ततो मित्रभृतान् गोपानामन्त्र्य गच्छामीत्युक्तवा यतोयं

सबोधिनी-मन्ज्ञां प्रार्थियत्वा तथा यशोदां । दाशाहीं यादवश्रेष्ठो दाशाहभेदः, वस्तुतो भक्ति-प्रधानो भक्तहितकारी, ततो यास्याञ्चत् विश्रामार्थं रथमारुहे ॥६५॥

व्याख्यार्थ- उद्धवजी गोपी, ग्रौर यशोदाजी से जाने की प्रार्थना कर ग्राज्ञा ली, इन तीनों से ही प्रार्थना इसलिए की है कि इस प्रकरण में ये तीन ही मूख्य हैं। पश्चात् मित्र बने हए गोपों से सलाह की अर्थात् उनको जाने की सूचना दी, यों क्यों किया ? इसके उत्तर में कहते हैं कि उद्धवजी यादवों में श्रेष्ठ हैं। वास्तव में उनकी श्रेष्ठता इसलिए है कि उनमें भक्ति प्रधान है और वह भक्त हित करने वाले भी हैं। रथ में विश्राम के लिए नहीं बैठे किन्तु पूरी जाने के लिए बैठे ।।६५॥

श्राभास-स पूर्वमप्येवं बहुधा चकार । ततो नोद्यमनमात्रेग गमनौपयिकं कोपि करोति । यदा पूनः स निर्गत एव तदा तदर्शं भगवदर्शं च उपायनान्यानोय प्रस्थापनार्थं समागता इत्याह तं निर्गतमिति।

श्राभासार्थ-उद्धवजी ने पहले भी कई बार जाने की तैयारी की थी, इसलिए किसी को विश्वास नहीं हुन्ना कि वे जाते हैं, किन्तु जब वे जाने के लिए निकलकर रथ में बैठे, तब वजवासी भी श्रीकृष्णचन्द्र तथा उद्धवजी के वास्ते भेटें लेकर उनको विदा करने के लिए ग्राए. जिसका वर्णन 'तं निर्गतं' इलोक में श्कदेवजी करते है। .. गानमा वाचक नहीं है । दिहा।

### श्लोक—तं निर्गतं समासाद्य नानोपायनपाणयः । नन्दादयोनुरागेण प्रावोचन्नश्रुलोचनाः ॥६६॥

श्लोकार्थ — उद्धवजो को रथ में चढ़ा देखकर सब ने समक्ता कि वे निश्चय से जा रहे हैं, ग्रतः नंद ग्रादि सब ग्रनेक प्रकार की भेंटें लेकर ग्राए। वे देते हुए प्रेम के कारण नेत्रों से ग्राँसू बहाते हुए कहने लगे ।।६६।।

सुबोधिनी -समासाद्याग्रे मिलित्वा,नानोषा- | ग्रश्रुलोचनाः सन्तः प्रावोचन् ॥६६॥ यनानि पाणौ येषाम् । स्नेहेन नन्दादयः |

ध्याख्यार्थ – वे नन्द ग्रादि सब ग्राकर मिले उनके हाथों में ग्रनेक प्रकार की भेटें थी। वे उद्धवजी को दीं, स्तेह के कारए। नन्द ग्रादि जो ग्राए थे उनके नेत्र ग्रांसुग्रों से भरगए ग्रौर वे यों कहने लगे ।।६६।।

ग्राभास—तदुपिदशोर्थस्तेषां हृदये समागत इति ज्ञापनार्थं तत्फलसिद्धचर्थं गुरुं प्रार्थयन्ति मनसो वृत्तय इति द्वाभ्याम् ।

श्राभासार्थ— उद्धवजी ने जो उपदेश दिया उसका भाव हमारे हृदय में जम गया है, यह जलाने के लिए उसके फल की सिद्धि के लिए गुरु को निम्न दो श्लोकों में प्रार्थना करते हैं।

श्लोक—मनसो वृत्तयो नः स्युः कृष्णपादाम्बुजाश्रयाः । वाचोऽभिधायिनोर्नाम्नां कायस्तत्त्रह्मणादिषु ॥६७॥

> कर्मभिर्भाम्यमागानां यत्र कापीश्वरेच्छ्या । मञ्जलाचरितैर्दाने रतिर्नः कृष्ण ईश्वरे ॥६८॥

श्लोकार्थ—हमारे मन की सब वृत्तियाँ श्लीकृष्ण के चरणों की ग्राश्रित होकर रहे; वाणी, नाम का स्मरण करे; काया, नमस्कार, पूजा ग्रादि साधनों में लगा रहे; ईश्वर इच्छा से कमों के कारण कहीं भी हम भ्रमण करें, वहाँ-वहाँ शुभ ग्राचरण, दानादि से भी विशेष रित ईश्वर श्लोकृष्ण में बनी रहे ॥६७-६८॥

सुबोधिनी - ग्रस्माकं कायवाङ्मनांसि कृष्ण-सविध्वकार्यपराण्येव भवन्तु । ग्रथमेवोत्कर्षः प्रार्थ-नीयः न तु लोके प्रसिद्धः ग्रन्यः कोप्युत्कर्षः प्रार्थ-नीय इति ज्ञापयितुं कर्मभिश्वन्यिमाणानां यत्र

क्विच्छोनी सत्तां तदथ प्रार्थनायामुदासीनानां सर्वेरेव मञ्जलाचिरतेदिनिश्च, मञ्जलाचिरतानि सर्वसाधारणानि, दानं विशेषधर्मः, वंश्येष्वेव देयानामुत्पत्तेः, कृष्णे रितरसाधारणा इतोप्यु-

10

耳声

शह र

डमह

त्तमास्माकमस्तु । द्वयं प्राथितं सङ्घातस्य भगवति विनियोगः स्रात्मनश्च भगवति स्नेह इति । मनसो ह्य कादशबृत्तयः ताः सर्वाः कृष्ट्मपदाम्बुजमेवा-श्रित्य तिष्ठन्तु क्रियया ज्ञानेन।भिमत्या च । अम्बुजे हि रूपरसगन्धस्पर्शाः स्पष्टाः । शब्दोन्यत्रापि स्व-तन्त्रतया विनियोक्ष्यत इति न न्यूनता कापि। धाश्रयपदेन प्रसङ्गातकरणं निवारितम् । वाचोपि नाम्नामेवाभिधायिन्यो, नाम तू तत्रेव पर्यवसित-सवंशक्तियक भवति । नत्वेवंविधानि गुराक र्माणि, पदार्थान्तरवाचकत्वात्, छान्दसप्रयोगा-ह्रौिककपरा वाचो मा भवन्त्वित ज्ञापितम्। कायः शरीरं च तस्य भगवतः प्रह्वारणादिनमस्का-

प्रकरशोन रादिपूजासाधनादिषु भवत्। प्रार्थना ॥६७॥

कमंभिरवश्यं भ्रमणम् ईश्वरस्यापि तथैवे-च्छे त न कर्मस्वातन्त्र्यम्. ग्रत एव स उत्कर्षोप्र-याजक इति यत्र क्वापीत्युत्त.म् । नन् कायवाङ्म-नसां भगवति विनियोगे मङ्गलाचरितानि कुत्र-त्यानीति चेत् । सत्यम् । यावदेतद्भवति ताव-त्कर्मारिंग न त्यक्तव्यानीति तेषामन्यथाफलं मा भवत्वित तथा प्रार्थयन्ति । किन्त । ईश्वरभाव एव कृष्णे सर्वदा भवत्वित्यपि प्रार्थनात्रयम् ।६८।

व्याल्यार्थ - हमारे काया वाणी ग्रौर मन कृष्ण संबन्धी कार्यों में लगे रहें। जगत् में यही उत्कर्ष प्राप्त हो उसके लिए ही प्रार्थना करनी योग्य है। लोक में प्रसिद्ध, जो ग्रन्य उत्कर्ष हैं, उनके मिलने के लिए प्रार्थना नहीं करनी चाहिए । यह जताने के लिए कहते हैं कि कमों के कारण जिस किसी योनि में हमारा जन्म हो तो वहां भी शुभ ग्राचरण, जो सर्व के लिए करना साधारण धर्म है। दान जो विशेष धर्म है. जिसकी उत्पत्ति वैश्यों में ही होती है स्रर्थात् वैश्यों की दान करने में उत्कृष्टता है। इन धर्मों से जो उत्कृष्टता होती है, उससे ग्रधिक उत्कृष्टता कृष्ण में ग्रसाधारण रित में है, ग्रतः हमको सर्वत्र वह रित प्राप्त होए, यों प्रार्थना कर दो बातों की गुरु से याचना की है। एक हमारे सङ्घात' का भगवान में विनियोग हो ग्रीर दूसरा ग्रात्मा का भगवान में स्नेह हो। जिसको म्राचार्य श्री विशेष स्पष्ट करते हैं कि, मन की वृत्तियां एकादश हैं वे सर्व, श्रीकृष्ण के चरण कमल के आश्रय में, ज्ञान से, किया से और ग्रहंकार पूर्वक स्थित रहें। चरण कमल में रूप, रस, गन्ध और स्पर्श ये चार तो स्पष्ट हैं, शेष ग्रन्य वृत्तियां गुणगान से, भगवान् के साथ सलाप ग्रादि से स्वतन्त्र रूप से प्रभु में ब्रा जाएँगी, इस प्रकार होने से न्यूनता कुछ भी न रहेगी। ब्रायय पद देकर यह बताया कि कभी, किसी तरह भी वृत्तियों को चरगाम्बुज ग्रादि का ग्राश्रय करना चाहिए। इसलिए प्रसङ्ग से करने का निषेध कर दिया, वागाी भी नाम ही बोलती रहे। नाम तो वहां ही पहुँच कर सर्वं शक्तियों से युक्त हो जाता है। गुए। ग्रौर कर्म ग्रन्य पदार्थों को कहते हैं, किन्तु नाम की मुख्य शक्ति तो भगवान में ही पहुँचती है। यहां इलोक में 'ग्रिभिधायिनी:' यह छान्दस् प्रयोग दिया है, जिसके देने का ग्राशय यह है कि वागी लौकिक परायगा न होवे, शरीर, उस भगवान के नमस्कार, पूजा श्रादि साधनों में लगा रहे, इस प्रकार प्रकरण के अनुसार प्रार्थना की है ।।६७।।

कमों से भ्रमण तो होता है, किन्तु वह भ्रमण भी तब होता है जब ईश्वर की वैसी इच्छा होती है। अन्यथा जो केवल कम ही भ्रमण कराने वाले माने जाएँ तो वे कर्म स्वतन्त्र मानने पड़ेंगे।

१ - देह के श्रङ्गों, २- भगवान् में।

वे स्वतत्त्र नहीं है, स्वतन्त्र तो एक ईश्वर ही है। इसलिए श्लोक में 'ईश्वरेच्छ्या' कहा है, ग्रतः कमें से जो उत्कर्ष है, वह अप्रयोजक है, इसलिए 'यत्र कापि' जहां भी हमारा जन्म हो, कहा है। शरीर, वाणी ग्रौर मन भगवान् में विनियोग के पश्चात् मङ्गलाचरण क्यों जिसके उत्तर में कहते हैं कि जब तक वैसी भ्रवस्था न हो तब तक कर्म का त्याग नहीं करना चाहिए। इनका विपरीत फल न होवे,इसलिए वैसी प्रार्थंना करते हैं। कृष्ण में ईश्वर भाव ही सदा बना रहे, यों सबों ने मिलकर तीन प्रार्थनाएँ कीं ।।६८।।

श्राभास -- ततः संतुष्टस्तथेति मनसैवाभ्यनुज्ञाय मथुरामागत इत्याह एवं संप्राथित इति ।

म्राभासार्थ - इस प्रकार की प्रार्थना होने से उद्धवजी को संतोष हुम्रा, जिससे उद्धवजी ने म से ही उसको स्वीकार करते हुए कहा कि यों ही हो, ग्रर्थात् ग्रापके मन की वृत्तियां कृष्ण के चरण कमल की म्राश्रित हो। वागी नाम रटती रहे काया से नमस्कार पूजा म्रादि करते रहो, म्रनन्तर ग्राप मथुरा ग्राकर पहुँचे, जिसका वर्णन 'एवं सम्प्रार्थितो इलोक में करते हैं।

श्लोक - एवं सम्प्रार्थितो गोपैः कृष्णभक्त्या नराधिप। उद्धवः पुनरागच्छन्मथुरां कृष्णपालिताम् ॥६९॥

श्लोकार्थ —हे राजन ! कृष्ण भक्तिपूर्वक गोपों से प्रार्थित उद्धवजी, कृष्ण से पालित मथुरा में वापिस ग्रागए ॥६६॥

मुबोघिनी-तेषां प्रार्थनया स्वोत्कर्षो वा तेषामन्यभजनं वा ज्ञातिमिति शङ्कां वारियतु कृष्णभवत्येत्युक्तम् । नराधिपेति संबोधनं सेवका-नुवृत्तिः स्वाम्यर्थेति ज्ञापनार्था, तस्य प्रीतिरेव मुख्येति परमप्रीत इत्युक्तं; वचनं तु निर्वन्धादिप वदेदित्यप्रयोजकम्, मथुरां पुनरागच्छत्, भगवां- स्तावत्पर्यन्तं मथुरायामेव स्थितः। कृष्ग्पालि-तामिति । विशेषतो भयशङ्कया स्वयमेव पालय-तीति भगवदनागमने विशेषहेत्रुक्तः। म्रनेन ताहक्षं स्थानंपरित्यज्य किमित्युद्धवः समागत इति शङ्का निवर्तिता ॥६१॥

व्याल्यार्थ - श्लोक में 'कृष्ण भक्त्या' पद का ग्राशय प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि किसी को ऐसी शङ्का हो जावे कि उद्धवजी ने नन्द म्रादि के प्रार्थना से भ्रपना उत्कर्ष समका ग्रथवा उनको ग्रन्य भजन है, यों समका, यों नहीं है किन्तु 'कृष्ण भक्त्या' तथा 'मतिर्तः कृष्ण ईश्वरे' इन पदों से उद्धवजी सन्तुष्ट हुए। जब नन्द ग्रादि में भक्ति की पूर्णता है तो प्रार्थना क्यों की ? प्रार्थना करने का यह भाव है कि, जो पूर्ण भक्त होते है, उनका सहज स्वभाव होता है कि वे ग्रपने उत्कर्ष को नहीं जानते हैं। जिससे वे सदैव दीनता से गुरु वा प्रभु को प्रार्थना ही करते रहते हैं। जब नन्द ग्रादि वैसे पूर्ण हैं, तो उनसे सत्सङ्ग के लिए वहां कुछ ग्रौर समय क्यों न ठहर गए ? जिसका उत्तर, नराधिप ! सम्बोधन से दिया है । सेवक का कर्त्त व्य स्वामिके इच्छानुकूल ही होता है अर्थात् स्वामि की जैसी आज्ञा होती है तदनुसार ही उतना कार्य कर सकता है। विशेष अन्य करे, तो अपराधी होता है। आप राजा हैं,इसलिए आपको इस विषय का ज्ञान है ही। यदि कही कि प्रार्थना के फल स्वरूप आशीर्वाद वा स्वीकृति प्रत्यक्ष क्यों नहीं दी? आशीर्वाद से प्रीति (प्रसन्नता) ही मुख्य है, जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी ने पहले ही 'परम प्रीतः' पद से कर दिया है। श्लोक में 'कृष्ण पालिताम्' कहा है, इस पर शङ्का होती है कि, उद्धवजी के सिवाय अन्य भी सेवक विद्यमान थे, तो स्वयं ने पालन का कार्य क्यों किया? इसके उत्तर में आचार्य श्री कहते हैं कि वह विशेष सङ्कट का समय था,जबिक जरासन्ध आदि के आक्रमण का भय था। अन्य अकूर आदि पर भगवान् का उद्धवजी के समान पूर्ण विश्वास नहीं था, इसलिए उद्धवजी को 'त्वं हि नः परमं चक्षुः' वृष्णीनां प्रवरो मन्त्री' कहा है। इसी विशेष अवस्था के कारण आप वज में नहीं पधारे, अतः उद्धव भी वज्ञ में विशेष न ठहर कर मथुरा वापिस आ गए।।इहा।

म्रामास - एतत्सर्वं दासभावेनैव कृतमिति ज्ञापयितुं निवेदनमाह कृष्णायेति ।

ग्राभासार्थ-नन्द ग्रादि को भगवदाज्ञानुसार सान्त्वना देना ग्रादि कार्य उद्धवजी ने दास भाव से ही किया है, यह जताने के लिए 'कृष्णाय' श्लोक से निवेदन का वर्णन करते हैं।

श्लोक — कृष्णाय प्रशिपत्याह मक्त्युद्रेकं वजीकसाम्। वसुदेवाय रामाय राज्ञे चोपायनान्यदात् ॥७०॥

श्लोकार्थ — कृष्ण को प्रमाण कर. व्रजवासियों में जो भक्ति की ग्रधिकता देखी, उसका भगवान के सामने वर्णन किया ग्रौर प्राप्त को हुई भेंट भी दी। ग्रन्य जो भेंटें मिलीं थीं, वे भी वसुदेव, राम ग्रौर राजा को पृथक्-पृथक् दे दी ॥७०॥

सुबोधिनी — उपायनान्यदादिति सम्बन्धः । भगवन्तं प्रिण्युत्य भक्त्युद्रेकमाह । एतावानर्थः पूर्वं भगवता नोक्त इति प्रायेण भगवान् न विचारितवान् इति । यादृशः प्रेमात्मको भक्ति-पदार्थः शास्त्रे निरूपितस्तस्मादाधिक्यमेत् द्भाव-स्योक्तवानिति वा । तेनानिर्वाच्यत्विमतोन्यत्रा- हष्टत्वं च ज्ञापितं भवति । ततो वसुदेवायाप्युपा-यनान्यदान्मित्रसम्बन्धः तिष्ठतीति ज्ञापितुम् । रामाय चाददात्पूर्वावस्था तथैव तिष्ठतीति । मर्या-दामप्यङ्गीकुर्वन्तीति ज्ञापनार्थं राज्ञे, चकारादकू-रादिभ्योपि दोषाभावज्ञापनार्थम् ॥७०॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मराभट्टात्मजश्रीवल्लभरीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धपूर्वार्थे चतुश्चत्वारिशाध्यायविवरराम् ॥४४॥

व्याख्यार्थ — मिली हुई भेटे सब को दीं, यह सम्बन्ध है। भगवान को नमस्कार कर व्रज-वासियों के भक्ति का उद्रोक कहा। जैसा कि उद्धवजी ने ग्राकर उनमें भक्ति का उद्रोक बताया, वैसा पहले भगवान ने नहीं कहा था जिससे जाना जाता है कि बहुत करके ग्राप इसको ध्यान में नहीं लाए हैं, ग्रतः भगवान ने ता' 'मन्मनस्काः' इतना ही कहा, क्योंकि इस प्रकार का उद्रोक ग्रापने देखा नहीं था। तो क्या भगवान् जानते नहीं थे क्या ? इसलिए ग्राचार्य श्री ने 'प्रायेगा' पद दिया है। विशेष में कहते हैं कि जैसा प्रेमात्मिका भक्ति का स्वरूप शास्त्रों में निरूपण किया है, जिससे भी व्रजवासियों में विशेष भाव का उद्धवजी ने वर्णन किया है,इससे यह भाव अनर्वचनीय है तथा दूसरे स्थान पर वा दूसरों में देखने में नहीं म्राया है। पश्च।त् वसुदेवजी को भेटें दीं,कारण कि वसुदेवजी यों न समभें कि ग्रक्रूर मेरे पुत्रोंको यहां ले ग्राए, फिर उनको हमने मिलने के लिए भी वहां नहीं भेजे इस-लिए नन्दजी ने सम्बन्ध व प्रेम छोड़ दिया है। परंतु भेटें भेजकर बता दिया कि अपना मैत्री और भातृत्व का सम्बन्ध स्थिर है। राम को भेटें दीं, जिससे यह बताया कि नन्दराय की म्राप में वही बाल भावना है। राजा को भेटें दी जिसका स्राशय है कि स्रापको भी हम राजा मानते हैं। स्रक्रूर स्रादि को भेटें दी जिससे बताया कि म्राप यहां से राम कृष्ण को ले गए, इस कारण से हमारे मन में किसी प्रकार का ग्रापके प्रति विषम भाव उत्पन्न नहीं हुग्राीहै ॥७०॥

> श्रीमद्भागवत महापुरारण दशम-स्कंघ (पूर्वार्घ) ४४वें श्रव्याय की श्रीमद्दल्लभाचार्य-चरए। द्वारा विरचित श्री मुबोधिनी ( संस्कृत-टीका ) राजस-प्रमेय भ्रवान्तर प्रकरण का पांचवां ग्रध्याय हिन्दी भ्रनुवाद सहित सम्पूर्ण।

# इस ऋध्याय में भगवल्लीला सम्बन्धी कुछ पद

राग घनाश्री -

देखी नन्द द्वार रथ ठाइड बहुरि सखी सुफलक सुत श्रायी, परची संदेह जिह गाढ़ी ।। प्रान हमारे तबहिँलै गयी, अब किहि कारन आयी। मैं जानी यह बात सुनत प्रभु, कृपा करन उठि घायौ ॥ इतने ग्रन्तर ग्राइ उपँग सुत, तेहिँछन दरसन दीन्ही। तब पहिचानि सखा हरिजू कौ, परम सुचित मन कीन्हों। तिहिँ परनाम कियौ ग्रति रुचि सौँ, ग्ररु सबहिनि कर जोरे ॥ सुनियत हुते तैसेई देखे, परम सुहृद जिय भोरे ॥ तुम्हरी दरसन पाइ ग्रापनी, जनम सु फल करि मान्यी। सूर सु ऊघी मिलत भयी सुख, ज्योँ भख पायौ पान्यौ।

राग नट-

ऊधौ कही हरि कुसलात। कह्यो स्रावन, किधौं नाहीँ, बोलिऐ मुख बात ॥ एकछिन जुग जात हमकौँ, बिनु सुने हरि प्रीति। म्रापु म्राए कृपा कीन्ही, ग्रब कही कछु नीति ।। तब उपँग सुत सबनि बोले, सुनौ श्री मुख जोग । सूर सुनि सब दौरि ग्राईँ, हटिक दीन्ही लोग ॥ राग सारंग-

गोपी सुनहु हरि कुसलात ।
कंस नृप कौ मारि छोरे ग्रापने पितु मात ।।
बहुत विधि मनुहार करि,दियो उग्रसेन हिं राज ।
नगर लोग सुखी बसत हैं, भये सुरिन के काज ॥
मोहिँ यह पाती दई लिखि, कह्यौ कछु संदेस ।
सूर निर्णुन ब्रह्म उर धरि, तजहु सकल ग्रँदेस ।।

राग सारंग-

निरखित अंक श्याम सुन्दर के बार बार लावित लै छाती।
लोचन जल कागद मिस मिलि के ह्व गई स्याम, श्याम की पाती।।
गोकुल बसत नंदनंदन के, कबहुँ बयारि न लागी ताती।
अरु हम उती कहा कहैं ऊधौ, जब सुनि बेनुनाद सँग जाती।।
उनके लाड बदित निहं काहूं, निसि-दिन रिसक रास रस राती।
प्राननाथ तुम कबिह मिलौगे, सूरदास प्रभु बाल सँघाती।।
राग महहार—

कोउ ब्रज बाँचत नाहिन पाती।
कत लिखि लिखि पठवत नँद नंदन किठन बिरह की काँती।
नैन सजल कागद ग्रित कोमल, कर ग्रँगुरी ग्रिति ताती।
परसैं जरें, बिलोकैं भीजे, दुहूँ भाँति दुख छाती।
को बाँचै ये ग्रंक सूर प्रमु, किठन मदन सर धाती।
सब सुख ले गये स्थाम मनोहर, हमकौं दुख दै थाती।।

राग धानश्री-

सुनौ गोपी हरि कौ संदेश ।
किर समाधि ग्रंतर गित ध्यावहु, यह उनको उपदेस ॥
वै ग्रविगत ग्रविनासी पूरन, सब घट रहे समाइ ।
तत्व ज्ञान बिनु मुक्ति नहीं हैं, वेद पुरानिन गाइ ॥
सगुन रूप तिज निरगुन ध्यावहु, इक चित इक मन लाइ ।
वह उपाइ किर विरह तरौ तुम, मिलै ब्रह्म तब ग्राइ ॥
दुसह संदेश सुनत माधौ कौ, गोपीजन बिलखानी ।
सूर विरह की कौन चलावै, बूड़ींत मीनु बिनु पानी ॥

राम नट-

उधौ बेगि मधुबन जाहु।
जोग लेहु संभारि अपनी, बेचिये जहुँ लाहु।।
हम बिरहिनी नारि, हरि बिनु कौन करै निबाहु।
तहीं दीजं मूल पूरैं. नफौ तुम कछु खाहु।।
जो नहीं बज में बिकानी, नगर नारि बिसाहु।
सूर वे सब सुनत लै हैं; जिय कहा पछिताहु।।

राग धनाश्री-

उधौ हम ग्राजु भईँ बड़ भागी। जिन ग्रँखियनि तुम क्याम बिलोके, ते ग्रँखियाँ हम लागीँ।। जैसैँ सुमन बास लें ग्रावत, पवन मधुप ग्रनुरागी। ग्रिति ग्रानन्द होत है तैसैँ, ग्रङ्ग ग्रङ्ग सुख रागी।। ज्यौँ दरपन में दरस देखियत, हिंट परम रुचि लागी। तैसैँ सूर मिले हिर हमकौँ, बिरह बिथा तन त्यागी॥

राग सारंग-

मधुकर भली सुमित यह खोई। हाँसी होन लगी है बज मैं, जोगिह राखहु गोई।। ग्रातम ब्रह्म लखावत डोलत, घट घट ब्यापक जोई। चाँपे काँख फिरत निरगुन गुन, इहाँ न गाहक कोई।। प्रेम कथा सोई पै जान, जा पै बीती होई। तू नीरस एती कह जान, बूिक देखिय लोई। बड़ौ दूत तू बड़ी ठौर कौ, बड़ी बुद्धि सु बुड़ोई। सूरदास पूरो दै घटपद, कहत फिरत है सौई॥

राग देवगंधार—

उधौ हरि गुन हम चकडोर।
गुन सौँ जयौँ भावै त्यौँ फेरौ यहै बात कौ स्रोर।।
पेंड पेंड चिलयै तौ चिलये, ऊबट रपटे पाइँ।
चकडोरी की रीति यहै फिरि, गुन होँ सौँ लपटाइ।।
सूर सहज गुन ग्रन्थि हमारैँ, दई स्याम उर माहिँ।
हरि के हाथ परे तौ छूटै, स्रोर जतन कछु नाहिँ॥

राग सारंग-

मधुकर जुवती जोग न जानै ।
एक पतिव्रत हरि रस जिनकै, श्रीर हदै नहिं श्राने ।।
जिनकै रङ्ग रस रस्यौ रैनि दिन, तन मन सुख उपजायौ।
जिन सरबस हरि लियौ रूप घरि, व है रूप मन भायौ।।
तू श्रति चपल श्रापनै रस कौ, या रस मरम न जानै।
पूछौ सूर चकोर चढे, चातक घन केवल मानै।।

राग केदारौ -

उधी तिहारे पा लागित हों. बहुरिहुँ इहिँ ब्रज करवी भाँवरी। निसि न नी द भोजन निहँ भावै, चितवत मग भइ दृष्टि भाँवरी।। वहै वृन्दावन वहै कुझ घन, वहै जमुना वहै सुभग साँवरी। एक स्याम बिनु कछु न भावै, रटित फिरित जयौ बकित बावरी।। चिल न सकित मग डुलत धरत पग, भ्रावित बैठत उठत ताँवरी। सूरदास प्रभु ग्रानि मिलावहु, जग मैं कीरित होइ रावरी।।

राग सारंग-

जब तै सुन्दर बदन निहारची। ता दिन तं मधुकर मन ग्रटक्यौ, बहुत करी निकरं न निकारचौ ॥ मातु, पिता, पति, बन्धु, सुजन, नहिं, तिनहुँ कौ कहिबौ सिर धारचौ। रही न लोक लाज मुख निरखत, दुसह क्रोध फीकी करि डारघी॥ ह्वंबौ होइ सु होइ कर्मबस, ग्रब जी कौ सब सोच निवारचौ। दासी भई जु सूरदास, प्रभु, भलौ पोच ग्रपनौ न बिचारघौ।।

रागमल्हार-

ऊधौ भ्रांखियां म्रति मनुरागी। इकटक मग जोविताँ ग्रह रोविताँ, भूलेहुँ पलक न लागी।। बिनु पावस पावस करि राखी, देखत हौ बिदमान। स्रव घोँ कहा कियो चाहत हो, छाँड़ों निरगुन ज्ञान।। तुम हो सखा स्याम सुन्दर के, जानत सकल सुभाइ। जसैँ मिलेँ सूर के स्वामी, सोई करहु उपाइ।।

राग नट-

श्रब श्रति चिकतवंत मन मेरी। स्रायौ हौ निरगुन उपदेसन, भयौ सगुन कौ चेरौ ॥ जो मैं ज्ञान कह्यों गीता कौ, तुमहिं न परस्यों नेरौ। श्रति श्रज्ञान कछु न कहत न श्रावै,दूत भयौ हरि केरौ।। निज जन जानि मानि जतनिन, तुम कीन्हौ नेह घनेरौ। सूर मधुप उठि चले मधुपुरी, बोरि जोग की बेरी।।

राग धनाश्री-

ऊघी पा लागति हीँ कहियी, स्यामहिँ इतनी बात। इतनी दूरि बसत क्यौँ बिसरे, श्रपने जननी तात॥ जा दिन तै मधुपुरी सिधारे, स्याम मनोहर गात। ता दिन तै मेरे नेन पपीहा, दरस प्यास श्रकुलात ॥ जहँ खेलन के ठौर तुम्हारे, नन्द देखि मुरभात। जो कबहूँ उठि जात खरिक लोँ, गाइ दुहावन प्रात।। दृहत देखि ग्रौरनि के लरिका, प्रान निकसि नहिँ जात। मूरदास बहुरी कब देखाँ, कोमल कर दिघ खात।।

राग नट-

कहियौ जसुमति की ग्रासीस। जहां रही तँह नन्द लाड़िली, जीवी कोटि बरीस।। मुरली दई दोहनी घृत भरि, ऊघौ धरि लइ सीस। यह तौ घृत उनही सुरिभिनि कौ, जे प्यारी जगदीस।। ऊधी चलत सखा मिलि ग्राए, ग्वाल बाल दस बीस। अबके यह ब्रज फेरि बसावह, सूरदास के ईस ॥

॥ श्री कृष्णाय नमः ॥ ॥ श्री गोपीजनवन्नभाय नमः ॥ ॥ श्री वाक्पतिचरणकमलेभ्यो नमः ॥

## श्रीमद्भागवत महापुराण

दशम स्कन्ध ( पूर्वार्ध )

श्रोमद्वन्नभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी ग्रनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ४८वां ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ४५वां ग्रध्याय

### राजस-प्रमेय-अवान्तर प्रकरण

"धक्षम् अच्याय"

श्रीकृष्ण-बलराम का यज्ञोपवीत ग्रौर गुरुकुल में प्रवेश

कारिका—एवं पूर्वनिरोधस्य सान्त्वनोत्कर्षवर्णनम् । कृत्वा मविष्ययोद्येव सान्त्वनं विनिरूप्यते ॥१॥

कारिकार्थ — इस प्रकार उद्धव द्वारा सान्त्वना कराने से प्रथम किए हुए तामस निरोध का उत्कर्ष सिद्ध किया, इस प्रकार सान्त्वन दूसके निरोध में नहीं करते हैं, जिसका वर्णन कर ग्रब होने वाले राजस तथा सान्त्विक भक्तों के सान्त्वन का वर्णन करते हैं ॥१॥ कारिका—मथुरावासिनः सर्वे राजसाः परिकीतिताः। सात्त्विकाः पाण्डवा भक्तास्तयोः सान्त्वनमुच्यते ॥२॥

कारिकार्थ — मथुरा में रहने वाले भक्त राजस हैं ग्रीर पाण्डव सात्त्विक भक्त हैं, इन दोनों का सान्त्वन कहते हैं, उत्कर्ष नहीं कहते हैं।।२॥

कारिका—राजसत्वप्रसिद्धचर्णं स्त्रीपुंसोरत्र वर्णनम्। प्रक्रियान्तररूपा हि किश्चिद्द्वारा तथा कृताः ॥३॥

कारिकार्थ — स्त्री ग्रौर पुरुष दोनों के राजसत्व की प्रसिद्धि के लिए यहाँ छठे व सातवें ग्रध्याय में वर्णन किया है। पाण्डव सात्त्विक भाव वाले हैं, उनको ग्रक्रूरजी द्वारा सान्त्वना दिलाई है। सात्त्विक पाण्डवों की सान्त्वना का राजस प्रकरण में वर्णन इसिलए है कि सान्त्वना देने वाला ग्रक्रूर, राजस है।।३।।

कारिका—ग्रकूर उद्धवान्मुख्यः ततोग्रे प्रेषणं मतम् । दासभावे तूद्धवस्तु शास्त्रतस्त्वयमेव हि ॥४॥

कारिकार्थ — ग्रकूर उद्धवजी से मुख्य है, इस कारण से उसको ग्रपने पधारने से पहले भेजा है। यों करने से उद्धवजी की हीनता प्रकट होगी? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहते हैं कि उद्धवजी दास भाव में मुख्य हैं ग्रौर ग्रकूर शास्त्र द्वारा लौकिक में मुख्य है, ग्रतः ग्रपने-ग्रपने गुण में मुख्य होने से, दोनों स्वरूप से समान हैं ॥४॥

कारिका — स्त्रीसान्त्वनं तु पुरतः राजसत्वात्स्वरूपतः । वाचान्यस्य निरूप्यं हि स्तुत्या च प्रेषणोन च ॥४॥

कारिकार्थ — प्रथम स्त्री सान्त्वन प्रद्युम्न स्वरूप से किया है, क्योंकि यह राजस लोला है। स्रकूर की सान्त्वना, वागो, स्तुति स्रौर हस्तिनापुर भेजकर की है।।।।।

कारिका — पश्चचत्वारिशेध्याये कुब्जाक्रूर।तिसान्त्वनम्। कायेन वचसा चक्रे भाव्यर्थमिति वर्ण्यते ॥६॥

कारिकार्थ-४५वें ग्रध्याय में कुब्जा ग्रौर ग्रकूर दोनों की सान्त्वना की।

कुडजा को वरदान दिया था, ग्रत: काया से उसकी सान्त्वना की। ग्रक्रूर की वाणी से सान्त्वना की, दोनों को ग्रति क्लेश था, इसलिए इनकी सान्त्वना पहले को है।।६।।

ग्रामास-प्रथममेकादशिमः कुब्जायाः कथामाह साधिकैः ग्रथ विज्ञायेति ।

ग्राभासार्थ—इस प्रकरण में प्रथम ११ श्लोकों से कुब्जा की कथा कहते हैं। उस कथा में एकादश मनोवृत्तियों को तृप्त करने से भी कुछ ग्रधिक करना है, जिसका वर्णन 'ग्रथ विज्ञाय' श्लोक से प्रारम्भ करते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-ग्रथ विज्ञाय भगवान् सर्वात्मा सर्वदर्शनः । सैरन्ध्रचाः कामतप्तायाः प्रियमिच्छनगृहं ययौ ॥१॥

श्लोकार्थ —श्री शुकदेवजी ने कहा कि सबकी ग्रात्मा, सर्वदर्शी भगवान, कामदेव से संतप्त कुब्जा को जानकर, उसका प्रिय करने की इच्छा से उसके घर पधारे ॥१॥

सुबोधिनी—तस्या हि सर्वा मनोवृत्तयः पूरग्रीयाः ततोष्यधिकं च कर्तव्यमिति, ग्रादो भगवान् तस्या गृहे स्वयमेव गत इत्याह ग्रथेति। ग्रथ
भिन्नप्रक्रमे भक्त्यभावात्, परं तस्या दुःखं तुल्यमिति तिन्नवृत्त्यर्थं गत इत्यभिप्रायेगाह विज्ञायेति। प्रकरगात् कामसन्तापम्। ज्ञाने सामर्थ्यं
भगवानिति। तथाकरगो दोषाभावे चावश्यको
हेतुः सर्वात्मेति। हष्ट्रावश्यं प्रतीकारः कर्तव्य इति
सर्वदशन इति फलमुखो हेतुहक्तः। पूर्वमयोग्यता

देहे स्थितित न तस्याः कामपीडा । इदानीं तु देहे योग्येपि स्नीचर्यां सर्वां जानातीति तस्याः काम-पीडा महती जातेत्याह सैरन्ध्रचा इति । सैरन्ध्री ह्यन्तःपुरेऽधिकारिग्गी स्नी स्नोचरित्रं जानातीति कामतापो युक्त एव । तस्या स्नागमनसामध्यीभा-वात् स्वयमेव गृहं ययौ । स्वगमनमात्रेणैव तस्या-स्तापो निर्वातत एव तथापि प्रियमिच्छन् ययौ । मनसा तस्याः प्रियं भवत्विति विचारितवान् ।

ह्यास्यार्थ — उसके मन की सब बृत्तियाँ तो पूर्ण करनी है, किन्तु उससे भी ग्रधिक करना है, यों विचार कर भगवान पहले उसके घर ग्राप ही पघारे। कुब्जा में भक्ति नहीं थी ग्रतः यह दूसरा विषय है, इसीलिए 'ग्रथ' शब्द दिया है, किन्तु उसका दुःख ग्रजवनिताग्रों जैसा है, ग्रतः उसको मिटाने के लिए गए। इस ग्रभिप्राय को प्रकट करने के लिए 'इति विज्ञाय' पद दिया है। जिसके कहने का प्रकरणानुसार भाव है कि कुब्जा काम संतप्त थी। ग्राप भगवान हैं, इसलिए इसको जानने की ग्राप में सामर्थ्य है। पर पुरुष होकर काम तृप्ति करना तो दोष है, इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि कोई दोष नहीं हैं; क्योंकि ग्राप सर्व की ग्रात्मा हैं, ग्रतः दुःख जानकर उसका उपाय ग्रवश्य करना चाहिए। ग्राप समदर्शी हैं, यह फल मुख्य कारण है। इसको काम पोड़ा पहले नहीं थी; क्यों कि देह से कुबड़ी थी, ग्रब देह सुन्दर हो गई ग्रीर ग्रन्तःपुर में ग्रधिकार वाले ग्रोहदे पर थी। जिससे श्री चरित्र पूर्णतः जानती थी, इसलिए काम की पीड़ा विशेष होने लगी ग्रीर वह इस योग्य ही है। वह भगवान् के पास ग्रावे, वैसी सामर्थ्य उसमें नहीं थी, ग्रतः ग्राप ही उसके घर पधारे, भगवान् के केवल वहाँ जाने की इच्छा से ही उसका काम निवृत्त ही हुम्रा, तो भी उसको प्रसन्न करने की इच्छा से वहाँ गए, उसका प्रिय हो, यों भगवान ने मन से विचार किया ॥१॥

श्राभास — ननु किमित्येवं विचारेगा कर्तव्यमिव हि प्रियं तद्गमनेनैव भविष्यती-त्याशङ्कच तन्निराकरणार्थं भगवदिच्छया जातोत्कर्षं गृहं वर्णयति महाहें ति सार्धेन।

श्राभासार्थ - इस प्रकार विचार करने से क्या होगा ? उसका प्रिय करना है, तो वह उसके घर जाने से होगा, इस शङ्का के मिटाने के लिए विचार मात्र करने से भगविदच्छा होते ही उसके गृह का उत्कर्ष हो गया अर्थात् गृह सर्वोत्तम बन गया, जिसका वर्णन 'महार्होपस्करै' इस डेढ़ श्लोक से करते हैं।

श्लोक-महाहींपस्करैराट्यं कामोपायोपवृंहितम् । मुक्तादामपताकाभिवितानशयनासनैः। घूपैः सुरिमिमिदीपे स्रागनधरीप मण्डितम् ॥२॥

श्लोकार्थ — सब प्रकार की घर के योग्य बहुमूल्य वाली सामग्री से घर सुसज्जित हो गया। जिसमें काम को बढ़ाने वाला वस्तुएँ घरी हैं। मोतियों की माला, पताका, चँदोवा, सोने के लिए शय्याएँ ग्रादि सब सजी हुईँ हैं। सुगन्धि घूप, दोप, फूलों की मालाएँ ग्रौर चन्दन ग्रादि सिद्ध हुए धरे थे ग्रर्थात् तैयार रखे हुए थे ॥२॥

सुबोधिनी - यथा प्राकृतमपि गृहं भगवदि-च्छ्येवं जातं, एवं सापि गोपिकात्त्या भविष्य-तीति प्राकृतायास्तथात्व कर्तव्यमिति प्रियेच्छा युक्त व। महाहाण्यमूल्यानि गृहादीनि पात्रादी-न्यूपस्करा यस्य तैर्वाऽऽढ्यं सपन्नं। कामोपायाः कामशास्त्रोक्तानि साधनान्युद्दीपकानि चित्राणि पुष्पादिसंपत्तिः इन्दुर्मन्दिरमित्यादीनि तैरुपत्रृं-हितं लौकिकस्तच्छास्त्रीयश्चोत्कर्ष उक्तः। म्रलौ-

किकोत्कर्षमाह मुक्तादामभिः पताकाभिश्च बहि-मंण्डितम्, वितानैश्चन्द्रातपत्रैः शयनासनैः शयना-र्थमुपवेशनार्थं च सुखस्पर्शास्तरणैः प्रत्यहं वैशेषि-करिप मण्डितमित्याह धूपेरिति । भ्रगरुसम्भवा श्रामोदाः दीपा श्राग्निमयाः मिर्गिमयाः स्राग्निगं-न्धेश्च शैत्यार्थं सर्वत्र लेपनं मण्डनम् । एवं त्रिवि-धोप्युत्कर्षः भगवदिच्छया तस्मिन् गृहे जात उक्तः ॥शा

व्याख्यार्थ - जैसे कुब्जा का लौकिक साधारएा घर भी भगविदच्छा से बैसा हो गया, इस प्रकार कुब्जा भी गोपियों के समान होनी चाहिए, बैसी भगवान् की इच्छा योग्य ही है। गृह के सब भाग, पात्र म्रादि सर्व सामग्री म्रमूल्य थी, जिससे सारा गृह भरपूर हो गया था। इस प्रकार गृह का लौकिक उत्कर्ष वर्णन कर ग्रब शास्त्रीय उत्कर्ष कहते हैं। काम शास्त्र में जो काम को बढ़ाने वाली सामग्री कही है, वह सब टौयार थी, जैसे कि चित्र, पुष्प मालाएँ तथा उद्दीपक रसायन ग्रादि । ग्रब म्रलौकिक उत्कर्ष का वर्णन करते हैं, मोतियों के गुच्छों से, पताकाम्रों से गृह के बाहर का भाग

सुशोभित था। भीतर का भाग चँदोवा एवं सोने तथा बैठने के लिए पल क्रु ग्रादि जिसको स्पर्श करने से सुख उत्पन्न हो. वैसे कोमल बिछौने ग्रादि थे। फिर नित्य विशेष प्रकार से उनको सुसज्जित किया जाता था। इसके सिवाय सुगन्ध के लिए धूप, प्रकाशार्थ मिएामय दीप, शीतलता ग्रादि के लिए चत्वन, पुष्प मालाएँ, इसी भाँति सुशोभित गृह का तीन तरह से उत्कर्ष भगवदिच्छा से हुग्रा।।२।।

श्राभास — ततो गते भगवति यद्वक्तव्यं तदाह गृहं तमायान्तिमिति ।

ग्राभासार्थ-पश्चात् भगवान् के पधारने पर कुब्जा ने प्रेम पूर्वक सत्कार किया, जिसका वर्णन 'गृहं तमायान्त' श्लोक में करते हैं।

श्लोक-गृहं तमायान्तमवेश्य सासनात् सद्यः समुत्थाय हि जातसंभ्रमा । यथोपसङ्गम्य सखोभिरच्युतं सभाजयामास सदासनादिभिः ॥३॥

श्लोकार्थ—घर में पधारते हुए भगवान को देखकर वह कुढ़ जा शीघ्र ही श्रासन से उठकर ग्राते ही घबरा गई, फिर सावधान हो सिखयों के साथ ग्राकर भगवान से मिली, ग्रनन्तर ग्रासन ग्रादि देकर उनका सर्वथा सस्कार किया ॥३॥

मुबोधिनी - भगवदिच्छाविषयत्वादगृहस्यापि कर्मता, यतस्तं ताहशं भगवन्तमायान्तमवेश्य तथेवासनादुत्थाय प्रथमं जातसंभ्रमा जाता इति कर्तव्यतामूढा जाता। युक्तश्चायमर्थः। ततः यथावदुपसङ्गम्य सखीभिः सहिता सभाजया- मास । ननु कान्तोयं पूजया विलम्बितो निवृत्त-कामो भवेत्तत्राह ग्रचपुतिमिति । सदासनादिभि-रिति । सुवर्णभयाद्यासनानि शय्यामयानि वा ग्रनुपभुक्तानीति सत्पदेन ज्ञापितम् ॥२॥

व्याख्यार्थ इस श्लोक में भगवान की इच्छा का विषय 'गृह' है, अतः गृह भी कर्म है, इसलिए 'अवेक्ष्य' किया के 'गृहं' ग्रोर 'तं' दो कर्म हुए, जिसका सम्बन्ध इस प्रकार समभाता, भगवान ने इच्छा की थी कि कुब्जा का गृह सर्व प्रकार सुन्दर हो जावे, अतः भगवान ने ग्राते ही प्रथम घर को देखा प्रचात कराया, जिससे गृह कम है ग्रौर कुब्जा ने तो भगवान को देखा, जिससे 'तं' कर्म है। कुब्जा भगवान को ग्रपने गृह ग्राते हुए देखकर ग्रासन से सहसा उठी, तो घबरा गई, क्यों कि ग्रन्तः करगा में यह विचार हुग्ना कि इनका स्वागत मैं कैसे कर सक्षा जिससे ही घबराहट हुई, थोड़ी देर के बाद मन को सम्भाल सिखयों के साथ भगवान से मिलकर उनका सर्व प्रकार सस्कार करने लगी।

यह कान्ते हैं, यदि पूजन आदि में विशेष समय लग जाएगा, तो उसका काम सान्त हो

जाएगा, इसके उत्तर में कहते हैं कि इनका काम देरी हो जाने पर भी शान्त न होगा, इसलिए शुक-देवजी ने यहाँ श्रापका नाम 'श्रच्युत' दिया है, जिसका भावार्थ है कि ग्राप जैसे पूर्ण है, वैसे सदा पूर्ण ही रहते हैं, उसके पूर्ण स्वरूप में किसी प्रकार, किसी ग्रंश की कमी नहीं होती है। ग्रासन ग्रादि वस्तुग्रों से भी सम्मान किया ग्रर्थात् सुन्दर सुवर्ण के ग्रासन, श्रेया भी दिए। 'सत्'ग्रासन का विशेषग्र है, जिसके देने का ग्राशय है कि वे ग्रासन ग्रादि सर्व पदार्थ नवीन हैं, किसी ने ये ग्रपने काम में नहीं लिये हैं।।३।।

श्लोक—तथोद्धवः साधुतयाभिपूजितो न्यषीददुर्व्यामिभमृश्य चासनम् । कृष्णोपि तूर्णं शयनं महाधनं विवेश लोकाचरितान्यनुद्रतः ॥४॥

श्लोकार्थ — उद्धवजी का भी साधुपन से सत्कार किया । वे सत्कार पाकर ग्रासन का स्पर्श कर पृथ्वी पर बैठ गए, श्लीकृष्ण भो लोकरीति का ग्रनुकरण करते हुए शीघ्र ही जाकर ग्रमूल्य शैया पर बिराजे ॥४॥

सुबोधिनी— तथैव उद्धवोपि पूजितः परं साधुतया, अनेन भगवान् भर्गृ तया पूजित इति ज्ञायते । कामो हि दोषात्मक इत्यर्थाद् व्यावृत्तिः फलति । उद्ध्यमिवोपिवष्टः आसनमुपस्पृद्येति राजधर्मपिरज्ञानं निरूपितम् । तस्याः कृत्ये जाते भगवानिप स्वकार्यं कृतवानित्याह कृद्गोपीति । तदर्थाथंमारोपिते कामे क्षणं विलम्बस्चे ज् जगत् काममयमेव स्यादिति तूर्ग्मेव शयनं विवेश । नत्वनिदिष्टमुपभुक्तमनुपभुक्तं वा भवेदिति भगवदर्थं वान्यार्थं वेत्यपि शङ्कां व्यावतंयितुमाह महाधनमिति । महद् धनमुत्पादनार्थं यस्य तद-

प्युत्कृष्टं भगवदर्थमेवेति विवेशेति पूर्वोपवेशस्थानाद् विविक्त इति ज्ञापियतुम् । ननु भगवानिकल्ष्टकर्मा किमित्येवं प्रार्थनाव्यतिरेकेगा स्वयमेव गत इति चेत्तत्राह लोकाचरिताननुवत इति । सा हि लौकिकी लोकरीत्यैव ग्राह्ये ति तस्यास्त-थैव मनोरथः सा गृहस्थवदीश्वरवद्भावं न जानाति गुप्तत्वात्, खङ्गव्यवहारं तु जानाति प्रकटत्वात्, ग्रतस्तथैव मनोरथ इति लोकानां साधारणानां चरितानि भगवान्प्यनुवतो जातः। नत्वनुवादकमेतत्पदं निरोधविरीधापत्तोः ॥४॥

द्याख्यार्थ — कुब्जा ने भगवान् की पूजा पित भाव से की ग्रौर उद्धवजी का पूजन भक्त समभ कर किया। यों समभा जाता है कि जिससे दोष रूप काम की उद्धवजी में निवृत्ति दिखाई। उद्धवजी को राजधर्म का पूर्ण ज्ञान है, ग्रतः ग्राप ग्रासन पर न बौठकर केवल उसका स्पर्श कर पृथ्वी पर बौठ गए। कुब्जा को जो कुछ करना था, उसके हो जाने के ग्रनन्तर भगवान् भी ग्रपना कृत्य करने लगे। कुब्जा के मनोरथ की सिद्धि के लिए धारण किए हुए काम की पूर्णता करने में थोड़ा भी यदि भगवान् विलम्ब करते, तो सम्पूर्ण जगत् काम मय ही हो जाता। इसलिए ग्राप शिघ्र ही शैया पर जाकर बिराजे, किन्तु वह शैया नवीन थी, किसी ने ग्रपने काम में नहीं ली थी एवं कुबरी ने ही दिखाई थी एवं बहुमूल्य थी, जिससे यह शङ्का भी मिट गई कि यह शैया ग्रन्थ किसी के लिए है वा भगवान् के

लिए है तथा बहुमूल्य थी। इससे भी उसकी उत्कृष्टता तथा भगवान् के लिए ही है, यह सिद्ध हो गया था। जहाँ शैया धरी थी, वह स्थान भी जहाँ प्रथम बिराजे थे, उस स्थान से पृथक् एवं एकान्त में था। भगवान् ग्रिक्लष्टकर्मा हैं, वे बिना प्रार्थना के स्वयं वहाँ कैसे गए? जिसके उत्तर में कहते है कि था। भगवान् ग्रिक्लष्टकर्मा हैं, वे बिना प्रार्थना के स्वयं वहाँ कैसे गए? जिसके उत्तर में कहते है कि 'लोकाचरिताननुवत' भगवान् ने इस समय लौकिक चरित्र करने का सङ्कल्प कर लिया, ग्रतः स्वयं गए। कुब्जा लौकिकी छो है, लौकिक रीति को हो जानती है, उसका वैसा ही मनोरथ है, वह गृहस्थ के समान भाव को जानतो हैं, ईश्वर भाव गुप्त होने से नहीं जानती है। धिवट व्यवहार प्रसिद्ध होने से जानती है, ग्रतः उसके मनोरथ के ग्रनुकल लोक रीति से ही वह ग्रहण् करने के योग्य है। भगवान् भी साधारण लोगों के समान चरित्र करने लगे। यों कहना ग्रनुवाद नहीं समभना चाहिए, किन्तु भी साधारण लोगों के समान चरित्र करने लगे। यों कहना ग्रनुवाद नहीं समभना चाहिए, किन्तु वास्तविक यों किया है। यदि यों न करे, तो कुब्जा का निरोध सिद्ध न होवे, ग्रतः निरोध सिद्धि के लिए भगवान् ने इस प्रकार की लीला की है ।।।।।।

श्राभास - ततः सापि गतेति तस्याः संस्कारपूर्वकं गमनमाह ।

ग्राभासार्थ—ग्रनन्तर वह भी वहाँ गई, उसके संस्कारपूर्वक जाने का वर्णन 'सा मज्जनालेप' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—सा मज्जनालेपदुकूलभूषरग-स्नग्गन्धताम्बूलसुधासवादिभिः। प्रसाधितात्मोपससार माधवं सन्नीडलोलोत्स्मितविभ्रमेक्षितैः॥४॥

श्लोकार्थ — वह भी स्नान, चन्दन का लेपन, वस्त्र, श्राभूषण, पुष्पों की माला, सुगन्धित ग्रत्तर ग्रादि, ताम्बूल ग्रौर ग्रमृत के समान ग्रासव ग्रादि पदार्थों का पान ग्रादि से ग्रपने शरीर को सर्व प्रकार सजाकर ग्रथित भोग योग्य बनाकर, लाज युक्त लीला से हँसती तथा विलास युक्त दृष्टि से देखती हुई लक्ष्मीपित के पास ग्रा पहुँची ॥५॥

सुबोधिनी — ग्रालेपं सुगन्धादिभिः स्नानार्थं-मेव भगवदिच्छया पूर्वमेव तस्यास्तथात्वम्, सुधा-सव इति शक्त्यर्थं देहिवस्मरणार्थं च कामशास्त्रो-क्तद्रव्यपानमुक्तम् । श्रादिशब्देन तथोद्बोधकानां पदार्थानामपि चन्द्रावर्तादीनां स्थापनम् । एवमेतैः प्रसाधितशरीरा तद्भावापन्ना लक्ष्मीपितरयमिति तथाकरणे शङ्कारिहता माधवमुपससार । तया भगवित सर्वे भावाः स्वान्तः स्थिता क्रमेण

<sup>+ &#</sup>x27;ये यथा मां प्रपद्यन्ते तांस्तथैव भजाम्यहम्' इस गीता श्लोक के भाव की चरितार्थता हिष्ट-गोचर होती है—श्रनुवादक

सूचिता इत्याह सवीडेति । स्त्रीभावात् प्रथमसम्ब-न्धे बीडा, ततो हासः प्रवृत्तायाः ततो भगवध् -ष्टानां सादरं निरीक्षणं,ततोप्यभिलिषतानां भाषणं

सूनृतं, सयमग्रे कमो भगवता कर्तव्य इति प्रथम-तस्ताहशीं चेष्टां कूर्वाणैव गतेत्यर्थः ॥५॥

व्याख्यार्थ - भगवदिच्छा से उसको संस्कृत करने योग्य सर्व पदार्थ सिद्ध हुए घरे थे, जिनसे कुञ्जा ने प्रथम स्नान कर चन्दन ग्रादि से शरीर पर लेप किया, वस्त्र तथा ग्राभूषण पहने ग्रमृत सम श्रासव पीये, जिनसे शरीर में स्फूर्ति हो ग्रीर नशे से देह की विस्मृति हो. यों करने से यह बताया है कि काम शास्त्र काम केलि करते समय जिन पदार्थों का पान करना चाहिए, वे पान किए; ग्रादि शब्द से यह भी बताया कि वहाँ ग्रायुर्वेद शास्त्रोक्त चन्द्रोदय ग्रादि रस भी घरे थे, जिनके सेवन से काम की जागृति होती है, इस प्रकार इन पदार्थों के सेवन से शरीर को सुसंस्कृत कर उस भाव को प्राप्त हुई। यों करने में इसको कुछ भी शङ्का न हुई; क्यों कि उसने समभा कि जिसके पास जा रही हूँ वे लक्ष्मीपति हैं, श्रतः निःशङ्क होकर माधव के पास पहुँची । उसने भगवान् के लिए अपने अन्तः स्थित सर्व भाव कम से सूचित किए, जिसका वर्णन करते हुए कहते हैं कि कुब्जा ने भगवान् को पित और श्रपने को स्त्री समका, श्रतः प्रथम सम्बन्ध के समय जैसे लौकिक स्त्रियां लाज करती है, वैसी इसने भी लज्जा की । पश्चात् जब केलि में प्रवृत्त हुई, तब हास करने लगी । ग्रनन्तर भगवान् की चेष्टाग्रों को श्रादरपूर्वक देखने लगी। भगवान् की चेष्टाश्रों मे से जिस प्रकार की केलि की इच्छा हो, उसको भाषए। द्वारा प्रकट कहने को सूनृत कहते हैं, इस प्रकार सर्व क्रिया कुब्जा ने की। आगे भगवान के साथ भी यह कम करेगी, अतः प्रथम से हो इस प्रकार की चेष्टा करती हुई ही गई है ॥५॥

श्राभास - ततः सा कान्ता जाता भगवद्धमिवशात्ततो यथाभिलिषतं कृतवानित्याह श्राहयेति ।

म्राभासार्थ - कुब्जा कान्ता हुई, जिससे उसमें भगवान के धर्मों का प्रवेश हुम्रा, म्रतः जैसे भग-वान् ने चाहा वैसा ही उसने किया, इनका वर्णन 'म्राह्य कान्तां' श्लोक में करते हैं।

श्लोक - ग्राह्य कान्तां नवसङ्गमिह्या विशिङ्कतां कङ्कृणभूषिते करे। प्रगृह्य शय्यामधिवेश्य रामया रेमेऽनुलेपार्परापुण्यलेशया ॥६॥

श्लोकार्थ-नव सङ्गम के कारण अञ्जा ग्राने से शङ्कावाली कान्ता के कङ्कण से शोभित हाथ को पकड़कर शैया पर बिठाकर उससे रमएा करने लगे, जिसका केवल भगवान् को चन्दन ग्रर्पण करने का ही पुण्य था, उस पुण्य का यह फल भगवान् ने इसको दिया ॥६॥

सुबोधिनी - स्वतः प्रवृत्यभावे हेतुमाह नव-सङ्गनिह्या विशिङ्कतामिति । निकटे गतायाः शङ्खायामाह । कङ्कणैभूं विते करे प्रगृह्यति ।

कङ्क्रणानां परिधानं सुवासिन्या ग्रस्यास्त् भगव-द्वचितरिक्तः पतिनस्तिति भगवां अते न परि-गृल्लीयात् तदा कङ्कणपरिधानं व्यर्थमेव भवेदिति

सुचितम् । शय्यामधिवेश्येति प्रथमं प्रथमसुरतमे-वोक्तम् । नन्वेषा का, स्त्रीसंबन्धा न सर्वत्र कर्तव्या इति तत्राह रामयेति । भोगार्थमेवैषा स्त्री । 'नाग्नि चित्वा रामामुपेया'दिति विशेषनिषेधादन्यदा तया संबन्धो न दोषाय । नन्ववश्यं सुखानुभवे धर्मो हेतुः । तितः परमानन्दं कथमनुभवतीत्याश-ङ्कचाह अनुलेपापं गपुण्यलेशयेति । अनुलेपापं गा-दन्यानि पुण्यानि लेशमात्राणि यस्याः । श्रनुलेपा- र्पणस्य वा पुण्यमात्रं लेशो यस्याः। भ्रथवा सा त्वनुलेपार्पगपुण्यलेशयुक्तं वातुस्तस्याः एव कृतः। भगवान् स्वयमेव रैमे तावत्फलं स्व-यमेवाधिक दत्तवान्, न तु कर्मगा जातिमति तथोक्तम् । ग्रथवा । भगवान् सर्वसमर्थः । तस्या-स्तावन्मात्रमेव सुखं दत्तवानिति ज्ञापियतुं तथो-क्तम् ॥६॥

व्याख्यार्थ - कुब्जा भगवान् के पास गई, किन्तु वहाँ जाते ही प्रथम सङ्गम के कारण लजा श्राने से स्वयं प्रवृत्त होने में सङ्कोच करने लगी। श्रतः भगवान् ने कङ्कणों से सुशोभित हाथ को पकड़ कर शैया पर बिठाया । कङ्कम्ण घारण सुवासिनियों का चिन्ह है, इसका पति भगवान् के सिवाय म्रन्य कोई नहीं है। यदि भगवान् इसको ग्रहण न करे, तो इसका कङ्करण धारण करना ही व्यर्थ हो जाए। शैया पर पास में बिठाना, यह प्रथम सुरत है। इसके साथ जो प्रथम सुरत किया, तो यह कौन है ? सर्वत्र स्त्री के साथ सम्बन्ध नहीं करना चाहिए, इसके उत्तर में कहते हैं कि 'रामया' यह स्त्री भोग के लिए ही है।

वेद में कहा है कि 'नागिन चित्वा रामामुपेयात्' ग्रगिन चयन कर स्त्री के साथ सङ्गम नहीं करना चाहिए, यह विशेष अवस्था में निषेध है। दूसरे समय में इस प्रकार स्त्री से सम्बन्ध करना दोष नहीं है। धर्म करने से सुख की प्राप्ति होती है, किन्तु यह तो परमानन्द का अनुभव कर रही है, इस का क्या कारण है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि भगवान को चन्दन म्रपंण किया, जिसके सिवाय म्रन्य पुण्य तो नाम मात्र है म्रथवा चन्दन म्रपंगा किया, जिसके पुण्य का यह फल लेश मात्र है म्रथवा चन्दन के ग्रर्पण के पुण्य की लेशवाली यह है, श्रतः भगवान ते इसको रमण में गौण रख स्वयं मुख्य रूप से रमण करने लगे। इतना फल भगवान् ने आप ही इसको विशेष दिया, न कि यह परमानन्द; इसको कमं के फल से मिला है। श्रथवा भगवान् सर्व समर्थ हैं, इसको इतना ही फल स्वेच्छा से दिया है, यह जताने के लिए वैसा कहा है।।६।

श्रामास—ततः सापि लब्धधाष्ट्यां स्वाभिलषितं कृतवतीत्याह सेति ।

म्राभासार्थ-म्रनन्तर वह भी निर्लं बन गई, जिससे म्रपनी इच्छानुकूल करने लगी। जिसका वर्णन 'सानङ्ग तप्त' श्लोक में करते हैं।

श्लोक — सानङ्गतप्तकुचयोहरसस्तथाक्ष्णो-जिझन्त्यनन्तचरणेन रुजो मृजन्ती। दोभ्यां स्तनान्तरगतं परिरभ्य कान्तमानन्दमूर्तिमजहादितिदीर्घतापम्।।७॥ श्लोकार्थ — वह कुब्जा काम से तप्त स्तन, छाती तथा नेत्रों के संताप को भगवान् के चरणों को सूँघ कर मिटाती हुई ग्रपने स्तनों को मध्य में लाकर ग्रानन्द स्वरूप कान्त को दोनों भुजाग्रों से जोर से ग्रालिङ्गन कर, बहुत दिन के काम-ताप को शान्त करने लगी ।।।।।

सुबोधिनी - सा सैरन्ध्री अनङ्गेन तप्तयोः कुचयोः, षष्ठ्येषा । उरसः वक्षःस्थलस्य अनन्त-चरणेन एतेषां रुजं मृजन्ती जाता । स्वरूपतः केनिचत्सम्बन्धेन वेत्याशङ्क्रच तापस्योभयत्र व्याप्तत्वाद् बहिःस्पर्शेन तापापगमेपि अन्तस्तापिनवृत्त्यर्थमुपायमाह । जिद्यन्तीति । अर्थादनन्तचरण्येम, अनन्तत्वादेव पर्यायेण तापनाशो निवारितः । तथा सित शोद्यं तापाभावो न स्यात् न केवलं दुःखाभाव एव तस्याः फलितः किन्तु परमानन्दो-

प्यनुभूत इत्याह दोभ्यामिति । पूर्वमेव स्तनान्तरे हृदये निविष्टं अन्तर्यामिणं बहिर्दोभ्यामालिङ्गच तापं जहा । स्तनान्तरागतं वा, कान्तत्वात् तथा-करणे नापराधः । न केवलं पर्यवसानवृत्त्या सुख-जनकत्वं किन्तु स्वरूपतोपि तथात्विमत्याह आन-न्दम्तिमिति । अत एव अतिदीर्घमपि त्रिविधमपि तापं जहा, कामताप एव वा जन्मकोटिष्वनुस्यूतो दीर्घो भवति ।।।।।

व्याख्यार्थ — कुब्जा ने बाहर तथा भीतर के ताप को इस प्रकार मिटाया, प्रथम बाहर का ताप, जिससे स्तन, छाती एवं नेत्र संतप्त थे, उसको भगवान् के चरण से सम्बन्ध कर ग्रर्थात् उसका स्पर्श कर मिटाया ग्रीर ग्रन्दर के ताप को चरणों को सूँ घकर उसकी गन्ध से मिटाया। भगवान् को ग्रन्त कह कर यह भाव दिखाया है कि ताप कमशः शान्त नहीं हुग्रा, किन्तु सर्व ताप साथ ही नष्ट हो गए। जिससे कुब्जा के केवल ताप का दुःख मिटा, यों नहीं है किन्तु उसको परमानन्द का भी ग्रनुभव होने लगा, जिसको स्पष्ट करते हुए कहते हैं कि स्तनों के मध्य भाग हृदय में स्थित ग्रन्तर्यामी को बाहर प्रकट कर भुजाग्रों से ग्रालिङ्गन करते हुए ताप को मिटाया ग्रथवा स्तनों के मध्य में ग्राए हुए को ग्रालिङ्गन किया, यों करने में कोई दोष (ग्रपराध) नहीं है; क्योंकि वे कान्त हैं ग्रीर यह ग्रालिङ्गन केवल ग्रन्त तक सुखजनक नहीं है, किन्तु स्वरूप से भी ग्रानन्द देने वाले हैं; क्योंकि वे ग्रानन्द स्वरूप हैं, इसलिए ही तीन प्रकार का ताप नाश हुग्रा। यह काम-ताप जो कोटि जन्मों से तप्त कर रहा था, वह भी ग्रब मिट गया।।।।।

श्राभास -- एवमनुलेपापंगाफलमुक्त्वा फलानुभवार्थं या भगवतः सेवा कृता रितरु-त्पादिता तस्याः फलं वक्तव्यमिति तन्निरूपयित सेविमिति त्रिभिः।

ग्राभासार्थ—इस प्रकार केवल चन्दन ग्रर्पण का फल वर्णन कर, फल के ग्रनुभव के लिए जो भगवान् की सेवा की ग्रौर रित को उत्पन्न किया, जिसका फल भी कहना चाहिए, वह 'सैवं' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—सैवं कैवल्यनाथं तं प्राप्य दुष्प्रापमीश्वरम् । श्रङ्गरागापंग्रोनाहो दुर्भगेदमयाचत ॥६॥

श्लोकार्थ-मोक्ष के स्वामी, ग्रति दुर्लभ, ईश्वर को केवल चन्दन ग्रपंग करने से प्राप्त किया। ग्राश्चर्य है कि फिर भी वह मन्द भाग्या रही; क्योंकि उसने यह (श्लोक ह में) माँगा ॥ =॥

सुबोधिनी-इदं हि पूर्वस्माद् उत्कृष्टमिति वरत्वेन पर्यवसितम्, तथा सति न फले काचिन् मर्यादा इयदेवेति; तथापि भाग्यमेवाल्पमिति बुद्धिस्तादृश्येवेत्यल्पमेव याचितवतीति शुकस्तां निन्दति दुर्भगेदमयाचतेति । दातरि समर्थे प्रस-न्ने उप्यल्पयाचनं भाग्याभावादेव भवति। सा पूर्वोक्ता एवं जाता तं तथोपकारिणं स्वयमेवागत्य

सर्वसुखदातारं कैवल्यस्यापि नाथं सर्वे रेवोपायै-र्दु ब्रापमीश्वरत्वात्, ग्रन्यथा साधनाधीनः स्यात्। ताहशमपि प्राप्य मोक्षं गोपिकावदवस्थां वा न प्रार्थितवती किन्तु कालपरिच्छिन्नं भगवत्सम्ब-न्धमेव । यद्यपि स्वरूपतो महान्, तथापि कालेन परिच्छिन्नः फलत्वान्न सोधनतामापद्यते, भ्रतो दुर्भगैव ॥ द॥

व्याख्यार्थ — यह सम्बन्ध पहले से उत्कृष्ट है, इसलिए यह वर दिलाने वाला हुआ है। मों होते हुए भी फल की प्राप्ति में कोई मर्यादा नहीं है कि इतना ही मिलेगा, तो भी इसका भाग्य ही ग्रल्प है, जिससे इसकी बुद्धि वैसी हो गई ग्रीर मांग भी बहुत कम है, इसीसे शुकदेवजी उसकी निन्दा करते हुए कहते हैं, कि 'दुर्भगेदमयाचत' जब देने वाले समृद्ध हैं, प्रसन्न होने से देना चाहते हैं, तब थोड़ा मांगना मन्द भाग्य का चिन्ह है श्रीर यह श्रच्छे भाग्य न होने से यों श्रल्प मांगा जाता है।'

वह कुब्जा, इस प्रकार उपकार करने वाले, ग्राप ही पधार कर सर्व सुख देने वाले, मोक्ष के स्वामी, सर्व प्रकार के उपायों से जो प्राप्त नहीं होते हैं, जो ईश्वर होने से दुष्प्राप्य हैं, यदि ईश्वर न होवे तो साधनों के म्राधीन होवें, वैसे प्रभु को प्रसन्न पाकर भी उनसे मोक्ष वा गोपिकाम्रों जैसी ग्रवस्था की प्रार्थना न कर केवल कुछ समय के लिए सम्बन्ध की प्रार्थना की है, ग्रतः दुर्भगा है। यद्यपि यह मांग भी स्वरूप से उत्तम है, किन्तु काल से परिछिन्न है। म्रर्थात् थोड़े समय का सम्बन्ध मांगा है, तो भी फलस्वरूप होने से साधन रूप नहीं है ॥५॥

श्रामास-याचनमाह श्राहोध्यतामिति ।

आभासार्थ — कुब्जा ने मांगा उसका वर्णन 'आहोष्यता' श्लोक में करते हैं -

श्लोक-ग्राहोध्यतामिह प्रेष्ठ दिनानि कतिचिन्मया। रमस्व नोत्सहे त्यक्तुं सङ्गं तेम्बुक्हेक्षरा ॥ १॥

श्लोकार्थ — हे प्यारे ! कुछ दिन तो मेरे साथ यहाँ रहो, हे कमलतेत्र ! ग्रापका सङ्ग मैं नही छोड़ सकती हूँ, ग्रतः यहाँ रहकर मेरे साथ रमण करो ॥६॥

त्यर्थः । किमित्येवं प्रार्थ्यत इत्याशङ्कायामाह रमस्व । ननु कोयं निर्वन्ध स्रयमेव वर इति,

सुबोधिनी—इहैवोध्यतामिति विवाहस्याकृत- | प्रेष्ठे ति । परमप्रियस्तथोच्यत इति, तत्राप्यन्तर्या-त्वात् वृवचिच्छयनं कर्तव्यं तदिहैव कर्तव्यमि- मिवत् स्थिति वारयति कतिचिद्दिनानि महा सह मोक्षादिर्वा कथं न प्रार्थ्यत इत्याशङ्कचाह नोत्सहे | हट्ट्वैव सर्वसुखदायककामोद्बोधकेति वा ॥६॥ त्यक्तं सङ्गं ते इति । तत्र हेतुरम्बुरहेक्षरोति ।

व्याख्यार्थ — यहीं रहो, इन शब्दों के कहने का भावार्थ ग्रावार्य श्री स्पष्ट करते हुए कहते हैं, कि कुब्जा के इन शब्दों का तात्पर्य यह है कि भगवान को कहती है कि ग्रापने ग्रब तक विवाह तो किया ही नहीं है, तो कहीं भी ग्राप सोजाग्रोगे, जिससे तो यहीं शयन करना चाहिए। यदि ग्राप कहो कि तुम्हारे पास कैसे सो जाऊं? यों क्यों कहती हो ? इसके उत्तर में वह फिर कहती है कि ग्राप मेरे परम प्यारे हैं, इसलिए यों कहती हूँ भीर मैं यों ग्रन्तर्यामि स्थित के रूप से रहने को नहीं कहती हूँ किन्तु कुछ दिन ग्रीर मेरे साथ रमए। करो। ग्रब यदि कहो कि इस प्रकार का ग्राग्रह वर रूप से क्यों मांग रही हो ? मोक्ष ग्रादि ग्रन्य उत्तम वर क्यों नहीं मांगती हो ? इस पर वह कहती है कि ग्राप कमल नेत्र हैं. ग्रापको देखने से ही सर्व प्रकार के सुख की प्राप्ति हो जाती है तथा काम जागृत होता है, ग्रत: ग्रापका सङ्ग छोड़ नहीं सकती हूँ।।।।।

श्रामास—भगवान् यद्यपि बह्वेव मुखं दास्यामोति विचारितवान् तथापि याचितं दत्तवानित्याह तस्ये कामवरं दत्वेति ।

ग्राभासार्थ — यद्यपि भगवान् ने कुब्जा को ग्रति सुब देने का विचार किया था, किन्तु हत भाग्या ने जो ग्रल्प मांगा तो वही दिया,जिसका वर्णन 'तस्यै कामवरं दत्वा' क्लोक में करते हैं।

श्लोक—तस्यै कामवरं दत्वा मानयित्वा च मानदः । सहोद्धवेन सर्वेशः स्वधामागमदित्रतम् ॥१०॥

श्लोकार्थ — उसकी इच्छा के अनुसार मान देने वाले सर्वेश्वर भगवान् ने उसका सम्मान करके काम का वर दिया। अनन्तर कुब्जा से सत्कार पाकर उद्धवजी के साथ अपने धाम आए॥१०॥

सुबोधनी —सत्यसङ्कल्पत्वात् स्वविचारित-मिष दत्तवानित्याह मानियत्वेति । तां मानित-वान् । भगवान् हि मोक्षं भक्तिं च दातुमागतः येभ्यो दास्यति तन्मध्ये एतामप्यङ्गीकृतवानि-त्यर्थः । चकारादात्मानमिष । मानद इति भग-वान् सर्वेभ्यो मानं ददातीति, स्वधमि अस्यै च मानं दत्तवान्, ततो बहिरागत्य उद्धवेन सहितः तदिच्छानुसारेण धर्मान्तरमिष परिगृह्य कार्ये

संपन्ने पुनः सहजमेव धर्मं गृहीतवानित्याह ।
सर्वेश इति । ग्रनेन तस्या यथा कियद्दिनरमणं
भवति तथैव कृतवानित्यपि लक्ष्यते । यथा नार-दस्य मायया क्षरामध्ये षष्टिसंवत्सरप्रतीतिः तथा-स्या ग्रपीति । इतोगतस्य पुनरागमनाभावः सूचितः। नन्वाकाङ्क्षया पुनर्गच्छेदित्याशङ्कचाह । ऋद्विमत् स्वधामागमदिति ॥१०॥

व्याख्यार्थ — इलोक में भगवान् को मानद कहा है अर्थात् सबको मान देने वाले हैं. अतः इसका मान किया। जिसके रहस्य को आचार्य श्री प्रकट करते हुए कहते हैं कि भगवान् सत्य

सङ्कल्प हैं। ग्रापने कुब्जा को भी उनकी गएना में विना था, जिनको मोक्ष तथा भक्ति देने के लिए ग्राप ग्राए हैं। ग्रतः उस सङ्कल्प को सत्य करने के लिए याचना न होने पर भी वह भी दिया। ग्रापने स्वधमें से कुब्जा का यही मान किया कि भगवान् सर्वेश हैं, ग्रतः उसकी इच्छा के ग्रनुसार मानव धर्म भी ग्रहण कर वह उसका मनोरथ पूर्ण किया। जिसके पूर्ण हो जाने के ग्रनन्तर फिर वही ग्रपना सहज ईश्वर-धर्म ग्रहण कर लिया। इससे यों भी समक्षा जा सकता है कि जैसे कुछ दिन रमण हो वैसे ही किया। जिस प्रकार भगवान् ने ग्रपनी माया शक्ति से नारद को क्षणा में की हुई लीला को साठ संवत्सरों में हुई को प्रतीति करवाई थी, वैसे ही यहां भी कुब्जा को इससे यह बताया है कि यहां से जाने के पश्चात् मेरा ग्राना ग्रसंभव है। ग्रतः यह शङ्का नहीं करनो कि यदि ग्राकांक्षा भी हो तो मैं फिर ग्रा जाऊँ ? क्योंकि ग्रीर इच्छा हो जब फिर चला जाऊँ ? जहां मैं जा रहा हूँ वहां मेरे बहुत समृद्धि वाले धाम हैं इसलिए यहां ग्राने की इच्छा होगी ही नहीं यों कह कर ग्रपने समृद्ध धाम को चले ग्राये।।।१:।।

ग्रामास—ग्रत एव भगवन्तं प्राप्य स्वयं न किश्चित् प्रार्थनीयम् । भगवानेव यतक-रिष्यित तत्करोतु, ग्रन्यथा स कुमनीष्येव भवतीत्याह । दुराराष्ट्यमिति ।

ग्राभासार्थ — इस कारण से ही, भगवान् को प्राप्त कर उनसे स्वयं कुछ भी देने के लिए प्रार्थना नहीं करनी, भगवान् को जो कुछ करना वा देना हो वह करें वा देवें, जो इस प्रकार नहीं करता है वह मूर्ख है, जिसको 'दुराराध्यं' श्लोक में कहते हैं —

श्लोक —दुराराध्यं समाराध्य विष्णुं सर्वेश्वरेश्वरम् । यो वृग्गीते मनोग्राह्यमसत्त्वात्कुमन ष्यसौ ॥११॥

श्लोकार्थ — सब ईश्वरों के ईश्वर दुराराध्य भगवान को श्राराधना से प्राप्त कर जो जीव प्रसन्त हुए, उन परमात्मा से श्रपनी मनोऽनुक्ल याचना करता है, वह मूर्ख है ॥११॥

सुबोधिनी—प्रथमतः स म्राराधियतुमेवा-शक्यः, स्रत एवास्मदादयो मुक्ता स्रिप तथैव स्थिताः। ताहशमण्याराध्य तत्रापि प्रसादपर्यन्तं सम्यक्। विष्णुं पालनाथंमेवागतमनाराधनेषि पालकम्। तत्रापि सर्वेदेकरागां कालादीनामपो-श्वरं नियन्तारं सर्वेषां हि कालग्रासो निवार-गीयः। एवं सित यो मनोप्राह्यं वृगोते स कुम-नीधी महाराजस्थाने गत्वा स्वयं क्षुचितः सर्वोप- द्रवयुक्तोपि स्वसंबन्धिने मर्कटाय यथोदनं प्रार्थ-यते तद्वत् स्वयमात्मा मर्कटाय मनसे हितं प्रार्थयतीति । नन्वेवमस्तु तथाप्यल्पमेव प्रार्थितं भवेन् न तु मर्कटविद्याशङ्कचाह । स्रमस्वा-दिति । न हि मनोधर्माः स्वस्य भवन्ति, स्रध्या-रोपितास्त्वसन्त एव, तर्हि कथं-प्रार्थयत इत्याश-ङ्कचाह । कुमनोषीति । सा हि दुर्बु द्धिः, स्रतः प्रमादादन्यथा प्रार्थयत इत्यर्थः ॥११॥ च्याख्यार्थ — शुकदेवजी कहते हैं कि प्रथम तो उसकी ग्राराधना करनी ही कठिन है, इसलिए ही हम जो मुक्त हैं, वे जो वैसे ही ठोठ रह गए हैं। जो पालन के लिए ही प्रकटे हैं, जो बिना ग्राराधना करने वाले की भी पालना करते हैं जो काल ग्रादि के भी ईश्वर हैं, जो सब के कालग्रास को भी निवारण करते हैं, ऐसे प्रभु की ग्राराधना कर ग्रीर उनको प्रसन्न करने के ग्रनन्तर जो जीव ग्रपने मन की (इच्छानुकूल) याचना करता है, वह मूर्ख है। जैसे कोई महाराजा के पास जाकर स्वयं भूखा एवं सर्व प्रकार के दुःखों से घरा हुग्रा भी महाराजा से ग्रपने पास रहने वाले बंदर के लिए ही दुकड़ा मांगता है तो वह मूर्ख ही है। वैसे ही ग्रखिलेश्वर, ग्रानन्दधन, घनश्याम प्रभु को प्राप्त करके भी ग्रात्मा के लिए मोक्ष ग्रादि न मांग कर मन रूप मर्कट की इच्छानुकूल विषयानन्द मांगता है तो वह मूर्ख ही है, क्योंकि मन के धर्म ग्रसत् हैं। वे ग्रात्मा में केवल ग्रारोपित हैं ग्रर्थात् वे मन के धर्म ग्रात्मा के समभे जाते हैं। किन्तु वास्तव में वे ग्रात्मा के नहीं है, ग्रतः वे ग्रसत् विषय रूप होने से ग्रान्त्य, ग्रन्प, ग्रीर ग्रन्त में दुःखदायी हैं। ग्रतः मनुष्य प्रमाद से वैसी प्रार्थना करने से मूर्ख समभा जाता है।।११॥

श्रामास-श्रक्रमवनमिति।

श्राभासार्थ — श्रव 'श्रकूरभवनं' श्लोक से दूसरा प्रकरण प्रारम्भ करते हैं —

श्लोक—श्रक्रूरमवनं कृष्णः सहरामोद्धवः प्रभुः । किश्चिच्चिकीर्षयन्त्रागादक्रूरप्रियकाम्यया ॥१२॥

श्लोकार्थ — कुब्जा के मनोरथ पूर्ण करने के ग्रनन्तर दूसरा कार्यक्रम प्रारम्भ करने के लिए कुब्ण ग्रपने साथ राम ग्रौर उद्धव को लेकर ग्रक्रूर के घर पधारे; क्योंकि कुछ ग्रपने कार्य कराने की इच्छा थी, साथ में ग्रक्रूर के हित की कामना भी थी।।१२॥

सुबोधिनी—तिस्मिन्ने व दिवसे ग्रक्रू रायापि वरो दत्त इति तस्यापि गृहे भगवान् गतः। ननु पूर्वं तस्मे वरो दत्त इति कथं व्युत्क्रमेगा निरूप्यते तत्राह कृष्ण इति। स हि तासामर्थे समागत इति पूर्वमवोचाम। तत्र बलभद्रस्यापि कार्यमस्तीत्यत ग्राह सहराम इति। उद्धवो हि उत्सवात्मकत्वाद् रसप्रधान एव, रमणं तु स्त्रीभिरेव, ग्रतः कुब्जाया गृहे उद्धवेन सह गमनं, भगवांस्तत्र प्रधानमिति

बलभद्रस्य कोघोपि स्याद् ग्रावेशभूत इति रमणारमणाभ्यां रसाभासानौचित्ये स्याताम्। ग्रत्र
त्वकूराय संपूर्णो भावो नेय इति योनिभावार्थं
रामं निमित्तभावार्थमुद्धवं च सह नीतवान्। नन्वनाकारितः किमिति गत इत्याशङ्कचाह प्रभुरिति।
सर्वेषां हि स्वामी सेवकगृहेपि सेवकसंमाननार्थं गच्छिति कस्तमाकारियतुं समर्थः।
प्रयोजनमाह। किश्वित् क्वचित् प्रेषणं चिकीषंयन्

१- ग्रविज्ञ (मूर्ख)

चिकीषमुत्पादयन्नकूरे तदथं स्वतोप्यक्करप्रियका- समार्ततत्त्वेः प्रतिपाद्यते ग्रयं हि स्मार्त इति ज्ञाप-स्यया च प्रकर्षेण प्रभुरीत्यागात् । ग्रस्योपाख्यानं वितुम् ॥१२॥

यास्यार्थ — उस दिन स्रक्रूर को भी वरदान दिया था, स्रतः भगवान् उसके घर पधारे। स्रक्रूर को तो कुब्जा से प्रथम वर दिया था, फिर कुब्जा के पास पहले क्यों गए? जिसके उत्तर में कहा है कि 'कुब्एाः' कुब्एा है, वे स्त्रियों के लिए ही ग्राए हैं यों हम पहले से कहते हैं। स्रक्रूर के यहां बलराम को इसलिए लेगए कि वहां उनका भी कार्य था, उद्धव उत्सवात्मक होने से उसमें रस प्रधान ही है। रमएा तो स्त्रियों के साथ ही होता है स्तरः कुब्जा के घर उद्धवजी को लेकर पधारे थे। बलभद्र को नहीं ले गए, कारएा कि वहां भगवान् प्रधान थे। बलराम मावेश के कारएा कदाचित्र कोष करे तो रमएा हो या न भी हो। उस द्वैत से रसाभास हो जावे तो वह स्रायोग्य देखने में स्रावे। यहां तो स्रक्रूर को सर्व भाव युक्त कर भेजना हैं, इसलिए योनि के भाव के लिए राम को धौर निमित्त भाव के लिए उद्धवजी को साथ लिया है। स्रक्रूर के बुलाए बिना, पराये गृह में कैसे पधारे? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'प्रभुः' सब के स्वामी है। जिससे सेवक के घर में उसको मान देने के लिए पधारते हैं। उनको बुलाने की शक्ति किसमें है? स्रर्थात् किसी में नहीं है। वहां पधारने का दूसरा कारएा कहते हैं कि स्रक्रूर को कहीं स्नन्य स्थान पर भेजने के लिए, उनसे भी वैसी इच्छा उद्भव करने के लिए, तथा स्रक्रूर का भी बिय करने के लिए जैसे प्रभु पधारते हैं, वैसे पधारे।। ११२।।

ग्राभास— ततो गतानामकूरकृतं सत्कारमाह धर्मप्रतिपादनाय स तानिति ।

ग्राभासार्थ— इसकी यह कथा २५ श्लोकों में कही जाती है, क्योंकि ग्रकूर 'स्मातं' है, ग्रतः स्मातं धर्मानुसार तत्वों की सख्या २५ कही जाती है। उन तीनों को घर ग्राते देख ग्रकूर ने जो कुछ किया वह 'स तान्नरवर' श्लोक में कहते हैं—

श्लोक—स तान्नरवरश्रेष्ठानाराद्वीक्ष्य स्वबान्धवान् । प्रत्युत्थाय प्रमुदितः परिष्वज्याभिवन्द्य च ॥१३॥

भ्रोकार्थ—वह उन नर श्रेष्ठों में उत्तम ग्रपने बाँधवों को देख उठ खड़ा हुश्रा ग्रीर बहुत प्रसन्न हुग्रा तथा मिलकर ग्रभिवन्दन किया ॥१३॥

सुबोधिनी—तस्य सर्वे तुल्या ग्रतो मर्यादया । भ्योपि श्रेष्ठान् नरो नरो नरवरो नरवराच्छ्रेष्ठ-पूजयतीति न बलभद्रादेरिप वैमनस्यम्, नरवरे-। श्रेति वा उद्धवरामस्वामिनः क्रमेणोहिष्टाः,

१- 'सर्व विस्मारक उत्सवः' जो ग्रन्य सबको विस्मृत करा देवे, उसको उत्सव कहा जाता है। उद्भव रस प्रधान होने से ग्रन्य सर्व भुला देते हैं, ग्रतः उत्सव रूप कहे जाते हैं।

श्राराह्र्रादेव हष्ट्वा स्वबान्धवानित्यवश्याभ्युत्थाने | लौकिकोपि हेतुः, प्रत्युथाय प्रथमतः प्रमुदितो जातः, भक्तत्वाभावात् न साष्टाङ्गप्रणामः, पूर्वा- कूरस्तु मुक्त एव, प्रमोदानन्तरं परिष्वङ्गः, ततो-भिवन्दनम् ॥१३॥

व्याख्यार्थ — उसको तीनों ही तुल्य है, ग्रतः मर्यादा ग्रनुसार तीनों की पूजा की। जिससे बल-देव ग्रादि में विषमता का भाव नहीं है, यह सिद्ध कर दिखाया। नर उद्धवजी, नरवर वलरामजी ग्रीश नरवर श्रेष्ठ श्रीकृष्ण इन तीनों को ग्रकूर ने दूर से ग्राते देखा तो समक्ता कि ये ग्रपने बाँधव ग्रा रहे हैं। ग्रतः लौकिक मर्यादानुसार घर में कोई ग्रावे तो उठकर उनका सत्कार करना योग्य है, इसलिए श्रकूर उठकर खड़े हो गए ग्रीर उठकर सर्वप्रथम ग्रत्यन्त प्रसन्न हुए। श्रक्र्रे भक्त नहीं था, ग्रतः साष्टाङ्ग प्रणाम नहीं किया। किन्तु प्रसन्न होने के ग्रनन्तर ग्रालिङ्गन किया, उसके बाद ग्रभवन्दन किया ग्रर्थात् सिर भुका कर स्तुति की ॥१३॥

श्राभास-एवं कायिकं वाचनिकमुक्तवा मानसिकं नमस्कारमाह ननामेति ।

श्राभासार्थ— इस प्रकार कायिक और वाचनिक नमस्कार कह कर श्रव मानसिक नमस्कार 'ननाम' श्लोक से कहते हैं।

श्लोक—ननाम कृष्णं रामं च स तैरप्यिमवादितः ।
पूजयामास विधिवत्कृतासनपरिग्रहान् ॥१४॥
पाद।वनेजनीरापो धारयन् शिरसा नृप ।
श्रहिणोनाम्बरैदिव्यैर्गन्धस्रग्मूषणोत्तमैः ॥१४॥

श्लोकार्थ — ग्रकूर ने कृष्ण श्रीर राम को नमस्कार किया ग्रीर उन तीनों ने उस का ग्रिमवाद किया, हे राजन ! उसने ग्राए हुए तीनों का ग्रासन ग्रादि से विधिपूर्वक सत्कार किया ग्रीर ग्रकूर ने उनके पादों का प्रक्षालन कर प्रसादी जल ग्रपने सिर पर धारण किया। पूजा के ग्रनन्तर उसने दिव्य वस्त्र, गन्ध, पुष्प मालाएँ ग्रीर उत्तम ग्राभूषण भी दिए ॥ १४-१५॥

सुबोधिनी—बहिर्नमस्कारस्तु व्यावहारिकः, ग्रत एव भगवतापि ताभ्यां सह नमस्कृतमाह स तैरप्यभिवादित इति । पूर्वचकारात् फलाद्युपाय-नादानम्, द्वितीयादुद्धवं च, स त्रिभिरप्यभिवा-दितः । श्रिपशब्दस्तृल्यतामापादयति । ततो गृहागता इति पूजयामास विधिवच्छास्नहष्टेन प्रकारेगा यथा महापुरुषानम्यागतान् पूजयति लोकः। कृतः श्रासनपरिग्रहो यैः। स्रत्रोद्धवेनापि धर्मानुरोधात्तुल्यतया स्नासनं गृहीतम् । यथा श्राद्धे गृरुशिष्यौ ॥१४॥

ततः पादावनेजनीरापः शिरसा धारयन्। इयं घर्मनिष्ठायामधिका भक्तिः। नृपेति । धर्मप-

१-जो अकूर भक्त था, वह तो मुक्त ही है।

रिज्ञानार्थम् । ततः दिव्यैर्गन्धैः स्रम्बर्णोत्तमैः | पूजा साधनरूपा पूजयामासेत्याराधयामासे-सहितेनार्हरोन पूजयामासेति पूर्वेणैव संबन्धः । त्यर्थः ॥११॥

व्याख्यार्थ — बाहर का नमस्कार तो लौकिक शिष्टाचार है. जिससे भगवान् ने भी दोनों के साथ नमस्कार किया, इसलिए इलोक में 'तैरप्यिभ वादित:' पद दिया है। इलोक में दो 'च' हैं, जिनका प्राश्य प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री कहते हैं कि प्रथम 'च' से यह बताया है कि वे प्रकूरजी को भेंट देने के लिए फल ले ग्राए हैं। दुसरे 'च' का ग्राश्य है कि उद्धवजी को भी साथ ले ग्राए हैं। 'ग्रिप' शब्द यहां बराबरो दिखाने के ग्रर्थ में दिया है। तोनों ने भेंट ग्रपण करते हुए श्रकूर को नमस्कार किया। पश्चात् शास्त्र में कही हुई विधि के ग्रनुसार जैसे लोग घर में ग्राए हुए महापुरुषों का पूजन करते हैं वैसे ग्रकूर ने भी पधारे हुए स्व बान्धवों की पूजा की। पूजा का प्रकार बताते हैं कि प्रथम सबको बैठने के लिए ग्रासन दिए। यहां उद्धवजी ने भी धर्म के ग्रनुरोध के बराबरी से ग्रासन ग्रहण किया। जैसे श्राद्ध में गुरु तथा शिष्य दोनों ग्रासन पर बैठते हैं।।१४।

इसके परचात् पाद प्रक्षालन कर, वह जल मस्तक पर घारण किया। इससे अकूर ने अपनी धर्म निष्ठा में विशेष भक्ति प्रकट की। परीक्षित को 'नृप' कहकर यह बताया है कि आप धर्म को जानने वाले हैं। इसके अनन्तर सुन्दर सुगन्धि वाले चन्दन, पुष्प, मालाएँ और आभूषण आदि सामग्री से उनका पूजन किया। इस प्रकार पहले से ही यह सम्बन्ध समभना है कि 'पूजयामास' से पूजा तो साधन रूप है, जिनका ताल्पर्य है कि अकूर ने भगवान् आदि की आराधना की। १४।।

श्रामास - ततो यत्कृतवांस्तदाह ग्रचिंत्वेति ।

म्राभासार्थ- इसके बाद म्रकूर ने जो किया, उसका वर्णन 'म्रचित्वा' श्लोक से करते हैं-

श्लोक — ग्रचिंत्वा शिरसानम्य पादावङ्कगतौ मृजन् । प्रश्रयावनतोक्क्ररः कृष्णरानावभाषत ॥१६॥

श्लोकार्थ — इस प्रकार पूजन करने के बाद मस्तक से प्रणाम करके ग्रीर चरणों को ग्रपनी गोद में लेकर घीरे-घारे चांपते हुए ग्रक्रूरजी स्नोह से विनम्र होकर राम- कृदण की स्तुति करने लगे ॥१६॥

सुबोधिनी—ततः उच्चासने स्थितस्य भगवतः । रामावुभौ पूर्वं दृष्टावित्यभाषत स्तोत्रं कृतवा-स्वाङ्कगतौ पादौ मृजन् सेवनार्थं संवाहयन् । नित्यर्थः ।।१६॥ प्रथयेण ग्रवनतो भूत्वा ग्रकूरः पूर्वोक्तः । कृष्ण-

व्याख्यार्थ — ग्रनन्तर ग्रकूर उच्च ग्रासन पर विराजमान भगवान् के चरणों को गोदी में लेकर, सेवा भाव से उनकी चंपी करने लगा, स्नेह से प्रणाम कर, प्रथम ही देखे हुए रामकृष्ण की स्तृति करने लगा।।१६।।

श्रामास-तां स्तुतिमाह दिब्ट्येति ।

ग्राभासार्थ-ग्रकूर ने जिस प्रकार स्तुति की, वह प्रकार 'दिष्ट्या' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक—दिष्ट्या पापो हतः कंसः सानुगो वामिदं कुलम् । भवद्भचामुद्धृतं कुच्छुाद्दुरन्ताच्च समेधितम् ॥१७॥

श्लोकार्थ — प्रसन्नता है, जो पापी कंस भ्राताग्रों के साथ मरा, ग्रापने ग्रपने कुल का बड़े दुःख से उद्धार किया है। ग्रब वह वृद्धि को करेगा, यह सब हमारे भाग्य से हुग्रा है।।१७॥

कारिका—दश्निः स्तुतिरुक्ता हि प्रार्थनैकेन दोषनुत्।
सर्वेभीवेरिह स्तुत्यो निरोधे ह्याधिकारिभिः॥
सर्वेष्वेव च भावेषु कृष्णोत्कर्षो निरूप्यते।
श्रयुक्तं प्रार्थयेद्यस्तु तस्मं दद्यान्न सर्वथा॥
न दत्तं पूर्वं गोपीभ्यः नोत्तरस्यापि दास्यति।
निरोधो ह्यान्यथा न स्यात् फलार्थं कर्म तद्भवेत्॥
ईश्वरः सर्वहितविदतो रोधो न दूषण्णम्।
यथा बालकरोधो हि पित्रापि विनिरूपितः॥
निवर्तयति कामांस्तान् ज्ञानेन ग्रहिला मतिः।
यदि स्यादुत्कटा दुष्टा निर्दुष्टा वा विचारितः॥

कारिकार्थ—दस<sup>2</sup> श्लोकों से स्तुति की गई है, एक श्लोक दोषों को मिटाने के लिए कहा है ग्रीर एक श्लोक में प्रार्थना की हैं। यह स्तुति निरोध के ग्रधिकारी भक्तों ने की है, ग्रतः यह स्तुति सर्व भावों से पूर्ण है। सर्व भावों में कृष्ण के ही उत्कर्ष का वर्णन है, भगवान भक्त को वह वस्तु देते हैं जो योग्य हो। यदि भक्त ग्रयोग्य वस्तु की प्रार्थना करता है, तो भगवान वह नहीं देते हैं। गोपियों ने प्रथम ग्रयोग्य माँगा, जिससे उनका हित होने वाला नहीं था, ग्रतः भगवान ने नहीं दिया ग्रीर देंगे भी नहीं। ग्रर्थात् यदि भगवान गोपियों को संयोग रस दान करें, तो उनका निरोध ही

१- नव श्लोक सगूरा है ग्रीर एक निर्गु रा है, २- संयोग।

न होवे। वह फल के लिए केवल सेवा रूप कर्म हो जावे। ईश्वर सर्व के हितकारी हैं। ग्रतः निरोध करना दूषण नहीं है। यदि ग्रज्ञ बालक कोई ग्रहित करने वाला कार्य करने के लिए ग्राग्रह भी करे, तो पिता उस कार्य से उसको रोकता है। ग्रर्थात् करने नहीं देता है, जिससे वह बालक ग्रहित से बच जाता है। वैसे हो भगवान् भी जब देखते हैं कि जिस कार्य के लिए मेरा भक्त मुभे प्रार्थना करता है ग्रीर ग्राग्रही है, तो परम पिता प्रभु ज्ञान देकर उस दुर्मित को बदलाता है; जिससे वह बुद्धि निर्दोष होने से भक्त अपना हित समभ लेता है ॥१-५॥

सुबोधिनी-प्रथमं भगवत्कृतकर्मगामिन-न्दनरूपां स्तुतिमाह स्वसमानत्वेन धर्मः प्रतीत स्तामसोयं भाव इति पूर्ववतप्रथमः । दिष्ट्येति । श्रस्मदादिभाग्येनैव पापरूपोयं कंसो हतः। पूर्वव-द्वचाख्यानं । सानुगो भ्रातृसहितः । वां युवयोर्यु -वाभ्यामिदं कुलं कुच्छ्राहुरन्तादुद्धतम्। भ्रनेन कुलसंबन्धेन कुलस्यानिष्टं शङ्कितं निवारितं प्रत्युतेष्टमेव कृतमिति । किञ्च । तस्यैकस्य निवा-रगोन समुदायपर्यवसितं यदैश्वयं कुलस्य तत्प्रत्ये-कपर्यवसितमपि कृतमित्याह समेधितमिति। चकारान् मुक्तमपि कृतं पूर्वसंबन्धे पापादप्युद्धत-मिति, एवं तेन हुष्टं द्वयमेवेति तावदेवाभिनन्दि-तम् ।।१७।।

व्याख्यार्थ — प्रथम भगवान् ने जो ग्रब तक कर्म किए हैं, उनकी ग्रभिनन्दन रूपा स्तुति करते हैं। ग्रकूर को ग्रपने समान भाव वाला धर्म प्रतीत हुग्रा, इस प्रकार ग्रकूर का भाव तामस है। यह तामस भक्तों के समान इसको प्रथम ही हुआ है। यह पाप रूप कंस बन्धुओं के साथ मरा, हमारे भाग्य से ही मरा। यादव कुन जो महान् संकट में पड़ा था, ग्राप दोनों भ्राताग्रों ने उस संकट से उसका उद्धार किया है। जिससे कुल के सम्बन्ध से ही कुल के ग्रनिष्ट होने की जो ग्राशङ्का थी, वह म्रापने मिटाकर उसका इष्ट ही किया। उस एक को हटाने से सबका जो ऐश्वर्य था, जिसे उसने ग्रपने पास दबाकर रखा था, वह भ्रब सबको ग्रपने भाग के म्रनुसार प्राप्त हो गया। कुल के दुःख से मुक्ति ग्रौर सर्व प्रकार के पाप से उद्धार भी हो गया, ग्रौर वृद्धि होने लगी है। ग्रक्रूर ने ये दो ही देखे, ग्रत: उनका हो ग्रभिनन्दन (प्रशंसा) किया ।।१७।।

श्राभास-स्वरूपमाह युवां प्रधानपुरुषाविति ।

भ्राभासार्थ-दोनों के स्वरूपों का वर्णन 'युवां प्रधान' श्लोक से करते हैं।

श्लोक-युवां प्रधानपुरुषौ जगद्धेतू जगन्मयौ। मवद्भुचां न विना किञ्चित्परमस्ति न चापरम् ॥१८॥

श्लोकार्थ - ग्राप दोनों प्रधान तथा पुरुष रूप हैं। जगत् के कारण तथा जगत् रूप हैं। ग्रापके बिना यह जगत् कुछ नहीं है। कार्य-कारण रूप जगत् ग्राप ही हैं ॥१५॥

सुबोधिनो — योनिबीजवदत्रापि व्याख्येयम् ।
प्रधानपुरुषत्वमाधिदैविकं भविष्यतीति ब्रह्मत्वेनैव
स्तुर्तिनिर्धिमका पर्यवस्यतीत्याशङ्कचाह जगद्धेत्
इति । कारणार्थमेव प्रधानपुरुषौ, निमित्तत्वमात्रं
भविष्यतीत्याशङ्कचाह । जगन्मयाविति । विकारे
वा तत्प्रकृतवचने वा मयटोर्थविधाने भगवन्मयत्वं जगतो नायाति यद्यपि तथापि भगवन्त्वेन
कारणत्वेन जगद्वतंत इति वक्तुं भगवत एव जगनमयत्वमुक्तम् । ग्रन्यथाऽसतः सत्ता स्याद् भगवतो
वा परिणामः स्यात् । 'विष्टभ्याहमिदं कृतस्न'मिति

वाक्याल् लोके जगतो महत्त्वविधानात्, तेन भग-वन्माहात्म्यं वक्तुं स्रन्नमयो यज्ञ इतिवज् जगन्म-यावित्युक्तम्। ननु तथापि भगवतः साधारणं कारणत्वं स्यात् कालादिवत् समवायिकारणत्व-मपि साधारणमेव मृदादिवत्। तत्राह भगवद्भ-चामिति। भवद्भचां कृष्णरामाम्यां विभक्तक्ति-म्यां विना परमुत्कृष्टमपरमपकृष्टं चकारात्तदवा-न्तरा भेदा वा न भवन्ति, त्वन्मूलकमेव सर्वम्, यत्र स्वसामर्थ्यं बहु प्रकटयसे तदुत्कृष्टं यत्राल्पं तदपकृष्टमिति।।१८।।

व्याख्यार्थ — यहां भी इस प्रकार व्याख्या करनी चाहिए कि एक निमित्त रूप ग्रौर एक बीज रूप है। इस प्रकार व्याख्या करने से यों तो समका जायगा कि ये ग्राधिदैविक प्रचान पूरुष हैं। इस प्रकार ब्रह्मत्व करने से यह निर्धर्मक की स्तृति हो जावेगी ? इस शङ्का के निवारण के लिए कहते हैं कि 'जगद्धे तू' ग्राप जगत् के कारण है. ग्रतः निर्धर्मक नहीं हो, कारण के लिए ही यदि प्रधान पृद्ध हो. तो केवल निमित्त कारण होंगे? इस संशय को मिटाने के लिए कहते हैं कि 'जगन्मयौ जगत् रूप होने से उपादान कारण भी श्राप हो, जगत् रूप होने से विकारी बन जावेंगे श्रौर मयट प्रत्यय, विकार में होता है। इस शङ्का का समाधान करते हुए आचार्य श्री आज्ञा करते हैं कि, मयट, विकार अर्थ में नहीं है क्योंकि जगत् भगवान् मय नहीं हुआ है, किन्तू भगवान् जगत् मय हुए हैं, जिससे भगवान् जगत् के कारण रूप हैं, अतः मयट् प्रचुर्य अर्थ में है, अर्थात् एक भगवान् बहुत होकर जगत् रूप बने हैं। ग्रतः यहां किसी प्रकार विकार नहीं है। यदि यों न माना जावेगा तो ग्रसत् से सत् की उत्पत्ति माननी पड़ेगी। अथवा भगवान का विकार जगत् होना चाहिए, ये दोनों हो नहीं सकते, अतः भगवद्गीता के विष्टभ्याहर्मिद कृतृनं श्लोक के 'मैं इस समग्र जगत् में चारों तरफ फैला हुवा हूँ'। इस गीता वाक्य के अनुसार लोक में जगत् के रूप का महत्व बताया है और भगवान् का माहात्म्य भी कहा है। जैसे यह यज्ञ अन्नमय वा घृतमय है, सर्व वस्तू में घृत अधिक है, शूब्कता नहीं है। ग्रन भी सबको ग्रपने से भी ग्रधिक ही मिलता है। इस प्रकार मान लेने से कालादि के समान निमित्त होने से भगवान साधारण कारण रूप होंगे श्रीर मृत्तिका के समान समवायिकारणपन से भी साधारण बन जावेंगे। इसके उत्तर में कहते हैं कि ग्रापने जो दो विभक्त शक्ति प्रकट दिखाई है उनके सिवाय भीर कुछ भी नहीं है। जगत् में जो उत्तम है, अथवा अधम है सर्व की जड भ्राप ही हैं। जहां ग्रपनी सामर्थ्य ग्रधिक प्रकट करते हो, वह उत्तम है ग्रौर जहां ग्रपनी सामर्थ्य स्वल्प प्रकट करते हो वह ग्रधम है ॥१८॥

१—निमित्त कारण उसे कहते हैं जो कार्य के पूर्व हो तथा जिसकी कार्योत्पत्ति में ग्रावश्यकता हो। जैसे मिट्टी का घड़ा- कार्य है ग्रौर चाक व चाक चलाने का डण्डा- निमित्त कारण है।

२ - उपादान या समवायि कारण उसे कहते हैं जो श्रादि, मध्य, अन्त में कार्य से मिला ही रहे। जैसे घड़े में मिट्टी।

ग्राभास - एवं कारगत्वेन च भगवन्तं निरूप्य भगवन्तमेवाधेयत्वेनापि निरूपयति भेदाभेदपक्षपरिहाराय ग्रात्मसृष्टिमिति ।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार जगत् का कारण रूप भगवान् है, यह निरूपण कर ग्रब भेद ग्रभेद पक्षों के निराकरण करने के लिए, कहते हैं कि जगत् का ग्राधिय भी भगवान् हैं। 'ग्रात्मसृष्टं' इस रलोक से उसको समभाते हैं-

श्लोक — म्रात्मसृष्टिमदं विश्वमन्वाविश्य स्वशक्तिभः। ईयते बहुधा ब्रह्मन् श्रुतिप्रत्यक्षगोचरम्।।१६।।

भ्रोकार्थ — हे ब्रह्मन् ! अपने रचे हुए इस विश्व में आप ही रचना के अनन्तर उसमें अपनी शक्तियों से प्रविष्ट होकर अनेक प्रकार से श्रुति के कहे हुए तथा प्रत्यक्ष में ग्राने वाले पदार्थों में ग्राप हो प्रतीत होते हैं ॥१६॥

मुबोधिनी - यद्यप्यात्मसृष्टेर्नैवं भेदाभेदो दोषाय भवति तथापि भिन्नसृष्टावपि यथेदं दूषणं न भवेत् तदर्थमेतदुच्यते । स्वेनैव सृष्ट्रमिदं सर्वमेव विश्वं सृट्यनुसारेगा सृट्यनन्तरमेव वा अनुपश्चा-दाविश्य स्वशक्तिभिरिति सर्वसामर्थ्ययुक्तः बहुधा ईयते म्रनन्तप्रकारेगा प्रतीयत इत्यर्थः। तथापि वैदिकोर्थोन्य एव भविष्यति विरोधः शब्द इति चेदित्यत्र तथा निरूपगात्,भ्रमप्रतिपन्नं च भिन्नं स्यात्, म्रतो न सर्वकर्तृत्वं भगवतः संभवतीत्या-

शङ्कचाह। श्रुतिप्रत्यक्षगोचरमिति। श्रुतिप्रति-पादितो यो विषय: यो वा प्रत्यक्षविषय: सोपि सर्वं त्वमेव, साधारगाप्रत्यक्षस्य न वस्तुनिरूपक-त्वमित्यभिप्रायेण सामान्यग्रहणम्, गोचरशब्दोपि विशेष्यनिष्नो भवति । स्रन्वाविश्येत्यस्य वा कर्म । ब्रह्मिति संबोधनं ब्रह्मवादे सर्वेषामुपपत्तिः सिद्धेति नायमर्थः पुनः साधनीय इति ज्ञाप-यितुम् ॥१६॥

ब्याख्यार्थ — यह म्रात्मस्वरूप सृष्टि है, भ्रर्थात् भ्रपनी इच्छा से बनाई हुई इस सृष्टि का सामवायि क्षतथा निमित्तक कारण श्राप हैं। श्रतः यह सृष्टि श्रात्म रूप है,जिससे श्रमेद में यह ऐच्छिक भेद दोष रूप नहीं है तो भी भिन्न सृष्टि में भी जैसे यह दूषिए। न हो इसके लिए ही यों कहा जाता है। वह प्रकार स्पष्ट कर बताते हैं कि यह सारा जगत् सृष्टि बनाने के तरीके से ग्रापने ग्रपने में ऐसे ही बनाया है। अनन्तर उसमें अपनी शक्तियों से प्रविष्ट हुए हैं, अतः सर्व सामर्थ्य युक्त आप अनन्त रूप हिंडिगोचर होते हैं, तो भी वैदिक अर्थ दूसरे प्रकार का है। 'शब्द इति चेन्नान्यः' इस सूत्र में वैसा निर्एाय किया हुम्रा है, भ्रम से जो भासमान हो, वह भिन्न होता है। भ्रथवा जहां कोई वस्तु भ्रम से ग्रहण की जावे, वहां भेद है। इससे भगवान् सर्वं के कर्ता है, यह ग्रसम्भव है। इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि जिस विषय को श्रुति ने प्रतिपादन किया है श्रीर जो विषय प्रत्यक्ष है, वह सब श्राप ही हैं । साधारण प्रत्यक्ष से, वस्तु का निरूपण नहीं होता है । श्रतः साधारण शब्द न देकर 'सामान्य' ।

१-सब में समान रूप से रहने वाली जाति,

मृष्ठ ३६२ पर इन कारगों की व्याख्या १ व २ पाद टिप्पग्गी में देखें ।

शब्द दिया है, गोचर शब्द भी विशेष्य के स्रधीन होता है, जैसे कि मृत्तिका से घट बनता है, घट से मृत्तिका नहीं बनती है। इससे घट मृत्मय कहा जाता है मृत्तिका को घटमय नहीं कहा जा सकता है, इस प्रकार परमात्मा से जगत् बनता है जगत् से आत्मा नहीं बनती है। इसलिए जगत् को ग्रात्मा रूप कहा जाता है. विशेषता दिखाते हैं कि भगवान ग्रपनी शक्तियों से जगत् में प्रविष्ट हुए हैं, जिससे वह ग्राधेय भी होता है। कहने का सरांश यह है कि इसलिए जगत् भगवद्रूप है ग्रीर भगवान् भी जगद्र प हैं। म्रथित् म्राधार म्राधिय म्रादि सर्व भगवान् ही है। यह ही शुद्ध म्रद्वेत ब्रह्मवाद सिद्धान्त है। हे ब्रह्मन् ! संबोधन से यह बताया है कि ब्रह्मवाद में सर्व प्रकार की उपपत्ति विद्ध है, इसलिए इस अर्थ को पुन: सिद्ध करने की आवश्यकता नहीं है।।१६।

ग्राभास -- नन्वेकस्य नानात्वं वैचित्र्य वा लोके नास्तीति लौकिकन्यायव्यतिरेकेगा केवलमलौकिकमञ्जीकुर्वाणान् प्रति लोकानुसारेणापि एकस्यानेकरूपत्वं दृष्टान्तेनाह यथा होति ।

म्राभासार्थ - लोक में एक वस्तु में, नानात्व वा विचित्रता नहीं होतो है। लौकिक, न्याय के सिवाय केवल भ्रलीकिक को तो मानते हैं, उनको 'यथाहि' इलोक में एक भ्रनेक होता है, हष्टान्त देकर समभाता है-

श्लोक — यथा हि भूतेषु चराचरेषु मह्यादयो योनिषु भानित नाना। एवं भवान्केवल श्रात्मयोनिष्वात्मात्मतन्त्रो बहुधा विभाति ॥२०॥

श्लोकार्थ — जिस भाँति चर-ग्रचर भूतों की योनियों में पृथ्वी ग्रादि ग्रनेक प्रकार से रहते हैं, उसो भाँति ग्राप ग्रपनी इस सृष्टि में स्वतन्त्रता से प्रवेश कर बहु प्रकार से प्रकाशते हैं ॥२०॥

सुबोधिनी-स्थावरजङ्गमेषु सर्वेध्वेव भूतेषु वस्तुतः पार्थिवेषु कारणभूतानां पृथिव्यादीनां वैलक्षण्यस्य सिद्धत्वेऽपि जीवसामध्येंन तत्र कार-ग्तिन प्रविष्टा मह्यादयो नाना भान्ति, तत्रोपप-त्तिमाह योनिष्वित । चराचरागि भूतानि योनि-वशादेव तथोत्पद्यन्त इति कदाचित्मह्यादीनाम-कारगाता प्रतीयेत बीजस्यापि वापनानन्तरं स्व-रूपतो नाशाद् योनित्वापत्तिरिति योनिष्वित्यु-क्तम् । तत्र मह्यादीनां चेद्बीजशक्तिवशात् तथा-त्वमूपपद्यते तदा बीजापन्नं ब्रह्म पूर्वमेव भगवति विद्यमानं जगद्रूपं स्वसामर्थ्येन शिष्टं स्वाभिल-षितप्रकारेगा योनिभावापन्ने स्वस्मिन् प्रवेशयेत्। ग्रनःतजगदाकारेण वृद्धचादिषु बह्वल्पपरिग्रहा- विभविन भगवानपि केवल एव ग्रात्मयोनिषु ग्रात्मरूपासु योनिषु जगद्रूपेषु बहुधा विभाति, शक्तिवशादविद्यमानस्थाने आकर्षगादनित्यता स्यादिति तद्वचावृत्त्यर्थमाह श्रात्मेति । सर्वत्र व्याप्त एवाकृष्ट एवाभिव्यक्तो भवतीत्यर्थः । हृष्टा-न्ते पारतन्त्रयं प्रतिभासत इति तद्वचावृत्त्यर्थं ग्रात्मतन्त्र इत्युक्तम्, तदपेक्षयाप्यत्रानेकप्रकारत्वं ख्यापयितुं हष्टान्तेन नानात्वे समागतेपि प्रका-रान्विधत्ते । बहुधेति । नन्वहुमेवेत्यत्र कि प्रमाणं वादिप्रतिपन्नमते ब्विव भिन्नतयैव तथा जगद्भव-त्विति चेत्तत्राह विभातीति । कारगापेक्षयाप्या-धिक्येन कार्ये भान हश्यते यथा चित्रपटादिषु, ग्रतो भगवानेवेत्यध्यवसीयत इत्यर्थः ॥२०॥

१-मिट्टी से बना हुम्रा मिट्टी रूप,

व्याख्यार्थ — पृथ्वी से उत्पन्न स्थावर तथा जङ्गम श्रादि सर्व पदार्थी में पृथिवी ग्रादि की विलक्षगाता सिद्ध है, तो भी जोव के सामर्थ्य से कारगापन से प्रविष्ट पृथिवी म्रादि नाना प्रकार से भासते हैं। क्यों भासते हैं ? इसमें हेतु पूर्वक युक्ति देते हैं, 'योनिष्' चर एवं ग्रचस्भूत, जो इस प्रकार उत्पन्न होते हैं, जिसका कारएा पृथिवी ग्रादि का समवायि कारएा है। बोने के बाद बीज नाश होता है इससे यदि पृथ्वी ग्रादि का कारएापना प्रतीत न हो तो इसलिए 'योनि' कहा है। ग्रर्थात बीज का नाश होते हुए भी उसका समवािय कारगा नष्ट नहीं होता है। जब बीज में रही हुई समवािय कारगा रूप शक्ति से पृथिवी ग्रादि में नानापन प्रकट होता है, तब भगवान् की ग्राभलाषा के अनुरूप योनि भाव को प्राप्त जगत् कर्ता ग्रक्षर ब्रह्म, भगवान् में पूर्व ही विद्यमान जगत् को भगवान् की सामर्थ्य से ग्रपने में प्रविष्ट करते हुए ग्रनत जगत् के ग्राकार से भासमान होता है। जब वह जगत् की योनि मक्षर ब्रह्म भनन्त जगतरूप से वृद्धि म्रादि में बहुत वा मलप परिग्रह के म्राविभीव से भासता है, तब भगवान् भो भ्रपनी भ्रात्मा जिनका कारण है, उन जगद्र पों में बहुत प्रकार से भासते हुए भी एक ही हैं। जहां न हो वहां शक्ति के ग्राकर्षण से विद्यमान यदि हो जावे तो वह ग्रनित्यता समभी जायेगी। अर्थात् कहीं है कहीं नहीं है, जहाँ नहीं है वहां शक्ति से खिच जाते हैं, जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'ग्रात्मा' है ग्रर्थात् सर्व व्यापक होने से सर्वत्र सदैव है। जहां जब जैसी लीला करने की इच्छा होती है, वहां ही स्वतः स्वयं प्रकट हो जाते हैं, यहां भूतों का हष्टान्त दिया है। वे भूत तो परतन्त्र हैं, क्या ये भी परन्त्र हैं ? जिसका उत्तर देते हैं कि 'श्रात्मतन्त्र: ये स्वतन्त्र हैं, हष्टान्त की अपेक्षा यहां जो नानात्व है, वह अन्य प्रकार का है। अर्थात् नाना रूपों में भी मैं एक ही हूँ, यह ग्रापका एकत्व वादियों ने जैसे ग्रपने मत में जगत् को पृथक् कहकर एक ही ब्रह्म सिद्ध किया है उसी प्रकार का है क्या ? जिसके उत्तर में कहा गया है कि नहीं, जगत् पृथक् नहीं है, किन्तू मैं जो कारएा रूप हूँ, वह मैं कार्यरूप होकर नानात्व से भासमान हो रहा हूँ। जैसे चित्र पट (सिनेमा) में कारगा का विशेष प्रकाश होता है, वैसे ही यहां भी कारण की अपेक्षा कार्य में अधिक प्रकाश होता है, अतः सर्वत्र सर्व में ग्रात्मरूप से भगवात् ही एक हैं, योनि ग्रीर बीज ग्रादि का भेद इस में नहीं है, यह निश्चय हो जाता है ॥२०॥

श्राभास - एवं जगद्रपतां निरूप्य कर्तृत्वे प्राप्तान् दोषान् वारियतुमाह सृजस्यदो लुम्पसीति ।

श्राभार्थ — इस प्रकार भगवान ही जगद्रूप हुए हैं, यह बताकर, श्रव कर्ता होने से जो दोष प्रतीत होते हैं, उनका 'सृजस्यदो' श्लोक से निवारण करते हैं -

श्लोक - सृजस्यदो लुम्पिस पासि विश्वं रजस्तमः सत्त्वगुर्गः स्वशक्तिभिः। न बध्यसे तद्गु एक मंभिर्वा ज्ञानात्मनस्ते क च बन्ध हेतुः ॥२१॥

श्लोकार्थ — ग्राप ही ग्रपनी सत्त्व, रज ग्रीर तमोरूप गुए शक्तियों से जगत् को रचते, पालते श्रौर संहार करते हैं, किन्तु उन गुए। श्रौर कर्मों के बन्धन में फँसते नहीं

१—वृक्ष पर्वत ग्रांदि, २—मनुष्य पशु-पक्षी भी, ३-परिवार, ४-ग्रक्षर ब्रह्म।

हैं। कारएा कि ग्राप ज्ञान की ग्रात्मा हैं, जिसके बन्धन का कोई कारएा है ही नहीं।।२१।।

सुबोधिनी—ग्रदः प्रसिद्धम्, भगवन्तं दृष्टवतः प्रपञ्चास्फुरणादद इति परोक्षनिर्देशः, ग्रनेना-प्रतिपादनाय गुणत्वम्, तथापि स्मृतिन्यायेन भगवतः कर्तृ त्वं न भविष्यतीत्याशङ्कचाह स्वशक्ति-भिरिति । न तु प्रकृतिधर्मैः, धमत्वेषि सानर्थं-मापन्नानोति शक्तित्वम्, यद्यपि शक्तिपदेनैवा-भ्यासो नास्तीति कमंबन्धो निवारित एव तथापि लोकन्यायेनापि दूषणं परिहतुँ ज्ञानेन तदभावमाह न बध्यसे तद्गुणकर्मभिर्वेति । तद्गुणैर्बन्धा मोह-वशास्कर्मवशाद् बन्धोनिच्छयापि, वेत्यनादरे ।

स्फुरणे हेतुरप्युक्तः । रजसा सृजसि तमसा लुम्पसि सत्त्वेन च पासि, रजस्तमः सत्त्वानां स्वधमत्व-कालेनापि न बन्ध इति सृतरामेव तुच्छैः लोकैः, तत्र हेतुमाह ज्ञानात्मनस्त इति ज्ञानेनापि बन्धा-भाव इति सर्वशास्त्राणि भवांस्तु ज्ञानस्याप्यात्मा त्वत्सामर्थ्यादेव ज्ञानं तथा करोतीत्यात्मपदेन सूचितम्। ग्रत एव बन्धहेतूनां निराकृतत्वात् ते सवंसमर्थस्य को वा बन्धहेरुभंवित इत्याह क चेति । चकाराह शे कालेवस्थायां च ॥२१॥

क्राख्यार्थ — श्लोक में 'ग्रदः' पद देने का भावार्थ स्पष्ट करते हुए ग्राचार्य श्री कहते हैं कि यद्यपि प्रसिद्ध यह जगत् भगवान् को स्फुरित नहीं हुग्रा, इसलिए 'इदं' प्रत्यक्ष वाचक शब्द न देकर परोक्षवाचक 'ग्रदः' शब्द दिया हैं। इस 'ग्रदः' शब्द देने से स्फुर्ति न होने में कारण भी बता दिया, रजोगुण से बनाते हो, तमोगुण से लीन करते हो ग्रौर सतोगुण से पालते हो। गुण शब्द देकर यह बताया है कि ये रजो, तमो ग्रौर सतो धर्म प्रकृति के नहीं है, किन्तु मेरे धर्म हैं, ग्रतः मेरी शित्याँ हैं, जिससे ही वे कार्य कर सकतो हैं। शित्र पद से यहां ग्रम्यास (बार बार कार्य करना) नहीं है, इससे कर्म के बन्धन का भी निवारण किया गया है। यो होते हुए भी लोक के न्याय से भी कर्तृ त्विह का दूषण दूर करने के लिए ज्ञान से उसका ग्रभाव बताते हैं, 'न बध्यसे तद्गुणकर्मभिवीं' उनके गुणों के कर्मों से ग्राप बन्धन में नहीं ग्राते हो, उनके गुणों से, मोह वा कर्म के वश होने से वा ग्रादर होते हुए भी ग्रनिच्छा से भी बन्ध होता है, किन्तु ग्रापका बन्धन इस प्रकार का काल से भी नहीं होता है तो तुच्छ लोकों से तो सुतराम बन्धन नहीं होगा, कारण कि जब शास्त्र यों कहते हैं कि केवल ज्ञान से ही बन्धन नहीं होता है तो ग्राप तो ज्ञान की, भी ग्रात्मा हैं। ग्रापके हो सामर्थ्य से ज्ञान बन्धन का नाश करता है, तो जिसको सामर्थ्य से ज्ञान बन्धन का ग्रभाव कर देता है, उस सर्व समर्थ को बन्धन में डालने वाला वहां भो कोई भी हेतु नहीं है ग्रर्थात् कोई देश, काल ग्रीर ग्रवस्था वैसी नहीं है. जो ग्रापको बन्धन में डाल सके ॥२१॥

ग्राभास—ननु तथाप्यवतारान्यथानुपपत्या सोपाधिरेव सत्त्वगुणाभिमानिनोवतार इति लोकप्रसिद्धैश्च सुतरामेवावतारे बन्धो भविष्यतीत्याशङ्कचाह देहाद्युपाधेरिति ।

ग्राभासार्थ — सत्व गुएा के उपाधि वालों के ही अवतार होते हैं, यह मातुल ग्रादि के मारने की कथाग्रों से प्रसिद्ध ही है, क्योंकि दूसरे प्रकार से उनकी उपपत्ति नहीं होती है। यो उपाधि से अवतारों के मानने से तो अवतार में बन्धन होगा, जिस शङ्का का निवारए। इस 'देहाद्युपाध' श्लोक में करते हैं —

#### श्लोक —देहाद्युपाधेरनिरूपितत्वाद्भवो न साक्षात्र भिदात्मनः स्यात्। श्रतो न बन्धस्तव नैव मोक्षः स्यातां निकामस्त्विय नोऽविवेकः ॥२२॥

श्लोकार्थ — जन्म उसका होता है, जिसको देह इन्द्रियाँ, ग्रन्त:करण, स्वभाव ग्रादि उपाधियाँ होती हैं। ग्रात्मा में ये उपाधियाँ नहीं है, ग्रतः उसका जन्म नहीं है, ग्राप ग्रात्म रूप हैं, ग्रत: ग्रापका जन्म नहीं है। ग्राप में भेद भी नहीं है, जिससे ग्राप का जन्म या मोक्ष नहीं होता है। जिसका यह कारएा है कि ग्राप में ग्रविवेक भी नहीं है ॥२२॥

सुबोधिनी -देह इन्द्रियाण्यन्त:करणं स्वभाव: कमं कालो वा यस्योपाधिभूता भवन्ति तस्या-त्मनः प्रथमं भवो भवति । ननु ममापि वसुदेवा-द्भवो हश्यत इति चेतत्राह साक्षादिति नटवत् वेषार्थं जन्मप्रकाशनं न जन्म । किञ्च । स्नात्मनो भिदापि न स्यात् पूर्वसङ्घातपरित्यागेन सङ्घाता-न्तरग्रहणं भेदात्र विवक्षितः। यतः ग्रयमात्मा न हि सर्वत्र व्याप्तस्तथा भवितुमहति ग्राःमत्वान्न भेद:। भेदाभावाच न जन्म, यतो मूलभूते विष्णौ भगवति वा, अत एव हेतोस्तवापि न बन्धः नैव च मोक्षः येन सत्कर्मकरणार्थं धर्मस्थापनादिक कूर्यात्, अत एव बन्धमोक्षौ न स्याताम्। नन् यावदिधकारं त्वाधिकारिकमितिन्यायेन विष्णो-रप्यधिकारान्ते स्मार्तसंमता मुक्तिः। ब्रह्मवादि-नोप्येकदेशिनः यद्ब्रह्मविद्यया सर्वं भवन्तो मनु ष्या मन्यन्ते तद्ब्रह्म कि भवेदित्याशङ्क्रच 'ब्रह्म वा इदमग्र श्रास' 'ग्रात्मानमेवावैदह ब्रह्मास्भीत' 'तस्मात्सर्वमभव'दिति वाक्यानुरोधात् प्रपञ्च-भवनवत् ब्रह्मविदाप्नाति पर'मिस्यत्रापि ब्रह्मज्ञा-नेनैव ब्रह्मणोपि परत्वप्राप्तिरित्यध्वसीयते।

कर्मकाण्डेऽपि 'परमेष्ठिनो वा एष यज्ञोग्र स्रासी'-सर्वेषामुत्कर्षो दर्शपूर्णमासाभ्यां दित्यूपक्रभ्य निरूपितः। एवं परब्रह्मगोपि दर्शपूर्णमासाभ्या-मेवात्कर्षः प्रतीयते परमेष्ठिशब्दश्च ब्रह्मपर्यायः इन्द्रे प्रजापतौ ब्रह्मित्र'त्यत्र क्रमेगा तत्प्रकरगा-स्थानामेत्रोपलम्भात्, ग्रतः सर्वेषामेव बन्धमोक्षौ स्त इति मन्यन्ते । किञ्च । 'इमां विद्यां कृष्णाय देवकीनन्दनाय प्रोवाचे'त्युपाख्याने ब्रह्मविद्याग्रह-रामि श्रूयते, स्रतः संभावितत्वात् बन्धमोक्षी प्राप्ताविति तन्निराकरणं युक्तमेव । एते तु निरू-पिताः पूर्वपक्षाः अविवेकेनैव प्राप्ता इत्याह निका-मस्त्विय नोऽविवेक इति । नोऽस्माकं सर्वेषामेव भ्रान्तानां निकामः स्वेच्छ्या त्विय ग्रविवेकोऽधि-कारम्तु न स्वामिपरः लाके महाराजेऽधिकार-पदप्रयोगा मावात् परमेष्ठित्रह्मशब्दौ चतुर्मु खवाचकौ म्रन्यथा 'यज्ञो व विष्णु'रिति श्रुत्या दर्श प्रिमास-योयंज्ञत्वविधिव्यंर्थः स्यात्, ब्रह्मावद्याद्यधिकारोपि संदोपिनेरिव लोलया, सभवति, ग्रतोस्माकमेवा-विवेक: न तु परब्रह्मािंग बन्धमोक्षी कथि ज्ञत् सम्भवत इत्यर्थः ॥२२॥

व्याख्यार्थ - देह, इन्द्रियाँ, अन्तःकरण, स्वभाव, कमं श्रीर काल श्रादि उपाधियाँ जिसमें होती है उसका जन्म होता है। यदि भ्राप कहो कि मेरा भी वसुदेव के गृह में जन्म हुम्रा है, तो उसके उत्तर में कहते हैं कि ग्रापका जन्म साक्षात् नहीं हुग्रा है, किन्तु नट के समान केवल वेष बदल लेने को, जन्म नहीं कहा जा सकता है। आपने तो नट की भांति केवल वेष बदला है, जन्म लेने में भेद होता है एक सघात(देह का त्याग कर दूसरे संघात के ग्रहण करने को जन्म कहा जाता है। जिसमें भेद होता है, वह भेद भी ग्राप में नहीं है, क्योंकि ग्राप सब में सर्वत्र व्याप रहे हैं। जो व्यापक हैं, उसमें भेद नहीं हो सकता है। कारण कि स्राप श्रात्मा होने से सर्वत्र व्याप्त हैं, व्याप्त होने से स्रोर भेद

रहित होने से ग्राप मूल रूप विष्णु है। ग्रतः ग्रापका न जन्म हो सकता है ग्रीर न मोक्ष होता है। जिससे ग्राप सत्कर्म करने के लिए धर्म की स्थापना ग्रादि करें, यों करने की इच्छा मात्र न होने से आपका बन्धन वा मोक्ष होता ही नहीं है। विष्णु की भी स्मार्त सम्मत मूक्ति तो होती ही है, क्योंकि जब तक श्रधिकार है, तब तक ग्रधिकार का कार्य करना ही पड़ता है। ग्रत: जब तक विष्णुत्व का ग्रधिकार है तब तक तद्नुकुल कार्य किये जाते हैं। जब ग्रधिकार को समाप्ति होती है तब कार्य करने का भी समाप्त होता है तो स्मार्त मुक्ति हो जाती है। स्मार्त मुक्ति भी श्रुति सम्मत् है, यह बताने के लिए कहते हैं कि ब्रह्मवादियों के भी एक देशी मत में ब्रह्मविद्या से सर्व होता है, तो वह ब्रह्म कैसे होता है ? इस शङ्का के उत्तर में कहते हैं कि 'ब्रह्मवाइदमग्रग्रास' 'ग्रात्मानमेवा वैदहं ब्रह्मास्मी तस्मात् सर्वमभवत् आत्मा को ही माने कि यह पहले ब्रह्म था मैं ब्रह्म हैं उससे सब होता है श्रुति के इन वाक्यों से जैसे सर्वप्रपश्च ब्रह्म रूप होता है वैसे ही 'ब्रह्मवित् ग्राप्नोति पर' इस श्रुति के ग्रनुसार ब्रह्म को जानने वाला ब्रह्म ज्ञानी ब्रह्म रूप होकर परब्रह्म को प्राप्त होता है। कर्मकाण्ड में भी, परमेष्ठिनो वा एष यज्ञोऽग्र श्रासीत् । इत्युपक्रम्य सर्वेषामुत्कर्षो दर्शपूर्णमासाम्यां निरूपितः' 'परमेष्ठी का यह यज्ञ आगे था' यहां से प्रारम्म कर दर्शपूर्ण मास से सर्वका उत्कर्ष कहा है, इस प्रकार दर्श भीर पूर्णमास से परब्रह्म का भी उत्कर्ष प्रतीत होता है, 'परमेष्ठी' पद ब्रह्म के पर्यायरूप (बदले) में दिया है, इन्द्र, प्रजापित और बह्म ये तीन शब्द उस उस प्रकरण में ब्रह्मवाचक हैं, इससे जाना जाता है कि बन्ध मोक्ष तो सबों का होता है। इस प्रकार वेदान्तिग्रों के एक पक्षवाले का मत है ग्रौर विशेष में कहते हैं कि 'यह विद्या देवकी के पुत्र कुष्णा को कही गई, इस उपाख्यान से ब्रह्म विद्या का ग्रहण सिद्ध होता है, जिससे बन्ध ग्रीर मोक्ष की सम्भावना होने से उनका निराकरण करना योग्य ही है। ये तो भ्रविवेक से प्राप्त पूर्व पक्ष है, जिनका निरूपएा किया गया है। हम सब भ्रान्त होकर ग्रापमें ग्रविवेक की कल्पना करते हैं। वास्तव में ग्राप में ग्रविवेक है हो नहीं, क्योंकि अविवेक अर्थात् अधिकार तो सेवक को मिलता है। स्वामी में अधिकार का स्थान (गुञ्जाइश) ही नहीं है। कारण कि स्वामी तो स्वतन्त्र स्वेच्छावान् होता है। लोक में भी महाराजा में ग्रधिकार का प्रयोग नहीं होता है अर्थात् महाराजा अधिकारी नहीं कहा जाता है, परमेष्ठी तथा ब्रह्म शब्द यहां ब्रह्मा के वाचक हैं यदि यों न माना जावेगा तो यज्ञ विष्णू' हैं इसमें जो दर्शपूर्ण मास को यज्ञकी विधि कही है वह व्यर्थ होगी, ब्रह्म विद्या का अधिकार सांदीपिन की तरह लीला से ही संभव है, श्रतः हमारा ही श्रविवेक है जो श्राप में बन्ध मोक्ष मानते हैं, श्राप परब्रह्म हैं। परब्रह्म में कभी भी यह सभव नहीं है ॥२२॥

श्राभास—तर्हि कथमवतार इति चेत्तत्राह त्वयोदित इति । श्राभासार्थ—तो ग्रवतार कंसे होते हैं ? इसका उत्तर 'त्वयोदित' श्लोक में देते हैं ।

श्लोक—त्वयोदितोऽयं जगतो हिताय यदा यदा वेदपथः पुरागाः। बाध्येत पाषण्डदथैरसद्भिस्तदा भवान्सत्त्वगुणं बिर्भात ॥२३॥

श्लोकार्थ — जगत् के हित के लिए कहा हुग्रा ग्रापका यह पुरातन वेदमार्ग, जब-जब ग्रसत् पाषण्ड के पंथों से बाधित हो जाता है, तब-तब ग्राप सत्त्वगुण को धारण करते हैं ।।२३।।

१-इमां विद्यां कृष्णाय देवकीनन्दनाय प्रोवाच।

सुबोधिनी-यदैव त्वयोदितो वेदमार्गः पाष-ण्डपर्थेविरुद्धमार्गप्रतिपादकैः पुरुषैः बाध्येत तदा तेषां च बलिष्ठत्वात् कालवशात् सर्वेषामेव बुद्धि-नाशाद् भगवानेव शक्त इति तदा भगवान् सत्तव-

गुरां बिर्भात भगवद्गृहीतं सत्त्वं बलवत् सद् रज-स्तमसोरभिभावकं भवतीति । ग्रनेन वैषम्यदोषः परिहृतः । नैघृण्यदोषस्त्ववतीर्गो नास्तीति न तन्निषेधकं वचनम् ॥२३॥

व्याख्यार्थ — जिस समय आपके कहे हुए वेद पथ को, विरुद्ध मार्ग का प्रतिपादन करने वाले पुरुष बाधा पहुंचाते हैं ग्रौर वे बलिष्ठ होने से तथा काल के कारए। सबों की बुद्धि का नाश हो जाने से उस वाधा को मिटाने में तब भगवान् ही शक्त होते हैं, ग्रतः भगवान् सत्व गुएा को घारएा करते हैं, जिससे सतोगुए बलवान बन के रजो ग्रौर तमो गुए को दबा देता है, इससे भगवान में विषमता का ग्रभाव बताया है, ग्रवतार समय नैघू ण्य दोष नहीं होता है जिससे उसके निषेध का कोई वचन नहीं कहा है ॥२३॥

श्रामास—निन्वदानीं वेदानां पीडाभावाद् व्यासावतारस्य जातत्वाद् बुद्धावतार-स्याद्याप्यजातत्वात् किमनेनावतारेगोत्याशङ्कचाह स त्वं प्रभोद्येति ।

ग्राभासार्थ - ग्रब व्यास का ग्रवतार हुग्रा है, बुद्ध का तो नहीं हुग्रा है, जिससे वेदों को तो पीड़ा नहीं है, तो फिर इस अवतार धारण का क्या प्रयोजन है ? जिसका उत्तर 'स त्वं प्रभो' श्लोक में देते हैं-

श्लोक — स त्वं प्रभोऽद्य वसुदेवगृहेवतीर्णः स्वांज्ञेन भारमपनेतुमिहासि भूमेः। ग्रक्षोहिग्गोशतवधेन सुरेतरांश-राज्ञाममुख्य च कुलस्य यशो वितन्वन् ॥२४॥

श्लोकार्थ — हे प्रभु ! वही ग्राप ग्राज ग्रपने ग्रंश बलभद्र जी के साथ भूमि के भार को उतारने के लिए यहाँ वसुदेवजी के घर में प्रकट हुए हैं, कारण कि भ्रापको दैत्यों के ग्रंश रूप राजाग्रों की सैंकड़ों ग्रक्षौहिग्गी सेना का नाश करना है तथा इस यदुकुल के यश का विस्तार करना है ॥२४॥

मुबोधिनी-स एव त्वं सर्वरक्षको न केवल वेदमात्ररक्षकः। तदाह प्रभो इति । कियाशक्ते रिष पूर्णाया विद्यमानत्वाद् वसुदेवस्य सत्त्वरूपस्य गृहेभिमानस्थानेभिमानप्रकारेगा पालियव्यामो-त्यवतीर्णः । स्वांशेन बलभद्रे एा सह इहैवागत्य भारमपनेतुं न तु वैकुण्ठे स्थित्वा मनसा, ग्रव-

तोर्गोसीति संमितिमिव पृच्छन्नाह भावस्य महत्व-ख्यापनायाह सुरेतरासां दैत्यानामक्षौहिस्मीनां शतस्य वधेनेति । ननु न दैत्याः साम्प्रतं प्रतीयन्त इत्याह राज्ञामिति । प्रयोजनान्तरमप्याह ग्रमुख्य वसुदेवकुलस्य यशो वितन्वित्रिति रूपद्वयेनावतर-ग्पप्रयोजनद्वयमुक्तम् ॥२४॥

व्याख्यार्थ — वह ही ग्राप, केवल वेद के रक्षक नहीं है, किन्तु समस्त प्राणी मात्र के रक्षक हैं

क्यों कि ग्राप 'प्रभु' हैं कियाशक्ति भी ग्राप में पूर्ण रूप से विद्यमान है। ग्रतः ग्रापने सत्त्वरूप वसुदेवजी के ग्राभमान स्थान गृह में प्रकट होकर यह दिखाया है कि ग्राभमान प्रकार से ही सबकी पालना करू गा उरपोकों की तरह नहीं पालू गा। इस प्रकार पालने की इच्छा व कुण्ठ में बैठे हुए केवल मन से नहीं की है, किन्तु, ग्रपने ग्रंश बलभद्रजी के साथ भूभार उतारने के लिए यहां को भूमि पर प्रकट हुए हैं। यह इस प्रकार कहा है कि मानों इस कथन की भगवान से सम्मित ले रहा है। इस ग्रवतार धारण करने से ग्रापका महत्त्व विशेष प्रसिद्ध होगा, कारण कि ग्राप सैकड़ों दैत्यों की ग्रक्षोहिणी सेना को नाश करेंगे। यहां दैत्य तो दिखाई नहीं देते हैं? इसके उत्तर में कहते हैं कि दैत्य ही राजा बन ग्राए हैं। ग्रापके प्रकट होने का दूसरा कारण हैं कि ग्रापको वसुदेव के कुल के यश का विस्तार करना है। दो रूपों से प्रकट होने के दो कारण बता दिए हैं। २४।।

ग्राभास—एवं भगवदवतारं प्रसङ्गात् कर्माणि च स्तुत्वा भगवदागमनं स्तौति ग्रयोश न इति ।

श्राभासार्थ — इस प्रकार प्रसङ्ग से श्रवतार श्रौर उसके कर्मों की स्तुति कर श्रव भगवान् के पधारने की 'श्रद्येश नो' श्लोक से स्तुति करते हैं —

श्लोक—श्रद्येश नो वसतयः खलु सूरिमागा यः सर्वदेविपतृदेवनृदेवसूर्तिः । यत्पादशौचसलिलं त्रिजगत्पुनाति स त्वं जगद्गुरुरधोक्षज याः प्रविष्टः ॥२५॥

श्लोकार्थ—हे ईश ! ग्राज हमारे घरों का भाग्य उदय हुग्रा है; क्योंकि जो सर्व-देव, पितृदेव ग्रौर नृदेव की मूर्ति हैं ग्रौर जिसके चरण से निकली हुई गङ्गाजी त्रि-जगत् को पिवत्र करती है, वे जगत् के गुरू ग्रधोक्षज ग्राप इन घरों में स्वयं प्रविष्ट हुए हैं ॥२५॥

मुबोधिनो—नो वसतयो गृहा श्रद्य सूरिभागा श्रस्मत्कुलेऽवतीर्ण इति वयं पूर्वमेव सूरिभागाः । वसतयस्त्वद्य । न इति बहुवचनं भ्रात्राद्यभिप्रा-यम् । ननु निरोधाधिकारिगो भवन्तः तदर्थमाग-मनं न तु धर्मार्थमिति कथं वसतीनां कृताथतेति चेत्तत्राह ईश इति । उभयमपि कतुँ समर्थः । ननु भगवत्सबन्धादैव तेषां भाग्यमस्तु, पृथक् किमिति निरूप्यत इत्याशङ्कचाह सूरिभागा इति । मद्भाग्यं चेद् यदैव ममेच्छा तदैवागच्छेदतो गृह-स्यैव भाग्यम् । ननु गृहं हि त्रिगुगात्मकं गुगातीतो

हि भगवदनुगुणो भवतीति कथमेवमुच्यत इति चेत्तत्राह यः सवदेविषतृदेवनृदेवमूर्तिरिति। गृहाणामिष स्वोत्कर्षो येन सिध्यति तदिष रूपं भगवित वर्तते, गृहं हि देवतायोग्यं भवति षितृणां
नराणां च। त्रयो हि लोके गृहे सुखिता भवन्ति,
तेषां स्वदेवत्वमुत्कर्षः। देवमात्रे संतुष्टे गृहं युक्तं
भवत्यन्यथा व्यर्थम्, एविमत्तरयोस्तत्र देवोत्तमो
भगवानिति तत्प्राप्तौ भवत्येव सर्वोत्कर्षो योग्यता
च एविमत्तरयोः। किञ्च। शुद्धिरप्यपेक्षिता साषि
जातेत्याह यत्पादशौचसिललिमिति। पादशौच-

सलिलं गङ्गा सा परम्परासंबद्घापि देशकालव्य-वहितापि जलान्तरेगा मिश्रितापि लोकत्रयमपि पुनाति, अत्र तु साक्षादेव पततीति कि गृहभाग्यं वक्तव्यिमत्यर्थः। ननु रूपभेदाद् वैलक्षण्यं भवि-ष्यतीत्याशङ्कचाह स त्विमिति । ग्रत्रापि त्वमेव प्रमाग्गमित्याह जगद्गुरुरिति । तर्हि कथं लोका न जानन्तीत्याशङ्कचाह ग्रधोक्षजेति । बहिर्मु ख-त्वादज्ञानम् । या वसतीः । पुनर्ग्रहणं तासामिभ-नन्दनार्थं च ॥२४॥

व्याख्यार्थ-ग्राप जिस दिन हमारे कुल में उत्पन्न हुए हैं, हम तब ही से भाग्यशाली हुए हैं, किन्तु हमारे घर ग्रौर घर सम्बन्धी भाई बन्धु सब ग्राज भाग्यवान बने हैं। कारण कि घर में तो ग्राज पधारे हो, यदि भ्राप कहो कि हम तो भ्रापको निरोध के ग्रधिकारी जानकर उसके लिए पधारे हैं न कि धर्म के लिए ग्रर्थात् घर को पवित्र करने के लिए नहीं पधारे हैं ? जिसके उत्तर में ग्रक्रूरजी कहते हैं कि ग्राप ईश हो ग्रर्थात् सर्व कुछ करने के लिए समर्थ हैं, ग्रतः दोनों कार्य करने में समर्थ हो। यदि ग्राप कहो कि तुम्हारे सम्बन्ध के कारण ही घर भाग्यवान् है। ग्रपने से पृथक् उनको भाग्यशाली क्यों कहते हो ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि मेरे सम्बन्ध से उनका भाग्य तब मैं मानूं जब कि मेरी इच्छा से भ्रापका ग्रागमन हुआ हो। भ्रब तो भ्राप स्वयं पधारे हो, भ्रतः गृह के ही भाग्य हैं। यह स्रापका कहना ठीक नहीं है क्योंकि घर तो त्रिगुणात्मक है और भगवान् के योग्य तो वह है जो निगु ए होवे। जिसके उत्तर में कहते हैं कि ग्राप सर्वदेव, पितृदेव ग्रीर नृदेव की मूर्ति हैं। ग्रतः घरों का जिससे उत्कृष्ट होता है, वह मूर्ति भी ग्रापमें ही विद्यमान है, क्योंकि घर, पितर, देवता ग्रौर मनुष्य सबके योग्य होता है। पितर, देवता ग्रौर मनुष्य तीनों ही घर में सुखो होते हैं। वे घर अपने देवता की प्रसन्नता के कारण ही उत्कृष्ट होते हैं, केवल देव के प्रसन्न होने से घर, घर की योग्यता वाला होता है यों नहीं होवे तो घर व्यर्थ है। इस प्रकार पितर तथा मनुष्य की उत्तामता भी उनके देवताश्रों के प्रसन्न होने पर समभनी चाहिए। उसमें भी यदि देवोत्ताम भगवान् प्रसन्न होकर घर में पधारे तो घर की सबसे उत्तामता तथा योग्यता होती है। इसी प्रकार पितर तथा मनुष्यों की भी उत्तमता ग्रौर योग्यता तो हुई किन्तु शुद्धि की भी अपेक्षा है। जिसके लिए कहते हैं कि जिसके पाद से निकली हुई गङ्गाजी तीनों लोकों को पवित्र करती है, वह भी साक्षात् नहीं, किन्तु परम्परा से उसका जल अपने पास आवे, देश और काल का अन्तराय भी होवे,दूसरा भी जल उसमें मिल जावे,तो भी सबको पवित्र करता है तो, यहां तो साक्षात् वे चरएा हमारे घरों में पड़े हैं तो घर के भाग्य की क्या सराहना की जावे ? फिर भी रूप के भेद में भेद होगा, जिसके उत्तर में कहते कि वह ही ग्राप हैं। इसलिए ग्राप ही प्रमाण हैं, क्योंकि ग्राप जगत् के गुरु हैं, यदि मुक्तको तुम लोक गुरु कहते हो तो लोक मुक्ते क्यों नहीं लोक गुरु कर जानते वा मानते हैं ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि श्राप 'श्रधोक्षज' हैं ये लोकिक इन्द्रियां बहिर्मु ख हैं, ग्रत: उनमें ग्रज्ञान हैं। जिससे वे ग्रापको जान नहीं सकते है। दूसरी बार घर में प्रवेश श्रभिनन्दन के लिए कहा है । १५।

श्राभास-एवं भगवदागमनं स्तुत्वा भगवति प्रपत्ति स्तौति स्वचिकीषितां कः पण्डित इति ।

म्राभासार्थ — यों भगवान् को पधारने की स्तुति कर भ्रव अपनी इच्छित शरणागित को 'क पण्डित' श्लोक से बखानते है-

श्लोक—कः पण्डितस्त्वदपरं शरणं समीयाद्भक्तप्रियाहतिगरः सुहृदः कृतज्ञात् ।
सर्वान्ददाति सुहृदो भजतोऽभिकामानात्मानमध्यपचयापचयौ न यस्य ।।२६॥

श्लोकार्थ—हे ईश ! कौन ऐसा पण्डित है, जो ग्रापकी शरण छोड़ दूसरे की शरण ग्रहण करे ? कारण कि ग्राप भक्त प्रिय हैं, सत्यवक्ता हैं, सब के हितकारी सुहृद हैं, कृतज्ञ हैं, भक्तों की समस्त कामनाग्रों को पूर्ण करते हैं, भक्त ग्रपनी ग्रात्मा दे तो ग्राप ग्रपनी ग्रात्मा भी दे देते हैं;जिससे ग्राप में देहवत् वृद्धिह्नास नहीं है, ग्रथीत् सदैव ग्राप एक रस हो ॥२६॥

सुबोधनी--स्तुत्यनन्तरं हि फलं प्रार्थनीयं तत्प्रपत्यतिरिक्तं नास्तीति ज्ञापयित् प्रपत्तिमेव स्तोति । प्रारिगनां कर्तव्या प्रपत्तिरेव । कर्तव्या-कर्तव्यविवेकवान् हि पण्डितः, इममेवार्थमधि-कृत्य 'पण्डितो बन्धमोक्षवि'दित्यूक्तम् । तत्राना-यासेन फलसिद्धिः । विद्यमाने स्वोत्कृष्टे समाश्र-यग्मेव युक्तम् । श्राश्रयो हि स्वाधीनं सर्वमेव यच्छति । मनस्तु क्षिणिकमिति सर्वपदार्थाभिलापि भवतीति कदा वा कि प्रार्थयेदिति तत्तत्साधने-ष्वशक्तो हि प्रपत्तिमार्गमवलम्बते । तदपि कृत्वा चेत्फलं न प्राप्नुयादसमर्थमजनात् तदा प्रपत्ति-व्यर्थेति को वा विवेकी त्वत्तोपरं शरणं सम्यगी-यात्, साधनत्वेन गुरुत्वेन वानुवृत्ति क्र्यात् न तु शरणं गच्छेत् । नन्वाहत्य कथं त्वं प्राप्तव्यः । ग्रतोन्यानुवृत्तिः प्रथममावश्यकीति कथमन्यनि-रोधः क्रियत इति चेत्तत्राह त्वदपर इति । त्वम-परो यस्य नियामकत्वेन न बुद्धचा गृहीतः। गुर्वा-दिस्तू नैवंविधो भवतीति न दोषः। भगवतः शर्गागतो हेतूनाह भक्तप्रियाहतगिरः सृहदः कृत-जादिति । षट्हेतवो हि भगवति । तत्र फले हेत्-द्वयं साधने चतुष्टयमिति । साधनेपि स्वधर्मपूर-स्कारेगा ग्राधितधर्मपूरस्कारेगा हेत्वंक्तव्यः। ग्रन्थथा फलं काकतालीयं स्यात्, यो हि सेवका-नपेक्षते स सेवकेभ्यः प्रयच्छति स ईश्वर एव

भवति,तत्रापि सेवकधर्मं चेदूररीकूर्यात्तदैव सेव्यो भवति तदाह भक्तिप्रयादिति । लोका हि फलार्थं सेवमानाः सेवायामशक्ताश्चेन्न फलं प्राप्नुवन्ति, भजनानुरूपं च प्राप्नुवन्ति न हि प्रभुस्तस्य क्लेशं मन्यतेऽन्यथा दु:खदे साधारगो देशे काले च तान् सर्वान् न प्रवतयेत् यथा पुत्रम्। भगवांस्तु न तथा भक्तम्, ग्रतो भगवानेव सेव्यः । किञ्च : स्वधर्म-मप्यवेक्ष्य भक्तहितं करोतीत्याह ऋतगिर इति। सत्यवाक् सत्यसङ्कल्पः 'संग्रामे च प्रपन्नानां तवा-स्मीति च यो वदेत्'। 'कौन्तेय प्रतिजानीही'त्या-दिवाक्यात्। यो हि सेवकक्लेशं सहते स न मनिस शुद्धः, यो वाचि न हढः स वाचि तथा। यस्त समागतेवसरे मित्रमिव कार्यं न करोति शरीरतः स काये तथा। एतत्त्रयं लौकिकं स्वतः कर्तव्यम् तस्य कृतं जानातीति तद्धमंकरगो हेत्-हक्तः । दोषाभावा एते, ग्रात्मवत् पुत्रवच्च भक्ताः कायवाङमनोभिः विषयीकर्तव्याः इति गुराः, प्रह्लादे सर्वापत्सु मनसा हितं कृतवान् वाचा गोपिकादिषु कायेनास्मास्विति । एवं भावे भग-वद्गूरो न कोपि सन्देहः, कृतज्ञत्वाभावे प्रवाहवत् कारगान्नोत्कर्षः स्यात्, फलदातृत्वमाह सर्वान् ददातीति । परेषामनिष्टं स्वानिष्टं वा कर्तुं वाञ्छन्ति तदा न ददातीति ज्ञापियतुं सुहृद इति । शूद्धान्त.करणस्य स्वद्रोहं परद्रोहं वाऽवि- चारयतः सर्वानेव कामान् ददाति, दाने हेतुर्भजनिमत्याह भजत इति । एकस्मिन्नपि प्राधिते
प्रभितः सर्वतः प्रयच्छति । नन्वन्येऽप्येताहशा
भवन्तीत्याह ग्रात्मानपीति । ग्रत्र दाने भजनमेव
हेतुस्तेन तारतम्येव सर्वं सङ्गच्छते । यः स्वात्मानं
भगवते प्रयच्छति भगवानिप तथा तस्मै प्रयच्छतीति । नन्वेताहशमिप लोके क्वचित्सिद्धमिति
चेत्तत्राह यस्योपचयापचयौ न स्त इति । यत्संब-

न्धिनः सर्वस्यैवोपचयापचयाभावः। उभग्रनिरू पर्णमुपचितं चेद्तां तस्य नापचयं करोति। ग्रप-चितं चेद्दुःखाधिकं तत्कदाचिदिप नोपचितं करोति। ग्रथवा। एकरूपमेव सर्वेभ्यो भक्तेभ्यः प्रयच्छति। न तु विषमम्, वस्त्वेव तथेति नेच्छापि तत्र प्रयोजिकेति धीमिण् तौ धमौ निरूपितौ॥२६॥

व्याख्यार्थ—इस प्रकार ग्रागमन की स्तुति के ग्रनन्तर फल की प्राप्ति के लिए प्रार्थना करनी चाहिए। वह फल शरए। ही , उसके सिवाय कोई फल नहीं है। इसलिए शरए। की स्तुति करते हैं। प्राणियों को प्रभु की शरण ही लेनी चाहिए। पण्डित वह है जो समभ सकता है कि मुभे यह करना चाहिए और यह नहीं करना चाहिए, जो ऐसी बुद्धि वाला नहीं है वह पण्डित नहीं। इसलिए ही कहा है कि 'बन्घ और मोक्ष' को जो समक सकता है, वह पण्डित है। जिसके करने से बन्ध हो, वह ग्रकतंव्य है ग्रथीत् नहीं करना चाहिए ग्रौर जिसके करने से मोक्ष है वह कतंव्य हैं ग्रथीत् उसको करना चाहिए। ग्रतः भक्ति ग्रादि साधनों से भी शरण ग्रनायास ही फल देता है। इसलिए जब स्वतः सर्व साधनों से श्रेष्ठ शरण है, तब उसका ग्राश्रय करना ही योग्य है। ग्राश्रय ही ऐसा साधन है, जो भ्रपने भ्राधीन है। जिससे वह सर्व देता है। मन तो चञ्चल है, क्षगा क्षगा में नवीन नवीन पदार्थ को इच्छा करता है, तब जीव क्या क्या मांगे ? ग्रीर कब मांगे ग्रीर किससे मांगे ? प्रत्येक पदार्थ को प्राप्ति के लिए पृथक् पृथक् देवों की ग्राराधना रूप साधन करने पड़ते हैं। जीव इतने साधन करने में ग्रशक्त है, ग्रतः जीव शरण मार्ग का ही ग्राश्रय लेता है, किन्तु वह शरण भी ग्रन्य देवों की शरण है तो उससे परम उत्कृष्ट फल न मिलने से वह शरण भी व्यर्थ है। ग्रतः बुद्धिमान् अकर्ताव्य तथा कर्ताव्य को समभने वाला आपके सिवाय अन्य की शरण कैसे जावेगा ? ग्रर्थात् नहीं जावेगा । भ्रापकी ही शरए। लेगा, दूसरों के साधनपन से, वा गुरुपन से भले मान ले, किन्तु उनकी शरण ग्रहण तो कभी भी पण्डित नहीं मानेगा। ग्रन्य गुरु ग्रादि का साधन रूप से भी त्याग करने से सीधे ग्राप प्राप्त नहीं होंगे ग्रतः जब प्रथम ग्रवस्था में यों करना ग्रावश्यक है, तब ग्रन्य की शरण के लिए रोक कैसे की जाती है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि ग्रन्य वह है जिसका म्रापने बुद्धि से ग्रहण नहीं किया है, किन्तु केवल नियामक हो, इससे गुरु म्रादि वैसे नहीं है, म्रर्थात् श्रापसे पृथक् नहीं है, जिससे उनके आश्रय करने में दोष नहीं है।

भगवान की ही शरण लेने में छः कारण कहते हैं: — उन छ में दो हेतु, फल में और चार हेतु साधन में है। साधन में जो हेतु हैं वे भी अपने धमं से और आश्रित के धमं से कहने चाहिए, जो यों नहीं कहा जावेगा तो फल ''काकतालीय'' न्याय के सहश मिला हुआ समभा जावेगा, अब आश्रित के धर्मानुसार शरणागित का कारण कहते हैं, जिसको सेवक की अपेक्षा है, अर्थात् जिसको सेवक को धर्मानुसार शरणागित का कारण कहते हैं, जिसको सेवक को अपेक्षा है, अर्थात् जिसको सेवक चाहिए वह सेवकों को देता भी है वह ही स्वामी कहा जाता है, इसमें भी जब कोई भी स्वामी सेवक के धर्म को स्वीकार करता हैं अर्थात् सेवक को जिस फल के प्राप्ति की इच्छा है वह देना स्वीकार करता हैं तब स्वामी सेव्य होता है, इसलिए आप ही भक्त प्रिय हैं आप लौकिक प्रभु के समान नहीं करता है तब स्वामी सेव्य होता है, इसलिए आप ही भक्त प्रिय हैं आप लौकिक प्रभु के समान नहीं

करते हो, लौकिक स्वामी तो फल के लिए सेवा करने वाले जब ग्रशक्त होने से सेवा नहीं करते हैं तब उनको वे स्वामी फल नहीं देते हैं. वे सेवक जितनी सेवा करते हैं. उतना ही फल पा सकते हैं. विकट देश वा समय में यदि सेवा करने में अशक्त होने से कैसे भी द:खी हो तो भी उसकी वहाँ भेजते हैं लौकिक स्वामी उसके द:खों पर ध्यान नहीं देते हैं, सेवक पर पुत्र के सहश दया नहीं करते हैं किन्तु भगवान यों नहीं करते हैं भगवान (आप को तो भक्त प्यारे हैं अत: भगवान ही सेव्य है. भगवान तो ग्रपना ईश्वर धर्म ही देखकर भक्त का हित करते हैं जिसकी पृष्टि में कहते हैं कि भगवान सत्य सङ्खल हैं, जो संग्राम में शरण ग्राकर कहता है कि 'मैं ग्रापका है' ग्रीर स्वयं गीता में श्रर्जुन द्वारा प्रसिद्ध कराया है कि मेरा भक्त नाश नहीं होगा इत्यादि वाक्यों से भक्त का सर्व प्रकार हित कर उसको सूखी हा करते हैं, जो स्वामी सेवक के क्लोश को सहन करता है उसके क्लोश को मिटाता नहीं है उस स्वामी का मन शुद्ध नहीं है, जो अपनी प्रतिज्ञा पर हढ नहीं है उसकी वासी पवित्र नहीं है, समय ग्राने पर शरीर से मित्र की भांति सेवक की सहायता नहीं करता है, उस स्वामी की काया अशुद्ध है, ये तीन ही लौकिक हैं, जिनको स्वतः करना चाहिए। इस कृति को जानते हैं, जिससे इन धर्मों के करने में यह हेतू बता दिया है। यहां तक ये सब दोषों के अभाव बता दिए। श्रव गुरा बताते हैं, अपने और पुत्र के समान भक्तों का हित काया, वासी तथा मन से करते हैं। यह गुरा है, प्रह्लाद पर आई हुई समग्र आपदाओं को मिटाया, यह मन से हित किया, वासी से उद्धवजी द्वारा उपदेश भेजकर गोपियों का हित किया, काया से हम लोगों का हित कर रहे हो इस प्रकार के भगवद्गुरा में कुछ भी सन्देह नहीं है। यदि भगवान में कृतज्ञता नहीं होवे तो इस प्रकार धारा प्रवाह की तरह कारगों के कहने से भी उनका उत्कर्ष प्रकट न होवे।

स्रव उनके फलदातापन को कहते हैं। यदि कोई भी स्रपना स्रथवा सन्य का जिससे स्रिन्ध्य हो वैसी वस्तु मांगता है तो प्रभु नहीं देते हैं। कारएा कि स्राप सहुद हैं स्र्रथीत् शुद्ध सन्तः करएा वाले हैं। सब के मित्र हैं सब का ही हित चाहते हैं. यतः जो मनुष्य स्रपना स्रथवा सन्य के द्रोह का विचार नहीं करता है, उसको सब कुछ देते हैं। क्यों देते हैं ? क्योंकि वह भजन करता है, भजन करने वाला यदि एक ही वस्तुमांगता है, तो भी सब कुछ दे देते हैं। वैसे तो भजन करने वाले सन्य भी होंगे? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'म्रात्मानिप'यद्यि भगवान भजन करने वालों को देते हैं, किन्तु जैसे भजन करने वाले भी समान भजन नहीं करते हैं, उनके भजन में तारतम्य है वैसे दान में भी समानता नहीं होता है। भजनानुकुल ही फल मिलता है। जैसे जो भक्त भगवान को म्रात्मा तक सब कुछ दे देता है उसको भगवान भी वैसा ही देते हैं। लोक में वैसा कोई हब्दान्त है ? इसके उत्तर में कहते हैं कि 'भगवान से जिसका सम्बन्ध है उसमें वृद्धि तथा हास नहीं होता है, यतः दोनों का निरूपण ही योग्य है। भगवान जिसको जो विशेष सुख स्रादि देते हैं तो उसको फिर कम नहीं करते हैं। यदि दुःखादिक देते हैं, तो उसको फिर बढाते भी नहीं हैं। स्रथवा सर्व भक्तों को समान रूप ही देते हैं विषम नहीं देते हैं। भगवान में वृद्धि हास है ही नहीं, सदा एक रस रूप है। वस्तु ही वैसी है, विषमता करने की इच्छा भी नहीं है, जो इच्छा वहां प्रयोजक है, इस प्रकार धर्मों में दोनों धर्म निरूपण किए हैं।।२६।।

- ग्राभास-एवं सर्वप्रकारेण स्तुत्वा किश्चित् प्रार्थयते दिष्ट्या जनादंनेति ।

BOTTO FEET TO BE THE STATE OF

ग्राभासार्थ — यों सब तरह से स्तुति कर 'दिष्टचा जनार्दन' श्लोक से कुछ प्रार्थना करते हैं —

श्लोक — दिष्ट्या जनार्दन भवानिह नः प्रतीतो योगेश्वरैरपि दुरापगितः सुरेशैः । छिन्ध्याशु नः सुतकलत्रधनाप्तगेह-देहादिमोहरशनां भवदोयमायाम् ॥२७॥

श्लोकार्थ—हे जनार्दन! देवों के ईश तथा योगेश्वर भी जिनके स्वरूप को कठिनाई से प्राप्त कर सकते हैं, उन ग्रापने यहाँ ग्राज मुभे दर्शन दिए हैं। यह बड़े भाग्य का विषय है एवं प्रसन्नता का द्योतक है, ग्रतः ग्रब शीघ्र ही हमारे पुत्र, स्त्री, धन, संबंधी गृह ग्रीर देह ग्रादि में ग्रापकी माया से प्राप्त मोह रूप बन्धन को तोड़ दो।।२७।।

मुबोधिनो—पूर्वमिष वयं भक्ताः परमापाततस्त्वत्स्वरूपाज्ञानात् ग्रद्य तु नोस्माभिरिह भवान्
प्रतीतः । ग्रतो ज्ञाते कल्पतरौ ग्रिभलिषते विलम्बो
न युक्त इति प्रार्थनीय इति भावः । कथमेतावता
कालेन न ज्ञातवान् कथमद्यैव ज्ञातवानित्याशङ्क्रय
हेतुद्वयमाह दिष्ट्या जनादंनेति । भाग्यमद्यैवोनमुखम् । जनयतीति जना ताम् ग्रदंयतीति ।
इदानीमेवाज्ञानं नाशितवान्, प्रसन्नो हि स्वधर्मानाविष्करोति सेवकधर्माश्चातो भाग्यं मोहनाशं
च प्रकाशितवानित्यर्थः । ग्रागमनेन प्रसादो निरूपितः, साधनान्तरं व्यावर्तयति । योगेश्वरेरिष
दुरापगितिरिति योगवशीकरणादिकं स्वसाम-

ध्यम् । न हि नियताः स्वधमा ग्रन्येन बोधयितुं शक्यन्ते, दुःखेन प्राप्या गितर्यस्येति । भगवदिभ-प्रायापरिज्ञानमुक्तम् । स्वाधीने हि मिथत्वा विह्नवत्साधनीयम् । तदेकः सङ्घातो भगवता दत्त इति तावन्मात्रे वश्यता भवति नान्यत्रेति सृष्ठक्रम् । ग्रलौकिकेनापि सामध्येन न भवती-त्याह सुरेशैरिति प्रार्थनामाह खिन्ध्याश्विति । सुतादिषु मोहरशनां छिन्धि, यतस्त्वयैव सम्पादितेत्याह भवदीयमायामिति । ग्रन्ते छेदनं वार्यति ग्राश्वित । ग्रत्यन्तं हढमूले छिद्यमाने पुनरु-द्गमश्चेदके वैमनस्यं च भविष्यतीति ।। २७॥

च्याख्यार्थ — पहले भी हम भक्त थे, किन्तु ग्रापके स्वरूप का ज्ञान नहीं था। जिससे पूरे भक्त नहीं थे, नाम मात्र के ही थे। ग्राज तो ग्रापने यहां पधार कर ग्रपने स्वरूप का ज्ञान कराया है, ग्रतः जब कल्पवृक्ष को पहचान जावे तब उससे ग्रपने ग्राभलिषत मनोरथ के मांगने में विलम्ब करना योग्य नहीं है। जिससे प्रार्थना करनी ही योग्य है, यह भाव है। यदि कही कि इतने दिन नहीं जाना, ग्राज ही कैसे पहचान लिया? जिसके उत्तर में कहते है कि हे जनार्दन! एक तो ग्राप ग्रविद्या को नाश करने वाले प्रभु हैं, जब भी ग्रविद्या नाश करो। दूसरा प्रसन्नता का विषय है कि ग्राज हमारे भाग्य का उदय हुन्ना है। इन दो कारणों से ग्रब ग्रापको पहचाना है। कारण कि जब भगवान् प्रसन्न होते हैं तब ग्रपने धर्मों को प्रकट करते हैं तथा सेवक के धर्मों का भी प्राकटच कराते हैं। ग्रतः भाग्य का ग्रम्युदय ग्रीर ग्रज्ञान का नाश ग्राज हुन्ना है। वह सर्व कृपा से होता है, वह कृपा ग्रापने पघार कर की है। ग्राप के ज्ञान होने का कृपा के सिवाय ग्रन्य कोई साधन नहीं है। कारण कि योगी योग से ग्रपनी सामर्थ्य से ग्रर्थात् योग बल से वश करते हैं, किन्तु ग्राप उन योगेश्वरों से जाने भी नहीं जाते हैं तो वश क्या होंगे? ग्रापके जो नियत स्वधर्म है, उनको ग्रन्य साधन नहीं जना सकते हैं। इससे यह बताया है कि भगवान के ग्रभिप्राय को कोई नहीं समभ सकता है। जैसे काष्ठ के भीतर

श्रीन है जिसको निकालने के लिए काष्ठ को मन्थन करना श्रपने श्राधीन है। इस प्रकार भगवान ने जो यह संघात दिया है, वह श्रपने श्राधीन है। जिसके द्वारा दयालु भगवान को प्रार्थना से वश कर श्रपने कार्य की सिद्धि की जा सकती है। यह बहुत श्रच्छा कहा है कि दूसरी तरह श्र्यात् इसके सिवाय कार्य सिद्धि नहीं होती है। यदि श्रलौकिक सामर्थ्य की प्राप्ति की जावे तो उससे भी नहीं होती है। कारण कि श्रलौकिक सामर्थ्य वाले देवों के ईश भी श्राप को पा श्रौर जान नहीं सकते हैं। यों कहकर श्रब प्रार्थना करते हैं पुत्र श्रादि में जो मोह बन्धन है, उसको तोड़ो। यदि कहो कि मैं वयों तोड़ें? जिसके उत्तर में कहते हैं कि यह बन्धन श्रापने ही श्रपनी माया द्वारा किया है। श्रतः उसको केवल तोड़ो ही नहीं, किन्तु जड़ से निकाल दो। केवल ऊपर से काटने से फिर उगेगा तो काटने वाले से वैमनस्य हो जावेगा, इसलिए जड़ से ही निकाल के फेंकने का कृपा कोजिए।।२७॥

श्राभास—भगवतोद्ध्यं भावः शास्त्ररहस्यसिद्धः । योहि यादृशः स तादृश एव कर्तव्यः भक्तिवशादन्यथाकरगोऽयुक्तता भवतीति, भक्तिमंध्यमाज्ञानम् । यथा श्रृङ्गार-लोला गोप्येव तथावतारलीलापि गोप्येव, तां यः प्रकटीकुर्यात् स नाभिप्रेत इति विपर्रीतं वदेत्, यथा गोपिकागीतेन गोपिकास्त्यक्ताः तथायमपि लोलार्थमृत्पादितः स्वरूपा-परिज्ञानाद् बहिर्मुखतया ज्ञानिनमात्मानं मन्यमानः तत्रार्थयते । श्रतोस्य सर्वाष्येव वचनान्यसंबद्धानि श्रतस्तित्रवारगार्थं भगवान्मोहियतुं प्रवृत्त इत्याह इत्यिचत इति ।

ग्राभासार्थ – जो जैसा हो, उसको वैसा ही करना चाहिए भक्ति, प्रेम के वश होकर यदि विशेष की जावे तो वह ग्रयोग्य होगो, इस प्रकार का भगवान का भाव शास्त्र के रहस्य से सिद्ध है। यों भगवान का कहना तो 'ग्रहं भक्त पराधीनः' वाक्य के विरुद्ध होगा,ग्रतः ग्रकूर ने जो मांगा व देना चाहिए था। जिसके उत्तर में कहते हैं कि ग्रकूर की ज्ञान रूप भक्ति होने से मध्यमा भक्ति है। परमाभक्ति नहीं है, जिससे 'ग्रहं भक्त पराधोनः' की उक्ति से विरोध हीं है। वैसे ग्रयोग्य होने से भी नहीं दिया। भगवान का ग्रगले श्लोक में 'त्वं नो गुरु' से विपरीत शब्द कहने का क्या ग्राशय है? जिसके उत्तर में कहते हैं कि जैसे शृङ्गार लीला गोप्य है, वैसे ही ग्रवतार लीला भी गोप्य है। उसको प्रकट करना भगवान को इच्छित नहीं है। इससे भगवान उसको विपरीत कहते हैं।

जैसे भगवान ने 'गोपिका गीत' से गोपियों का त्याग इसलिए किया कि उनको अन्तरंग लीला द्वारा आनन्द देना था, अतः बाहर का जो भाव था, उससे मुक्त करने के लिए विप्रयोग का दान किया। इसी प्रकार अकूरजी को लीला के लिए प्रकट किया है, किन्तु अब अकूर में स्वरूप का अज्ञान होने से बहिर्मु खता है, तथा मैं ज्ञानी हूं यों अपने को समक्तकर प्रार्थना करते हैं। अतः इसके सर्व वचन असंबद्ध हैं, जिससे भगवान उन सर्व का निवारण करने के लिए अकूर को मोहित करने के लिए प्रवृत्त हुए हैं, जिसका वर्णन श्री शुकदेवजी 'इत्यचितः' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—श्रीशुक उवाच-इत्यचितः संस्तुतश्च भक्तेन भगवान्हरिः । श्रुकूरं सस्मितं प्राह गीभिं संमोहयन्निव ॥२८॥

श्लोकार्थ - श्री शुकदेवजी ने कहा कि श्रक्रूर ने इस प्रकार भगवान् का पूजन किया तथा स्तुति भी की । तब भगवान् मन्द-मन्द हँसते हुए ग्रक्रूर को मानो मोहित करने वाले वचनों से कहने लगे ॥२८॥

मुबोधिनी— पूर्वोक्तेन प्रकारेगाचितः स सम्यक् स्तुतश्च भक्तश्चायं तथापि भगवानीश्वरः सर्व-दुः बहर्ता च भक्तश्चायम् । अत उभयं अभिप्रेत्य सस्मितं प्राह । स्मितो हि मन्दहासः ग्रल्पमेव

मोहितवान् । गीभिरिप सम्यक् मोहयन्निव जातः । सम्यक्तवं लीलौपयिकत्वेनान्यथा प्राकृतत्वे लीला-मिप त्वजेत्।।२८।।

व्याख्यार्थ-प्रथम कहते हुए प्रकार से ग्रकूर ने भगवान् का पूजन किया ग्रौर ग्रच्छे प्रकार से स्तुति भो की, जिससे यह तो निश्चय से जाना गया कि यह 'भक्त' है, तो भी भगवान् ईइवर होने से सर्व दु:ख हर्ता हैं ग्रौर यह भक्त है । ग्रतः दोनों को पूर्ण रीति से विचार कर मुस्कराते हुए कहने लगे। मुस्क्यान कहते हैं ग्रूल्प हास को ग्रर्थात् ग्रुक्रूर को थोड़ा ही मोहित किया, फिर वचनों से मानो विशेष मोहित करते हुए कहने लगे। विशेष मोहित करने का ग्राशय है कि उसको लीला से विद्यित नहीं किया, यदि प्राकृतत्व कर दें तो लीला से भी दूर हो जावे ॥२८॥

श्रामास-भगवान् लौकिकवैदिकद्विविधशास्त्रप्रकारेगा तं मोहयन्नाह तवं नो गुरु-रिति त्रिभिः।

श्राभासार्थ - भगवान् लौकिक श्रौर वैदिक शास्त्रों के श्रनुसार दोनों प्रकार से श्रकूर को मोह में डालने लगे। जिसका वर्णन 'त्वं नो गुरु:' श्लोक से तीन श्लोको में कहते हैं।

श्लोक-श्रीभगवानुवाच-त्वं नो गुरुः पितृव्यश्च श्लाच्यो बन्धुश्च नित्यदा। वयं तु रक्ष्याः पोष्याश्च श्रनुकम्प्याः प्रजा हि वः ॥२६॥

श्लोकार्थ-भगवान् ग्रकूर को कहते हैं कि तुम हमारे हमेशा गुरु, काके, प्रशंस-नीय बन्धु हो । हम तो म्रापकी प्रजा, रक्षा, पालन ग्रीर दया के योग्य हैं ॥२६॥

सुबोधिनी-हितोपदेष्टा गुरुः प्रायेगा धनुषो-म्यासं च कारितवानिति लक्ष्यते। श्रवस्यं केन-चिह्नोकन्यायेन धनुः शिक्षग्गीयम् । ग्रन्यश्चात्रार्थे गुरुनोक्तः। भगवांश्च सत्यमेव वदतीत्यर्थादयं गुरुः । न इति बलभद्रादीनामभिप्रायेगा । बाला-भ्यासं कारयति पितृब्यः स्पष्टः,चकाराद्धितकारी। न ह्यन्योन्यत्र क्वापि सतः स्वगृहे समानयति । कि व । कुले श्लाच्यः महत्त्वेन प्रसिद्धः, पितृव्या- दीनां सापत्न्यभाववद् भ्रातृव्यत्वादन्यथात्वमा-शङ्कचाह । बन्धुश्च नित्यदेति । सर्वदा बन्धुकृत्य-मेव करोति । एवं चकारेण सह पत्र्वधर्मास्तस्मि-न्निरूपिताः । ततोन्यथा पञ्चधर्मान् स्वस्मिन्निरूप-यति । वयं त्विति । तुशब्दः पूर्वसंबन्धेन तुल्यतां वारयति । गुरुस्तु रक्षकः । भगवता साधनेषु दत्तोष्विप बुद्धचभावे रक्षाऽसंभवाद्वयं रक्ष्याः पितरः पोषकाः पुत्राः पोष्याः, चकारान्न वयं भवद्धितकारिएाः किन्तु भवन्त एव, ग्रर्थाद्या-पात्रमिवोक्तं भवति । अनुकम्प्याः श्लाघ्या हि नानुकम्प्याः सर्वदा हिताचरगां पतिभिः कर्तव्यम् ।

वो युष्माकमिति वसुदेवादींस्तानेकीकृत्य निरूप-यति । ग्रन्यथा स्तुतित्वं ज्ञायेत ॥२६॥

व्याख्यार्थ -जिससे कल्याण होता हो वैसा उपदेश देवे, वह गुरु है। क्षत्रियों के लिए घनु-विद्या हितकारी है जिसका उपदेश ग्रापने दिया है, ग्रतः हमारे गृह है। इस विषय को सिखाने वाला कोई ग्रन्य गुरु नहीं है। भगवान् तो सत्यवक्ता हैं ही. इसलिए ग्राप का गुरु ग्रक्र ही है। 'नः' बह-वचन कहने का तात्पर्य यह है कि ग्राप केवल मेरे गुरु नहीं किन्तू बलभद्र ग्रादि सर्व बान्धवों के गुरु हैं, तथा काके (चाचे )हैं। बाल ग्रवस्था में भी ग्रापने शिक्षा दी है, यह सब कोई जानता है। ग्रपनी सन्तित को पढाने का कर्तव्य स्पष्ट है, ग्रथीत ग्राप काके (चाचे) होने के साथ गृह भी हैं, 'च' कहने का तात्पर्य यह है कि आप केवल पढाने और सिखाने वाले गुरु ही नहीं है, किन्तू साथ में हित करने वाले भी हैं। ग्रन्य कोई भी दूसरे को अपने घर नहीं बुलाता है तथा अन्य के घर में कोई जाता भी नहीं है। ग्राप कुल में प्रशंसनीय हैं भीर महान् होने से प्रसिद्ध हैं। लोक में ।पितृव्य ग्रादि व्यवहार में) सापत्न्य भाव\* की तरह चचरे भाई में भीतर ईर्षा वा शत्रुता होती है, किन्तु ग्राप में वह भाव नहीं है। यह बताने के लिए अक्रूप को 'नित्य बन्ध्र' कहा है। अर्थात् सदा बन्ध्र भों का कृत्य, जो हित करने का हो करता है,वह कर रहे हैं। इस प्रकार 'च' के साथ ग्रक्र के पांच हितकारी धर्म कह कर भ्रव उससे उल्टे पांच धमं भ्रपने में भगवान् बताते है । 'तु' शब्द भ्रगले विषय से इसको पृथक करता है, आप गुरु होने से 'रक्षक' अर्थात् रक्षा करने वाले भी हैं और हम रक्षा करने के योग्य हैं। यदि कहा जाय कि अपनी रक्षा आप क्यों नहीं करते हो, जबकि भगवान ने रक्षा के साधन ग्रापको दिये ही हैं? जिसके उत्तर में कहते हैं कि यह सत्य है कि भगवान ने साधन दिये हैं, किन्त बृद्धि नहीं हैं, ग्रतः साधन होते हुए भी बृद्धि के ग्रभाव से रक्षा नहीं कर सकते है। ग्राप गृह होने से बुद्धिमान हैं। ग्रतः हमारी रक्षा मी ग्राप ही कर सकते हैं। काका[च चा]हो, पिता के समान हो, इसलिए पोषरा करने वाले हो । हम ग्रापके पुत्र (बच्चे ) हैं ग्रतः पालन के योग्य हो हैं । 'च' से यह बताया कि हम ग्रापके हित करने वाले नहीं हो सकते है, किन् ग्राप ही हमारे हितकारी बन सकते है। तात्पर्य यह है कि हम ही दया के पात्र हैं। जो बड़े हैं वे श्लाघा के योग्य हैं,वे दया के पात्र नहीं है, किन्तू वे दया पूर्वक हित करने वाले ही होते हैं । कारण कि वे 'पति' ग्रथित पालक (स्वामो)हैं। 'वः' शब्द देकर यह बताया है कि वसुदेव ग्रादि, जो ग्राप बड़े हैं उनकी हम 'प्रजा' हैं। यदि ऐसा सबके लिए न कहे तो यह कथन केवल अकर की स्तृति मात्र ही जानी जावे ॥२६॥

स्राभास—एवं लौकिकोतक्ष्यंमुक्त्वा प्रवृत्तिप्रकारेगा वैदिकोत्कर्षमाह भवद्विधा इति ।

ग्राभासार्थ-यो लौकिक उत्कर्ष कह कर ग्रब 'भवद्विघा' श्लोक से प्रवृत्ति प्रकारानुसार वैदिक उत्कर्ष वर्गान करते हैं।

सौतेले विचार

श्लोक-भवद्विधा महाभागा निषेट्या श्रहंसत्तमाः । श्रेयस्कामेर्नुं भिनित्यं देवाः स्वार्था न साधवः ॥३०॥

श्लोकार्थ — ग्रापके समान, महाभाग्य वाले, ग्रतिशय पूजनायों की सेवा, उन मानवों को ग्रवश्य करनी चाहिए, जो ग्रपना वल्याए। चाहते हैं। देवता तो स्वार्थी होते हैं, किन्तु साधु पुरुष परोपकारी होते हैं।।३०॥

सुबोधनी—ये हि सर्वप्रकारेगोत्कृष्टास्ते सर्वे रुपास्याः, भवद्विधा इति तेषामुत्कर्षो निरूपितो याहशास्ताहशास्तत्रापि महाभागाः परमभाग्य-युक्ता इति तेषां संपत्तिनिरूपिता। तत्राप्यहंस-त्मा ये उपकारकर्तारः समृद्धाः सर्वे संप्रत्तिपन्ना-स्ते सर्वेरुपास्या इत्यर्थः। तत्रापि श्रेयस्कासैः। श्रनेन स्वार्थमेवोपासनमुक्तं हृष्टार्थत्वं च निरूपि- तम्। नृभिरिति। मनुष्याधिकारो निरूपितः। तेनास्माकिमदमावश्यकिमत्यथः। ननु शास्त्रे देवा एव सेग्या न त्वन्य इति चेत्तत्राह देवास्तु स्वार्थाः स्वार्थं ज्ञात्वैव हितं कुर्वन्ति। साधवस्तु नैवम्। ग्रतो देवभजनापेक्षयापि साधुभजनमेबोत्तमम्।

व्याख्यार्थ — लोक में सर्व मनुष्य उनकी उपासना करते हैं। जो सर्व प्रकार से श्रेष्ठ होते हैं, व ग्राप जैसे होते हैं यों कहकर उनका उत्कर्ष निरूप्त किया। वे जैसे कैसे भी हों, किन्तु ग्राप उनमें भी महान् भाग्य वाले हैं। यों कहकर उनकी 'ग्रक्र्रजी की' सम्पत्त बताई है। तात्पर्य यह है कि जो उपकार करने वाले तथा बहुत सम्पदावाले एव ग्रत्यन्त योग्य होते हैं. उनकी ही सर्व सेवा है कि जो उपकार करने वालों के गुर्गों को कहते हैं कि जिनको ग्रपने कल्यागा की इच्छा होती है, करते हैं। उन सेवा करने वालों के गुर्गों को कहते हैं कि जिनको ग्रपने कल्यागा की इच्छा होती है, इससे स्वार्थ के लिए ही उपासना कही ग्रीर यह भी बताया हं कि जिसका फल प्रत्यक्ष है। इस प्रकार इससे स्वार्थ के लिए ही उपासना कही ग्रीर यह भी बताया हं कि जिसका फल प्रत्यक्ष है। इस प्रकार की सेवा का ग्रिकार मनुष्यों को ही है। यह नृभिः' शब्द से प्रकट किया है। इससे हमको यह ग्रवश्य करनो चाहिए। यदि कहो कि शास्त्र में देवता ही सेव्य कहे हैं, न कि कोई दूसरा सेव्य कहा ग्रवश्य करनो चाहिए। यदि कहो कि शास्त्र में देवता ही सेव्य कहे हैं, न कि कोई दूसरा सेव्य कहा है। जिसके उत्तर में वहते हैं कि देवाः स्वार्थाः' देवता स्वार्थ हैं। स्वार्थ जान कर ही हित करते हैं ग्रथित साधु ग्रपना स्वार्थ जानकर हित नहीं करते हैं वे बिना स्वार्थ ही हित करते हैं, ग्रतः देवों से भी साधुग्रों की सेवा करना उत्तम है।।३०।।

ग्रामास — किञ्च । निवृत्तिमार्गे तीर्थानि सेव्यानि, तदपेक्षयाप्येत एव सेव्या इत्याह न ह्यम्मयानि तीर्थानाति ।

ग्राभासार्थ — निवृत्ति मार्ग में तीर्थों का सेवन करना कहा है, किन्तु उनसे भी साधुग्रों की सेवा विशेष है। जिसका वर्णन 'न ह्यम्मयानि' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—न ह्यम्मयानि तोर्थानि न देवा मृच्छिलामयाः। ते पुनन्त्युरुकालेन दर्शनादेव साधवः॥३१॥ श्लोकार्थ — तीर्थ केवल जल रूप नहीं है, देवता, पाषागा ग्रीर मृत्तिका रूप नहीं है, वे बहुत समय सेवा करने के ग्रनन्तर फल देते हैं। साधु पुरुष तो दर्शन मात्र से ही फल देते हैं। ३१।

सुबोधिनो—तीर्थेषु स्नात्वा तदिष्ठष्टातृदेवता-पूजनं कर्तव्यं, तदा तीर्थं कृतं भवति । तदुभयम-प्यप्रयोजकमित्याह् न ह्यम्मयानीति । तीर्थशब्देन जलाभिमानिनी देवतोच्यते । सा चिन्मयी, देवता च चिदानन्दमयीत्येव शास्त्रमर्यादा । ग्रम्मयानि तु तीर्थानि न भवन्ति, देवा ग्रपि मृच्छिलामया भवन्ति । स्थानस्य देवतात्वपक्षे मृण्मयत्वं प्रति-माया देवतात्वपक्षे तु शिलामयत्वमुभयमिष लोक-

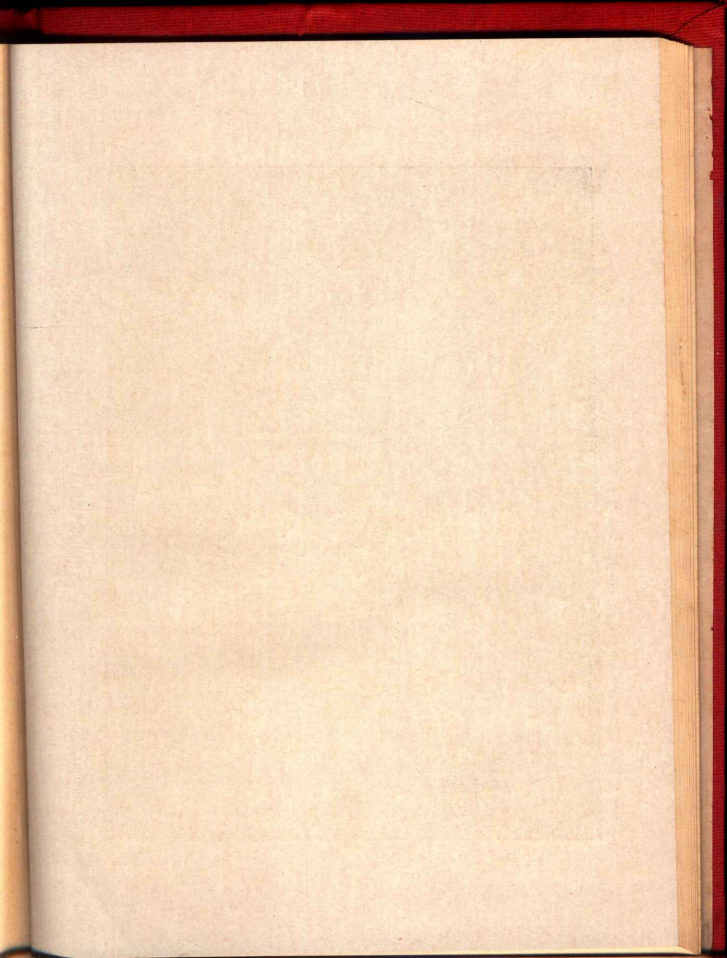
प्रसिद्धं निवार्यते । शास्त्रामाण्यात् । ग्रन्यथा शास्त्रमनुवादकं सदप्रमाणमेव भवेत् । किञ्च । ग्रन एव पित्रत्यमपि तत्कृतमुत्तमं न भवित । यतस्ते उरुकालेन पुनन्ति महता कालेन विध्युक्तानुमारेण तीर्थसेव।यां चित्तशुद्धे रुक्तत्वात् । साधवस्तु ज्ञानोपदेष्टः रः भक्तिप्रवर्तका वा, दर्शन-मात्रेणेव ज्ञानभक्त्योः साधितत्वात् फलतोप्यु-त्कर्षः ॥३१॥

व्याख्यार्थ — तीर्थ किए कब समफना चाहिए जब तीर्थों में स्नान कर उनके ग्रधिष्ठाता ग्राधि दैविक स्वरूप की सेवा की जाती है, कारण कि केवल जल तीर्थ नहीं है, किन्तु जल के ग्रभिमानी देवता तीर्थ हैं. वह देवता चैतन्य हैं. देवता तो चिदानन्दमयी होते हैं यह ही शास्त्रों की मर्यादा है, इसी प्रकार मिट्टी वा पाषाण देवता नहीं है लोक में मन्दिर जो मिट्टी ग्रादि से बने हुए है, ग्रौर मूर्ति जो पाषाण ग्रादि से बनी हुई हैं उनको देवता रूप से प्रसिद्धि है उसका निवारण करते हैं कि वे ही देवता हैं, कारण कि शास्त्र में वैसा प्रमाण है कि वे देवता नहीं हैं यदि शास्त्र को न माना जावेगा तो शास्त्र केवल ग्रनुवाद करने वाला होकर ग्रप्रमाण हो जावेगा, क्योंकि शास्त्र में देव तथा तीर्थों की सेवा का उपदेश है ग्रौर उससे हुई पवित्रता भी उत्तम मानी जावेगी, जिसके उत्तर में कहते हैं कि वे बहुत काल तक शास्त्र को विधि के ग्रनुसर तीर्थ की सेवा से चित्त की शुद्धि होती है, तीर्थ से जल मात्र नहीं किन्तु उसमें स्थित चिदानन्दमयी ग्राधिदैविक मूर्ति समफनी उसी तरह मूर्ति में भी स्थित ग्राधिदैविक स्वरूप समफना चाहिए उनके सिवाय शेष ग्रप्रयोजक है, साधु भगव द्भक्त तो ज्ञान के उपदेशक ग्रौर भिक्त के प्रवर्तक होते हैं जिपसे उनके दर्शन मात्र से ही ज्ञान ग्रौर भिक्त सिद्ध हो जाती है इसलिए फल से भी मक्त का उत्कर्ष कहा है।।३१॥

श्राभास—एवं स्तुत्वा संमोहमुत्पाद्य स्वाभिलषितं करिष्यतीति श्रभिज्ञाय किश्चि-दाज्ञापयति स भवानिति त्रिभिः।

श्राभासार्थ—इस प्रकार स्तुति करके ग्रकरजी को मोहित कर श्रपनी इच्छा के श्रनुकूल करेंगे, यों जानकर 'स भवान्' से लेकर तीन श्लोकों में कुछ ग्राज्ञा करते हैं।

श्लोक — स भवान्सुहृदां वै नः श्रेयान् श्रेयिश्वकीर्षया । जिज्ञासार्थं पाण्डवानां गच्छस्व त्वं गजाह्वयम् ॥ ३ २॥



अक्रूरजीको हिस्तिनापुर मेजना

मुद्रक-गीताप्रेस, गोरखपुर

श्लोकार्थ — वे ग्राप हम बान्धवों का श्रेय करने वाले हैं, ग्रतः पाण्डवों के कल्याग करने की इच्छा से उनकी ग्रब क्या स्थिति है, उसको जानने के लिए ग्राप हस्तिनापुर पधारें ॥३२॥

मुबोधिनी-तेषु त्रिविधं हि कार्यं कर्तव्यं, मोक्षः संपादनीयः, भक्तिर्वा, पाण्डवेषु राज्यं च देयम्, शत्रवस्त्र मारगोया इति । स सर्वथोपकार-कर्ता भवान् । तत्रापि सुहृदां भगिनीभागिनेया-नाम्। वं निश्चयेनेति तेऽवश्यं पालनीया इति । पुरुषस्य हि पितृवर्गी वा मातृवर्गी वा रक्षको भवति । तत्र पितृवर्गः न तेषां रक्षकः पितुर्निवृ- सत्वादन्येषां प्रतिकूलत्वादिति वक्ष्यति । ग्रत एव वयमेव सुहृदः ग्रस्माकं मध्ये त्वं च श्रेयान् । ग्रतः श्रेयश्रिकीर्षया हिताचरगार्थं पाण्डवानामादी जिज्ञासार्थं गजेन समानाह्वयं हस्तिना राज्ञा निर्मितं हस्तिनापुरं गच्छ। ग्रनेन प्रसिद्धचा तत्र गमनं न िनन्दितं भवति । गुप्तस्थानेषु न तिष्ठ-न्तीत्यर्थः ॥३२॥

व्याख्यार्थ तीन प्रकार के कार्य करने हैं: - १-मोक्ष या भक्ति देनी हैं, २-पाण्डवों को राज्य देना है, ३-शत्रुग्रों को मारना है। ग्राप सर्व प्रकार उपकार करने वाले हैं, उसमें भी ये तो सुहृद हैं अर्थात् सम्बन्धी भाई तथा बहन आदि हैं। निश्चयपूर्वक इनकी पालना करनी योग्य है। पुरुष की रक्षा पितृवर्ग करता है या मातृवर्ग करता है। इसमें इनका पितृवर्ग रक्षक नहीं है, कारएा कि पिता के परलोक होने के ग्रनन्तर चाचा (काका) ग्रादि श्रनुकूल नहीं रहे हैं, किन्तु शत्रु जैसे हो गए हैं। शेष हम ही उनके मृहद रहे हैं, जिनमें भ्राप ही उत्तम हैं। भ्रतः उनके कल्यांग करने के लिए एवं उनकी स्थिति को मालूम करने के लिए आप हस्ती नाम वाले राजा के बनाए हुए हस्तिनापुर में पधारो । इससे भ्राप छिपकर नहीं जाभ्रो,प्रसिद्ध रीति से जाभ्रो । यों जाना निन्दित नहीं होगा,वे श्रव गुप्त स्थानों में नहीं रहते हैं ॥३२॥

ग्राभास-का जिज्ञासेत्याकाङ्क्षायामाह वितर्यु परत इति ।

ग्राभासार्थ - वहाँ जाकर उनकी किस प्रकार की स्थिति की सूचना लेनी है, वह 'पितर्यु परते' इलोक में कहते हैं।

श्लोक-पितयुं परते बालाः सह मात्रातिदुः खिताः । ब्रानीताः स्वपुरं राज्ञा वसन्त इति गुश्रुम ॥३३॥ तेषु राजाम्बिकापुत्रो भ्रातृपुत्रोषु दीनधीः। समो न वर्तते तूनं दुष्पुत्रवशगोऽन्धहक् ॥३४॥

श्लोकार्थं — पिता के परलोकगामी हो जाने के ग्रनन्तर सब बालक तथा उनकी माता बहुत दु:खी होने लगे, श्रतः उनको राजा ने श्रपने नगर में बुला लिया है श्रोर वे वहाँ ही रहते हैं। सुना है कि ग्रम्बिका का पुत्र महाराजा घृतराष्ट्र ग्रपने भतीजों का, पुत्रों के समान पालन नहीं करता है। कारण कि वह एक तो बुद्धि से दीन है ग्रीर दूसरा वह ग्रपने नीच पुत्र के वश में है ग्रीर स्वयं दृष्टिहीन भी है ग्रर्थात् ग्राँखों से तो देख नहीं सकता है, किन्तु हृदय से विचार भी नही कर सकता है।।३३-३४।।

सुबोधिनी - पाण्डो संस्थित बाला एव, ते च बहवश्च मात्रा सह स्थिता इति स्तनन्धयप्राया इत्यवस्थाया दयापात्रत्वमुक्तम् । श्रतिदुःखिता इति दयायाः साधारणो हेतुः, तदीयानां पाल-कत्वमस्ति न वेति वचनार्थं परिग्रहो निरूप्यते श्रानीताः स्वपुरमिति । ते चेच्छत्रवः सुतरामेवा-नर्थपर्यवसायित्वं स्वस्थाने स्थापिता इति । तत्रापि राज्ञा । श्रनेन तेषां राजत्वाभावो निरूपितः ।

किञ्च। न केवलं ते वसन्ते किन्तु उपद्रुता इत्यपि शङ्का । यतोयमम्बिकापुत्रः तेषु प्रसिद्धे- ष्विप निर्दुष्टेष्विप भारुपुत्रेषु विनीतेषु समो न वतंते, इति तत्र हेतुः दीना धीर्यस्येति । बुद्धिस्तु दिरद्वा, दिरद्वो हि दुर्गतः सर्वमेव कर्तु शक्तः निषिद्धम् । विहिते त्वशक्तः इति तस्य सहजो दोष उक्तः । भ्रागन्तुकं दोषमाह । दुष्पुत्रवश्या इति । दुष्टः सहजः कलित्वात् । दुर्योधनो हि कले-रवतार इति । भ्रत एव कालस्य प्राबल्यात् तद-शगः, पुत्रत्वान् मोहेनापि तद्वशगो जातः । स्वतो विचारसामर्थ्याभावायाह । भ्रन्धहणिति । स हि जात्यन्धः शब्देनैव व्यवहरति । प्रियमेव शब्दं सर्वो मन्यते, पुत्रशब्दश्च प्रियः ।।३४।।

स्याख्यार्थ — पाण्डु के परलोक जाते समय ये अत्यन्त छोटे बालक थे। वे बहुत थे अर्थात् पाँच थे, वे माता के साथ रहते थे। छोटे कहने से यह बताया है कि वे दया करने के योग्य हैं। वे बहुत दुःखी थे. यह दया का साधारण हेतु कहा है। उनका पालन करने वाले हैं या नहीं, इसलिए उनका परिवार बताने के लिए कहा है कि अपने नगर में जिन्होंने मँगवाया वह कुटुम्ब है, किन्तु वे अपने स्थान में स्थापित करने वाले यदि शत्रु बन गए हैं तो अतिशय अनर्थ होगा, इसमें भी मँगवाकर रखने वाले राजा हैं, जिसका आशय है कि अब इनका राज्य नहीं है ॥३३॥

वे वहाँ साधारण ग्रवस्था में नहीं रहते हैं, किन्तु उनसे उपद्रव होने की शङ्का भी की जाती है, जिससे वे दुःखी हैं, यह भी शङ्का होती है। कारण कि यह ग्रम्बिका का पुत्र उन प्रसिद्ध निर्दोष विनय वाले भतोजों से समानता का व्यवहार नहीं करता है; क्या कि उसमें एक सहज दोष यह है कि उसकी बुद्धि दिग्द्री ग्रर्थात् संकृचित है। ऐसी बुद्धिवाला जो न करने योग्य कार्य हैं, वे भी स्वार्थ के लिए करता है, किन्तु करने योग्य कार्य के करने की उसमें शक्ति नहीं होती है। स्वाभाविक दोष कहकर ग्रब दूसरे के संसर्ग से ग्रानेवाला दोष कहते हैं। 'दुष्पुत्रवश्गः' उसका पुत्र दुर्योधन किल का ग्रवतार होने से स्वभाव से दुष्ट है, इसलिए ही किलकाल के प्रभाव से उसके ग्रधीन है तथा पुत्र है, इस पुत्र मोह के कारण भी उसके वश हो गया है। स्वयं घृतराष्ट्र में तो विचार करने की शक्ति ही नहीं है, कारण कि 'ग्रन्धहक्' वह जाति से ग्रन्धा है, सर्व कार्य बोल-चाल-सुनकर ही करता है। सब कोई उस शब्द को मानता है, जो शब्द प्यारा लगता है। लोक में पुत्र के वचन ही प्यारे लगते हैं, ग्रतः जैसा पुत्र कहता है, वैसा करता है।।३४॥

श्राभास — तिह कि वर्तव्यमित्याकाङ्क्षायामाह गच्छ जानीहीति ।

स्राभासार्थ - तब क्या करना चाहिए ? इस पर 'गच्छ जानीहि' इलोक में कहते हैं कि स्राप वहाँ जाकर सारा समाचार जान लो।

श्लोक — गच्छ जानीहि तदृत्तमधुना माध्वसाधु वा । विज्ञाय सिद्वधास्यामी यथा शं सुहदां भवेत् ॥३१॥

श्लोकार्थ — ग्राप वहाँ पधारो ग्रौर देखो कि ग्रज वे सुखो हैं कि दुःखी हैं। उसको जान लेने के बाद जैसे बान्धवों को सुख प्राप्त होगा, वैसा प्रयत्न हम लोग करेंगे ॥३५॥

सुबोधिनी—एकवचनेन सेनाद्यभावः सूचितः।
युद्धार्थं न गन्तव्यं किन्त्वधुना तेषां साधु मङ्गलमस्ति ग्रसाध्वमङ्गलं वा ग्रनिष्टमस्ति । वेत्यनादरे नोभयं वा । ज्ञानस्य कुत्रोपयोग इत्याकाङ्क्षायामाह विज्ञायेति । तदनुरूपं विधास्यामः ।
प्रकारजिज्ञासायामाह यथा शमिति । सुहृदां

बन्धूनां येनंव प्रकारेगा शं भवेत् स एव प्रकारः कतंव्य इत्येतत्सवं जिज्ञासानन्तरं कर्तव्यमन्यथा कृतं न सुखपर्यवसायि भवतीति । ग्रतो जिज्ञासा- थमेव गच्छ न त्वन्यत्कि ज्ञित्कत्वत्व्यमिति भावः । मोहितस्यायं गुगाः यदिधकमिप करिष्यतीति । ग्रत एव धृतराष्ट्रोपि तेन निर्भत्सितः ।।३४।।

द्याख्यार्थ — 'गच्छ' यह एक वचन इसलिए कहा है कि ग्रभी तो ग्राप ग्रकेले पधारो; क्योंकि ग्रभी युद्ध के लिए नहीं जाना है, केवल सूचना लानी है कि वे सुखी हैं या दुःखी हैं ग्रथवा सामान्य परिस्थित वाले हैं ? जानने का उपयोग क्या होगा ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि पूरी तरह जानने के ग्रनन्तर उसके ग्रनुरूप कार्य करेंगे, क्या करोगे ? इस पर कहते हैं कि जिस प्रकार बान्धवों का कल्याए होगा, वह प्रकार करेंगे, यह सर्व जानने के ग्रनन्तर करना है; क्योंकि जानने से प्रथम करने से वह कार्य सुखदायी नहीं होता है, ग्रतः जानने के लिए ग्राप ग्रकेले पधारो, ग्रथित इसके सिवाय ग्रन्य कुछ भी नहीं करना चाहिए। जो मोहित है, उसमें यह गुएा होता है कि कहने से भी ग्रधिक कर देता है, इसलिए ही धृतराष्ट्र की भत्सना की गई है।।३४॥

भ्राभास — एतावतैव कार्यं भविष्यतीत्यभिज्ञाय भगवान् स्वगृहं गत इत्याह इत्यकूरं समादिश्येति ।

ग्राभासार्थ—इतना कहने से कार्य हो जावेगा, यों जानकर भगवान ग्रपने घर को पधारे, जिसका वर्णन 'इत्कूर' क्लोक में करते हैं।

श्लोक—इत्यकूरं समादिश्य भगवान् हरिरीश्वरः । सङ्कर्षगोद्धवाभ्यां वे ततः स्वभवनं ययौ ॥३६॥ श्लोकार्थ-भगवान, हरि ईश्वर श्लीकृष्ण इस प्रकार स्रक्रूर को ग्राज्ञा देकर सङ्कर्षण तथा उद्धव के साथ ग्रपने घर पधारे ॥३६॥

सुबोधिनो - श्राज्ञासिद्धौ भगवत्त्वं हेतुः। श्राज्ञापने हरित्वम्, स्वतः श्रगमने ईश्वरत्वम्, स्तुत्वा स्वापेक्षयाप्याधित्रयमुपपाद्येदानीं नीच-सेवककार्यं दूतत्वं च कारितवानितोश्वरचर्या। सङ्कर्षणोद्धवयोरन्यतरस्य वा गमनं भविष्यती-त्याशङ्कष्याह सङ्कर्षणोद्धवाम्यामिति। निर्गमन सहभावः, स्वभवनगमने तु नायं निर्बन्ध इति विज्ञापियतुं तत इत्युक्तम् । तस्मात् स्थानात् तदनन्तरं च कार्यान्तरव्यावृत्त्यर्थं स्वस्य भवनं ययौ । प्राप्णाकथनेन मध्येपि कार्यान्तरं व्याव-॥३६॥

इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मग्।भट्टात्मजश्रीवल्लभरीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धपूर्वार्धे चतुस्पश्ववारिशाध्यायविवरग्गम् ॥४५॥

व्याख्यार्थ — यहाँ श्रीकृष्ण के जो भगवान् हिर ग्रीर ईश्वर ये तीन विशेषण दिए हैं. उस एक एक विशेषण का भाव प्रकट करते हुए ग्राचार्य श्री ग्राज्ञा करते हैं कि ग्राप भगवान् हैं, इसलिए ग्राक्तर ग्रापकी ग्राज्ञा मानकर ग्रवश्य जाकर सूचना ले ग्रावेगा। ग्राक्तर बड़े हैं, तो भी ग्रापने ग्राज्ञा दी, कारण कि ग्राप 'हरि' हैं। ग्राप स्वयं क्यों नहीं पधारे ? इसलिए कि ग्राप ईश्वर हैं, सेवकों के होते हुए स्वामी कैसे पधारें ? ग्रव तो ग्रक्तर की स्तृति कर ग्रपने से भी उसमें बिशेषता प्रकट कर उससे सेवकपन का नीच कार्य ग्रीर दूतपन का कार्य कराया। यह ईश्वर की सेवा है, सङ्कर्षण या उद्धव दोनों में से कोई एक उसके साथ जावेगा ? इस शङ्का को मिटाने के लिए कहा है कि ग्राप इन दोनों के साथ ग्रक्तर के घर से पधारे, फिर ग्राप ग्रकेले ग्रपने घर को पधारे, बीच में दूसरा कोई कार्य नहीं किया, तो सीघे सब ग्रपने-ग्रपने घर गए ॥३६॥

श्रीमद्भागवत महापुराग दशम-स्कंध (पूर्वार्ध) ४५वें ग्रघ्याय की श्रीमद्रल्लभाचार्य-चरग द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत-टीका) राजस-प्रमेय ग्रवान्तर प्रकरग का छठा ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण।

दिष्याणी भक्त शिरोमिण श्री सूरदासजी द्वारा इस ग्रध्याय में वर्णन की हुई लीला का पद ग्रगले ग्रध्याय के ग्रन्त में ग्रवलोकन करें। को मास्त्रमा कराई। निरोध तो प्रधिकार के प्रमुखार होता है, अगवान के भेजे हुए प्रकर ने सम्भा कि पाण्डवों के सान्त्रवाध जान हो समय है। यह सम्पूर्ण जान उन

रैंडिक : किस के कारक के कार श भी वाक्पतिचरएकमलेक्सो नमः ॥ ;ई ।हरू हि के प्रकार कि

# भी सहायता को का प्राप्त महापुराण के कि एक सहाय के कि विशेष अधिकार के समक्षा । क्षेष निशेष अधिकार के समक्षा । क्षेष निशेष अधिकार के

तीन मास रहकर पाण्डनों से सन समानार निवित किए। विसम्मे पुना पोर सिहर ने

कि के अवाह से कि विद्यार स्त्रम स्कच्छ (पूर्वार्ध) के प्रविद्य । ई कि इ अप्रहार

कार्य नहीं किए। यदि करने से अगवान निरोवादि नार्य की करते ।।इहा।

## क्षोमद्रक्रभाचार्य-विरचित सुबोधिनी टीका (हिन्दी अनुवाद सहित)

श्रीमद्भागवत-स्कन्धानुसार ४६वाँ ग्रध्याय श्री सुबोधिनी ग्रनुसार ४६वाँ ग्रध्याय

## राजस-प्रमेय-अवान्तर प्रकरणकारी

"सप्तम् अध्यायः

अप्रमुख्या के नाममास्था अक्रों का हस्तिनापुर जाना ह गानक के क्रिकार महिन

भीरम विदूर सीर पुषा की देखा । १।

श्रीकार्य-थी सक्तेवजी कहते समे कि से (सकरजी) हिस्तापुर गए, जो पह-

व्योधिनी सीटनपः स्वतो भगवनात्रधा व । थियादी दुर्नामीन, प्रतरमा प्रवस्ता रायच्यी-

कारिका—षट्चत्वारिशकेऽध्याये सास्विकानां निरूप्यते । सान्त्वनं चान्यमुखतो निरोधो ह्यधिकारतः ॥१॥

भगवत्प्रेषितोक्रूरः कृत्वा सान्त्वनमग्रतः । विशेष्टिक्रीमधिक्रिकेषि हो। ज्ञानेन तस्प्रतीकारं मस्वा तञ्चोक्तवान् स्वयम् ॥२॥ हम्मान

पाण्डवैज्ञीपिताशेषो विचारे कुशलो यतः । ग्रतः स्थित्वा गति बुध्वा स्वशक्ति ज्ञातवांस्ततः ॥३॥

कारिकार्थ — इस ४६वें ग्रध्याय में भगवान ने ग्रक्रर द्वारा सात्त्विक भक्त पाँडवों को सान्त्वना कराई। निरोध तो ग्रधिकार के ग्रनुसार होता है, भगवान के भेजे हुए श्रकर ने समभा कि पाण्डवों के सान्त्वनार्थ ज्ञान ही समर्थ है। वह सम्पूर्ण ज्ञान उन को ग्रकर ने ही कहा है; कारण कि ग्रकरजी विचार करने में कुशल हैं, ग्रत: वहाँ तीन मास रहकर पाण्डवों से सब समाचार विदित किए। जिसमें पृथा श्रीर विदुर ने भी सहायता को है। जिससे इसके जानने में ग्रक रजी ने ग्रपने को ग्रशक्त नहीं समभा। शेष निरोध का कार्य भगवान के लिए रखा, कारण कि निरोध ग्रधिकार के ग्रनुसार होता है। इसलिए ग्रक्रूरजी ने निरोध ग्रौर पाण्डवों को छुड़ाना; ये दोनों कार्य नहीं किए। यदि करते तो भगवान निरोधादि कार्य कैसे करते ॥३३॥

ग्रामास — प्रथमं भगवदुक्तं कृतवानित्याह स गत्वेति षड्भिः।

म्राभासार्थ - ग्रक्रूरजी ने जाकर पहले जो कार्य करने के लिए भगवान ने कहा था, वह किया। जिसका वर्णन 'संगत्वा' श्लोक से ६ श्लोकों में श्री शुकदेवजी करते हैं।

श्लोक-श्लीशुक उवाच-स गत्वा हास्तिनपुरं पौरवेन्द्रश्रियाङ्कितम्। ददर्श तत्राम्बिकेयं सभीवमं विदुरं पृथाम् ॥१॥

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहने लगे कि वे (ग्रक्रूरजी) हस्तिनापुर गए, जो पुरु-वंशीय राजाग्रों के बनाए हुए मन्दिर ग्रादि की शोभा से शोभायमान है, वहाँ धृतराष्ट्र, भीष्म, विदूर ग्रीर पृथा को देखा । १॥

सुबोधिनी - सोऽकूर: स्वतो भगवदाज्ञया च विशिष्टो हास्तिनपुरं हस्तिन्बब्दादिप रूढत्वाभार वाय तेन निवृ तिमिति ज्ञापनार्थमुक्तम्। अह्यप्य-धर्मबहुले न गन्तव्यं तथापि स्वभावतं उत्तमि-त्याह पौरवेन्द्रश्रियाङ्कितमिति । पौरवेन्द्रासा

श्रियाऽङ्कितमिति, मुख्यत्वात् प्रथमतो राजदर्श-नम्। ग्रस्विकायाः पुत्रो धृतराष्ट्रः धृतं राष्ट्रं येने-तिव्युत्पत्तिः सं मविष्यतीति तिन्निषेघार्थं मातृनाम्ना व्यपदिष्टः । राजस्थान एव भीष्मं च हष्टवान्, विदुरं पृथामिति ज्ञापको ज्ञाप्यश्च निरूपितः।१।

व्याख्यार्थ - वे स्रकूरजी अपने आप और भगवान् की आज्ञा पाकर हस्तिनापुर गए। इलोक में हास्तिनपुरं कहने का आशय यह है कि यह नाम रूढ़ि नहीं किन्तु-राजा ने बनवाया है। इस-लिए इसका नाम हस्तिनापुर पड़ा है। यद्यपि जहां बहुत अधमें हो, वहां नहीं जाना चाहिए, किन्तु यह पुरुवंश के राजाश्रों की श्री से शोमित है, श्रंतः जाने में कुछ ग्रंडचन नहीं है। नीति के नियमानु-सार प्रथम राजा का दर्शन करना चाहिए, ग्रतः प्रथम उसका दर्शन किया । यहां व्यासजी ने राजा का नाम धृतराष्ट्र न देकर ग्रम्बिका पुत्र कहा,जिसका ग्राशय यह है कि नाम की व्युत्पत्ति धृतं-राष्ट्र येन'

के अनुकूल अर्थ वाला कार्य, न कर सकेगा । राज सभा में ही भीष्म को देखा, बाद में विदुर तथा पृथा को देखा। इनमें एक बताने वाला; एक बताने के योग्य, निरूपित किया है।।१।। रायंत्र जानं अवसाधि लाहं स्ववाद । अविध्यक्षानामं प्रकृषिशामितिस संग्रहेश में प्रभूप

श्लोक-सहपूत्रां च बाह्लोकं भारद्वाजं सगौतमम्। । स्वाहक वाह्नोकं प्राथान कर्णं सुयोधनं द्रौरिंग पाण्डवान्सुहृदोपरान् ॥२॥

श्लोकार्थ - वहाँ बाह्लीक, भूरिश्रवा ग्रादि, भारदाज, कृपाचार्य, कर्गा, दुर्योधन, अधत्थामां, पाण्डव और भी उनके मित्र देखे ॥२॥

नोभ्राता। तत्पुत्रा भूरिश्रवादयः। भारद्वाजो द्रोगाः । गौतमः कृपः । कर्णदुर्योधनाश्वत्थामानः एते महारथाः गरिगताः षट् । सहपुत्रत्वेन सहाया वानित्युक्तम् ॥२॥

सुबोधिनी - सहपुत्रमिति । बाह्लीकः शन्त- । श्रीप गिर्णताः । ततोग्रे तेषां निवारणसमर्था इति ज्ञापयितु पाण्डवा गिएताः। लोकन्यायेन सर्वबन्धुप्रियकृदिति ज्ञापियतुं सुहृदोऽपरांश्च हष्ट-

व्यास्यार्थ — बाह्लीक शन्तनु के भ्राता, उनके पुत्र भूरिश्रवा ग्रादि भरद्वाज के पुत्र द्रोगा)गौतम, कृप, कर्ण अश्वत्थामा, दूर्योधन ये छ महारथी हैं, ये पुत्रों के साथ कहने से उनके सहायक भी वहां थे। उसके बाद ग्रागे उनको हराने में समर्थ बताने के लिए पाण्डवों को भी गिनाया है तथा लोक न्याय से सर्व बान्धवों का प्रिय करने वाले सुहृद मित्र भी वहां देखे ।।२।।

श्लोक-यथावदुपसंगम्य बन्धुभिर्गान्दिनीसुतः। संपृष्टस्तैः सुहृद्वार्तौ स्वयं चापृच्छदव्ययम् ॥३॥

श्लोकार्थ- अकर्रजी सब बान्धवों से यथायोग्य मिले । उन्होंने अक्रूरजी से मथुरा के बान्धवों के कुशल समाचार पूछे। श्रक्करजी ने भी सब की सब तरह की कुशल पूछी ॥३॥

मुबोधिनी-यथावदिति । ततो यथायोग्यं नमस्कारादिप्रकारेगोपगमनम् । ग्रस्यापि माहा-हम्यं मातृपुरस्सरमाह तैः मथुरास्थवार्तां सम्यक् पृष्टः सन् स्वयं च तेषामन्ययमपृच्छत् । चकारेगा

वार्ता समागतैव । ग्रन्थयमिति । न्ययोत्र कस्यचि-त्परित्यागः । अव्ययं यथा भवति तथा सर्वानेव पृष्टवान् ।।३।।

व्याख्यार्थ - ग्रकूर उनको नमस्कार ग्रादि करते हुए उनसे मिले । इसका माहात्म्य भी माता के नाम से प्रकट किया है। उन्होंने स्रक्रूरजी से मथुरा में स्थित बान्धवों के कुशल समाचार स्रच्छी प्रकार पूछे । अनन्तर आपने भी सब प्रकार के सबके कुशल वृत्तान्त पूछ लिए । कोई भी बात छोड़ी नहीं, इसलिए 'ग्रव्यय' पद दिया है ॥३॥ पूर्व भार गर्व नित्र को इस प्रकृत उसकी है।

ग्रामास—ग्रापाततो वृत्तान्तज्ञानं न भवतोति स्वतो ज्ञानार्थं स्थितवान् । वर्तमा-नस्यैव ज्ञानं भवतीति जातं श्रुतवान् । भविष्यज्ञानार्थं प्रबोधितवानिति संग्रहस्तत्र प्रथमं स्थितिमाह उवास कतोति ।

ग्राभासार्थ — बाहरी तोर से पूर्ण रीति से वृत्तान्त का ज्ञान नहीं होता है. ग्रतः ग्राप पूर्ण समा-चार विदित करने के लिए वहाँ ठहर गए। वर्तमान समय का ज्ञान तो सुनने से जान लिया, किन्तु भविष्य में क्या होने वाला है ? जिसको जानने के लिए ग्रन्य से पूछकर निश्चय करना था, जिसका वर्णन 'उवास कितिचन्' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—उवास कतिचिन्मासात्राज्ञो वृत्तविवित्सया । दुष्प्रजस्याल्पसारस्य खलच्छन्दानुवितनः ॥४॥

श्लोकार्थ — ग्रक्तू रजी, दुष्ट प्रजावाले, ग्रल्प बलवाले, खलों के कहने ग्रनुसार चलने वाले राजा का वृत्तान्त जानने के लिए कुछ मास वहाँ ठहर गए ॥४॥

सुबोधिनी - कतिचिन्मासामिति निरन्तरं यावद्वृत्तपरिज्ञान भवति, मासत्रयं स्थितवानिति लक्ष्यते । मासे हि नूतना दिवसाऽऽवर्तन्ते । त्रयो हि पदार्था ज्ञातव्याः धृतराष्ट्रस्थाः स्वतो दोषाः, पुत्रादिमोहकृता दोषाः, संसगंदोषाश्चेति । एते नैमित्तिका ग्रिप भवन्तोति मासपर्यन्तं निरन्तर-परिज्ञानार्थं स्थितिः, निरन्तरं परिज्ञाने त्रयाए। संश्चेषेगा गुरादोषव्यवस्थापकानां प्रत्येकं व्यभि- चारात् परिज्ञानं न भवतीति, एकैकस्य परिज्ञान् नार्थं तदीयगुरादोषनिर्धारार्थं मासपर्यन्तं स्थितिः। एवं दोषत्रये मासत्रयमिति, शीघ्रापरिज्ञाने राज-त्वं हेतुः। राजमन्त्रणं गूढं भवतीति, दोषानाह दुष्टाः प्रजाः पुत्रा यस्य। ग्रत्यः सारो विवेक-धर्यादिकं यस्य। खलाः शकुनिप्रभृतयः। तेषां छन्दो वृत्तं तदनुवर्तनशीलश्च, तत्कृतं समीचोनं मन्यत इत्यथं: भ४॥

व्याख्याथं— ग्रक्कूरजी को सिलसिले वार जब तक राजा को क्या करना है, इस वृत्तान्त का पूर्ण ज्ञान न हो जावे, तब तक वहाँ रहना पड़ा। समभा जाता है कि ग्रक्कूरजी वहाँ तीन मास इस कार्य सिद्धि के लिए रहे। प्रत्येक मास में वे ही तिथियाँ फिर-फिर कर ग्रातो हैं। यहाँ रहकर ग्रक्कूरजी को धृतराष्ट्र के तीन पदार्थों का ज्ञान करना था— (१) धृतराष्ट्र स्वयं में जो दोष हैं, (२ पुत्र ग्रादि के मोह के कारण जो दोष उत्पन्न हैं, (३) दु:सङ्ग के संसर्ग से जो दोष भाए हैं; ये दोष निमित्त से भी होते हैं। ग्रतः एक-एक दोष को जानने के लिए एक-एक मास रहना पड़ा था। इतना विशेष समय इसलिए लगा कि राजाग्रों की जो मन्त्रणा ग्रुप्त होती है, उसका ज्ञान पाना सरल कार्य नहीं है। एक-एक गुण ग्रीर दोष का ज्ञान करने के ग्रनन्तर उसका निर्णय कर उसके परिणाम का निश्चय करना इसमें समय की ग्रावश्यकता रहती है। राजा में दोष इसलिए भी उत्पन्न हुए हैं क्यों क उनवी प्रजा ग्रीर सन्तान दुष्ट थी। धैर्य ग्रादि बल भी उसमें नहीं था ग्रीर शकुनि ग्रादि खलों का ससर्ग भी था, इत्यादि कारणों से राजा धृतराष्ट्र का स्वभाव भी उनके कहने के ग्रनुसार हो गया था। जिससे वे दुष्ट प्रजा, पुत्र ग्रीर खल-मित्र जो कुछ कहते, उसको ही श्रेष्ठ ग्रीर हितकर समभता था।।४॥

श्रामास-भूतार्थपरिज्ञानमाह तेज इति द्वाभ्याम् ।

स्राभासार्थ-जो हो गया है, उसकी पहिचान का वर्णन 'तेज' से दो श्लोकों में करते हैं।

श्लोक—तेज श्लोजो बलं वोर्यं प्रश्रयादींश्व सद्गुरणान् । प्रजानुरागं पार्थेषु न सहद्भिकोषितम् ।।१।।

श्लोकार्थ — पाण्डवों में जो तेज, सामर्थ्य, बल, पराक्रम, विनय म्रादि सद्गुण थे ग्रीर उनमें प्रजा का प्रेम भी था। ईर्षा के कारण दुर्योधन ग्रादि इसलिए उनको सहन नहीं करते हैं, यह प्रक्रूरजी ने समभ लिया ॥५॥ क्षाभाषाय - इस प्रकार भतकाल के बिवस का शाह देर जिस

शक्तिः, बलं देहस्य, वीय पराक्रमः, वीररसाभि-निवेशकृत एते क्षत्रियोत्कृष्टत्वप्रतिपादकधर्माः। सद्गुर्गानाह । प्रश्रयादीनिति । विनयादयो हि सात्त्विकधर्मास्तेन स्वभावतस्ते जीवा उद्धर्तव्या

मुबोधिनी - तेजः कान्तिः, ग्रोज इन्द्रिय- | इत्युक्तम् । द्वेषे हेत्वन्तरमप्याह पार्थेषु युधिष्ठिरा-दिषु प्रजानुरागं च, त्रेधा हि मात्सर्यमुत्पन्न त्रिदोषात्मकं सदचिकित्स्यमिति तत्कृतं फलमाह। न सहद्भिक्रकीषितमिति । सर्वथा मारगम् ।५।

ने के जाए विष के मादक दिए कि

व्याख्यार्थ - पाण्डवों के ललाट में जो चमक थी, उनके इन्द्रियों की शक्ति, शरीर का बल, पराक्रम; ये सब धर्म क्षत्रिय की बड़ाई दिखाने वाले है। इन धर्मों के कारण ही क्षत्रियों में बीर रस जागृत होता है। पाण्डवों के सद्गुणों का वर्णन करते हैं कि पाण्डवों में विनय स्नादि गुण हैं, जिससे मालूम होता है कि ये सतोगुणी है। इससे यह बताया कि इनका उद्घार करना तो भगवान का स्वभाव ही है। धृतराष्ट्र के पुत्र म्रादि इनसे जो बैर करते है, जिसका कारण बताते हैं कि युधिष्ठर म्रादि से तो प्रजा प्रेम करती है, उनसे नहीं करती है। इस प्रकार तीन तरह मत्सरता ग्राने से वे सन्निपात के रोगी के समान त्रिदोषग्रस्त हो जाने से उपायों से छूट सके जैसे नहीं रहे, जिसका फल सब प्रकार में नांश ही है ।।।।। अवस्था आवार के नांश है कि के नांश के नांश के कि कि कि नांश है कि ना

श्लोक — कृतं च घातंराष्ट्रं यंद्ररदानाद्यपेशलम् । ग्राचरुयौ सर्वमेवास्मं पृथा विदुर एव च ॥६॥ विकास समानिक

श्लोकार्थ-इस ईषां से धृतराष्ट्र के पुत्र ग्रादि ने इनको विष दान ग्रादि देकर जो-जो पीड़।एँ दी, वे सब पृथा ग्रौर विदुर ने ग्रकूर को बता दिए॥६॥

मुबोधिनी - कृतं तु गरदानं, भीमाय विष-मोदकाः प्रदत्ता इति, स च पाताले गत्वा समा-गत इति च । म्रादिशब्देन बहुधा भीममारगार्थ-मूद्यमोपि प्रदर्शितः । अपेशलमसुन्दरं कदाचिदप- मानादिकमपि कृतमिति वृत्तान्तसहितमेतत्सर्वी वृथा विदुरश्च स्वकोयसाधारणश्च सर्वमेवाचल्यौ। एकेन स्वरूपज्ञानमपरेगा भावज्ञानिमिति । चका-राल्लोकम्खतोपि ॥६॥

व्याख्यार्थ - त्रिदोषग्रस्त होने से उन्मत्त की तरह दुष्कर्म करने लगे जैसे कि भीमसेन को मार-ने के लिए विष के मोदक दिए, किन्तु वह पाताल में जाकर लौट ग्राया। 'ग्रादि' शब्द से भीम को मारने के ग्रनेक उपाय किए, वे सब निष्फल हुए। कभी-कभी ग्रपमान भी किया, इत्यादि सर्व वृत्तांत पृथा और विदुर ने सुनाया। साथ में अपना भी साधारण रीति से सुना दिया। एक ने स्वरूप का ज्ञान कराया, दूसरे ने उनके हृदय के क्या-क्या भाव हैं, वे भी सुना दिए। श्लोक में 'च' कहने का आशय यह है कि इन दोनों के सिवाय सामान्य जनता के मुख से भी सर्व वृत्तान्त सुनकर जान लिए ॥६॥

श्राभास-एवं भूतार्थपरिज्ञानमुक्त्वा भाव्यर्थपरिज्ञाने भगवदीयत्वं हेतुरिति पृथाया भगवदीयत्वनिरूपणार्थं भगवति तस्या नवधा भावमाह पथा तिवति ।

श्राभासार्थ-इस प्रकार भूतकाल के विषय का ज्ञान कर लिया। ग्रब श्रागामी जो कुछ होना है, उस ज्ञान के होने में भगवदीयत्व कारण है, ग्रतः पृथा भगवदीय है, इसका निरूपण करने के लिए 'पृथा तु' इस श्लोक में पृथा के भगवान् में नव प्रकार के भाव बताते हैं।

श्लोक - पथा तु भ्रातरं प्राप्तमकूरमुपसृत्य तम्। उद्देश्यं जन्मनिलयं स्मरन्त्यश्रुकुलेक्षगा ॥७॥

श्लोकार्थ - पृथा (कुन्तो)तो ग्रपने भ्राता ग्रक्र रजी को ग्राए देख उसके समीप पूछने के लिए ग्राई, किन्तु ग्रपने पितृ कुल का स्मरण होते ही पृथा के नेत्र ग्रांसूग्रों से भर गए।।।।।

मुबोधिनी-यद्ययेषा कुन्सिभोजाय दत्ता तथाप्युत्पन्ना जूरादेवेति पितृगृहं वसुदेवादय एव भवन्ति, वसुदेवो भ्रातित्ययमपि भ्राता। तुशब्द-स्तज्जिज्ञासाभिन्न अक्रमार्थः । प्राप्तमिति तस्या म्रलभ्यलाभो दशितः । उद्देश्यमिति । 'म्राचस्यौ सर्वमेवास्मै पृथे'त्युक्तम् । वस्तुतस्तु । पूर्वमेव समागमनादनन्तरमेव भगवति भावः। श्रत एव तुशब्दप्राप्तशब्दौ । उपसृत्य समीपे समागत्य तं पर्यनुयुञ्जाना जन्मनिलयं जन्मगृह पितृकुलमिति यावत्। तत् स्मरन्तीति लोकवदश्रकुलेक्षणा जाता ॥७॥

河南市 司 中国智慧市 对约自由原则第 主法证明中国

्र व्यास्थार्थ - पृथा का जन्म तो शूरसेन से हुआ है, किन्तु कुन्ती भोज की पाली हुई सन्तित है। ग्रतः उसका वसुदेव ग्रादि ही पितृ गृह है। इसलिए जैसे वसुदेव भ्राता है, वैसे ही ग्रकूर भी भाई है। 'तु' शब्द देकर यह बताया है कि अब जो जिज्ञासा का प्रक्रम है, वह भिन्न है। अकूरजी का म्राना पृथा के लिए मलम्य लाभ है। 'उद्देश्य' जो कुछ पूछने का विचार था, वह सब उसको पृथा

१- सिलसिला,

ने बता दिया । पृथा का वास्तविक तो प्रथम गोकुल में जाने के प्रनन्तर हो भगवान् में भाव हो गया था। इसलिए ही 'तु' शब्द तथा 'प्राप्त' शब्द कहे हैं . 'प्राप्त' का अर्थ केवल यहाँ आ गए नहीं है, किन्तु इसका गूढ ग्राशय यह है कि ग्रक्रूर को भगवान ने भेजा है, इसलिए वे परम ग्राप्त पुरुष हैं। पृथा भाई के पास स्राकर पूछने लगी तो उसी क्ष्मा पितृकुल का स्मरण होते ही लोक की भाँति नेत्र श्रांसूत्रों से भर गए।।७॥

ग्राभास-एतत्कायिकं मानसिकं च निरूपितम् । वाचनिकं निरूपयित ग्रिप स्मरतीति ।

ग्राभासार्थ-कायिक भीर मानसिक का निरूपण किया, अब वाचनिक भाव 'अपि स्मरति' श्लोक में कहती है।

श्लोक — ग्रापि स्मरित नः सौम्य पितरौ भ्रातरश्च मे । भगिन्यो भातृपुत्राश्च जामयः संख्य एवं च ॥६॥

श्लोकार्थ-हे सौम्य ! हमारे माता-पिता ग्रौर भ्राताग्रों, बहिनें, भतीजे, कुल की स्त्रियाँ तथा सहेलियाँ हमें याद करती हैं ? ॥ दा। हिंदू व कर्

मुबोधिनी - सौम्येति सम्यक्कथनार्थं संबोध-नम्। नोस्मान् पाण्डवान्। स्रपीति सम्भावना-याम् । यतः पितरौ यतो भातरः पित्रोव् द्वत्वेना-प्रयोजकता शङ्कच तेति भ्रातृग्रहगाम्। म इति स्वस्य प्रियत्वं सूचितम्। यद्यपि भगिन्योन्यत्र सन्ति तथापि पितृगृहे समायान्तीति तेषां स्मरगा-ज्ञानसम्भावना, ग्रन्यस्मै दत्तेति शङ्क्र्या कदाचि-दस्मरणं, तथा सति न निस्तार इति भावः। स्म- रगो त्वभिजनसम्पत्तिः सिद्धेति न तथा दुःखं भवति । भातृपुत्राः वसुदेवादिपुत्राः चकाराद्भगि-नीपुत्राश्च । जामयः कुलि अयः पितृवशिववाहिता देवकीप्रभृतयः सख्यः स्वस्य तासां स्मरगामावश्य-कमिति सर्वाश्च ताः सख्य एव, चकाराद् बालि-समत्वेन संपूर्णवशस्य भावः ॥द॥

व्याख्यार्थ — 'सौम्य' सम्बोधन इसीलिए दिया है कि मैं जो पुछूँगी, उसका उत्तर ग्राप पूर्ण रीति से दोगे; क्योंकि ग्राप चन्द्र की तरह स्वच्छ हृदय वाले होने से 'सौम्य' कहे जाते हो, 'ग्रपि' शब्द सम्भावना अर्थ में दिया है अर्थात् यों हो सकता है, हम पाण्डवों को माता-पिता और आता याद करते हैं ? अर्थात् जब ग्राप यहाँ ग्राए, तब माता-पिता बृद्ध होने से उन्होंने कुछ भी न कहा हो किन्तु भाईयों ने स्मरण कर कुछ कहा ? 'मे' मेरे शब्द कहकर ग्रपना प्रियपन सूचित किया है ग्रथीत् में बान्धवों को प्यारी हैं, वे मुक्ते प्यारे हैं, यद्यपि बहिनें दूसरे के घर मे गई, जब पिता के घर ग्रावे, तब उनके स्मरण की सम्भावना हो सकती है, किन्तु विस्मरण भी हो सकता है; क्योंकि हृदय में यदि ऐसा भाव उत्पन्न हो जावे कि दूसरे को दे दी, अब यह पराई है तो स्मरण किस लिए? यदि ऐसा भाव हो जावे तो कोई उपाय नहीं हैं, जिससे कन्या व भगिनी को सदैव इस दुख से दुखी रहना पड़ता है, यदि स्मरण किया जावे तो ग्रपनेपन की सिद्धि होने से दुःख नहीं रहता है, किन्तु प्रसन्नता होती है, भाई के पुत्र वसुदेव ग्रादि एवं 'च' कहने से बहिनों के पुत्र भी कहे हैं, कुल की स्नियाँ ग्रथांत्र जो पितृ वंश में विवाहित देवकी ग्रादि हैं, इनको 'जामि' कहा है, ग्रपनो सिखयाँ उनको भी स्मरण करना योग्य है, वे सब सिखयाँ ही हैं, दूसरे 'च' से सब बालिका भी कही है, इस प्रकार सर्व वंश के स्मरण का पूछने का भाव यह है कि सबके लिए समान दुःख है।।दा।

श्रामास— किञ्च। स्मरन्त्वन्ये मा वा भ्रात्रेयः कृष्णः स्मरति न विति पृच्छिति भ्रात्रेय इति ।

श्राभासार्थ - श्रन्य कोई स्मरण करे या नहीं करे, किन्तु मेरे भतीजे याद करते हैं कि नहीं ? इसे 'भ्रात्रेयो भगवान्' श्लोक से कहते है ।

श्लोक — भ्रात्रोयो मगवान्कृष्णः शरण्यो मत्तवत्सलः । जन्म गोषः — काष्ट्र पैतृष्वस्र यान्स्मरति रामश्चाम्बुरुहेक्षणः ॥६॥

श्लोकार्थ भतीजे भगवान, भक्तवत्सल; शरण देने वाले श्लीकृष्ण तथा कमल-नयन बलराम (क्या) भूत्रा के पुत्रों को बाद करते हैं ?।।।।

सुबोधिनी—प्रायेगोयं नन्दगृहे समागत्य गतेति लक्ष्यते । तदुपपादितं प्रथमस्कन्धे । 'सा मां विमोहयती'त्यत्रातो भगवतोनुभवात्स्मरणं पृच्छिति । स्मरगो संबन्धमाह पैतृष्वस्रोयानिति । पितृष्वसुः पुत्रान् पाण्डवान् । रामेऽपि स एव

संबन्धः इति रामश्चे त्युक्तम् । चकाराद्भगवद्भक्ता उद्धवादयोपि । श्रम्बुरुहेक्षणः इति स्मरति चेत्तापं ज्ञात्वा समायास्यतीति लक्ष्यते । हष्ट्यं व ताप-दूरीकरणार्थम् ।।६॥

व्याख्यार्थ — कुन्तीजी इस प्रकार जो पूछती है, जिससे जाना जाता है कि यह नन्दरायजी के घर ग्राकर देख गई है, इस बात को प्रथम स्कन्ध के 'सा मां विमोहयित' श्लोक में कहा है, ग्रतः भगवान का ग्रनुभव होने से स्मरण ग्राते ही पूछती है, स्मरण होने के कारण जो सम्बन्ध है, वह बताती है कि पाण्डव भूग्रा के पुत्र हैं, उनको याद करते हैं कि नहीं ? राम का भी वही सम्बन्ध है, इसलिए 'रामश्र्य' कहा है तथा 'च' कहने का यह तात्पर्य है कि जो भगवान के भक्त उद्धव ग्रादि हैं; वे भी याद करते हैं कि नहीं ? 'ग्रम्बुरुहेक्षरणः' यह विशेषण देने से यह जाना जाता है कि जैसे कमल तापनाशक है, वैसे ही ग्राप हैं, ग्रतः हमारे ताप को जान ग्रवश्य ग्राकर उसका निवारण करेंगे, दृष्टि से ही ताप को नाश करेंगे ॥६॥

श्रामास-तदर्थं तापं निरूपयति सपत्नमध्ये शोचन्तीमिति ।

अभासार्थ – 9था आपने दुःख का वर्णान 'सपत्न' श्लोक में करती हैं।

श्लोक-सपत्नमध्ये शोचन्तीं वृशाणां हरिणीमिव। सान्त्विधिष्यिति मां वाक्यैः पितृहीनांश्च बालकान् ॥१०॥

श्लोकार्थ—मैं तो जैसे व्याघ्रों के बीच मेंहरिएी ग्रा गई हो, वैसे शत्रुग्नों के बीच में हरिएी ग्रा गई हो, वैसे शत्रुग्नों के बीच में पड़ी हुई शोक कर रही हूँ, ऐसी जो मैं हूँ उसको ग्रीर पितृहीन बालकों को श्रीकृष्ण ग्रपने वचनों से सान्त्वना देंगे कि नहीं ?॥१०॥

मुबोधिनी व्यवहारे नाममात्रेण सम्बन्धिनः। वस्तुतः शत्रवः। नापकारमात्रं तेषां किन्तु सर्वनाशकत्विमित दृष्टान्तमाह वृकाणां मध्ये हरिणीमिवेति। प्रसङ्गादागमन निवारयित सान्त्विष्यतीति। प्रसङ्गादागतवाक्यानि न सर्वथा सान्त्वनसमर्थानि भवन्ति। मामिति। पाण्डवास्तु भ्रातरो भवन्ति, ग्रहं पितृभगिनीति

उभयोविशेषाकारेगा सान्त्वनं करिष्यित किं वाक्येरर्थविद्धः सुखेन सर्वात् स्थापिष्यामीति। इह लोके परलोके च पितृहीनांश्चकारान् मातृही-नानिष । कृष्णस्य विशेषणं भगवानित्युक्तत्वाद-न्येषामवस्थादोषो भवतीति बालकानित्युक्तम्। स्वतोसमर्थान् ॥१०॥

च्याख्यार्थ—व्यवहार में ये नाम मात्र सम्बन्धो हैं, वास्तिविक तो ये शत्रु हैं, ये ऐसे शत्रु हैं, जैसे जो केवल ग्रपकार कर शान्त हो जावे वह नहीं, किन्तु सर्व प्रकार नाश करने वाले शत्रु हैं, जैसे हिरणी का व्याघ्रों के मध्य में ग्रा जाने पर सर्वनाश होता है,वैसो ही हमारी भी दशा है,वैसी दशा में प्रसङ्ग से ग्राने के वचन सान्त्वना कराने के लिए समर्थ नहीं है, इस लोक तथा परलोक में माता प्रसङ्ग से ग्राने के वचन सान्त्वना कराने के लिए समर्थ नहीं है, इस लोक तथा परलोक में माता ग्रीर पिता से हीन पाण्डव तो भ्राता हैं, मैं तो भूग्रा हूँ, ग्रतः ग्राप स्वयं दोनों को विशेष रूप से ग्राकर सर्व को सुखी करूँगा, ऐसे वचन कहकर सान्त्वना देंगे ? श्रीकृष्ण में ग्रवस्था ग्रादि दोष नहीं है, इसलिए कि ग्राप भगवान हैं ग्रीर जिन दूसरों में दोष हैं उनके लिए 'बालक' पद विशेषण रूप में दिया है, बालक होने से स्वतः ग्रसमर्थ हैं ॥१०॥

प्राभास— एवं मनोरथमुक्तवा तदानीमेव समागतं भगवन्तं मन्यमाना संमुखतया प्रार्थयते कृष्ण कृष्णोति ।

ग्राभासार्थ-कुन्ती ने इस प्रकार ग्रपना मनोरथ कहा तो उस समय ही सामने भगवान ग्रा रहे हैं, यों समक 'कृष्ण कृष्ण' श्लोक में प्रार्थना करती है।

श्लोक — कृष्ण कृष्ण महायोगिन्विश्वात्मन्विश्वभावन । प्रपन्नां पाहि गोविन्द शिशुभिश्वावसोदतीम् ॥११॥ श्लोकार्थ—हे कृष्ण ! हे कृष्ण ! हे महायोगी ! हे विश्वातमा ! हे विश्व को अनुभव कराने वाले ! हे गोविन्द ! बालकों के सहित क्लेश को प्राप्त मैं आपकी शरण हूँ, अतः शरणागत की रक्षा करो ॥११॥

सुबोधिनी—ग्रादरे वीप्सा ग्रकस्मादागते वा। नन्वहमन्यत्र, ग्रत्र तव दृष्टिभ्रमो भविष्यती-त्याशङ्क्ष्रचाह महायोगिन्नितः । तथापि किमेवमे-ताबदूरं सवंपरित्यागेनागमनेनेति चेतत्राह विश्वात्मन्निति। सर्वस्य भगवानात्माः ग्रात्मना हि देहादेः प्रियं कर्तव्यं प्रयन्तस्य तदधीनत्वात्, ग्रतः सर्वथा ग्रागमनम्, तथाप्यक्रूरवदेवागन्तव्यं किमिति विशेषाकारेगागतिमिति चेत्तत्राह विश्व-भावनेति। विश्वमेवानुभावयतीति। नह्यलौकि- काकरणे विश्वमनुभावितं भवति । ग्रलौकिकबुद्धावेवालौकिकानुभावो भवति । एवं भगवन्तं
संबोध्य समागमनं तत्प्रकारं चोक्त्वा प्रार्थयते
प्रवन्नां पाहीति । साधारणा ग्रपि प्रपन्ना रक्षगीयाः भगवतः सम्बन्धो नापेक्षितः । ग्रतः प्रपत्तिरेव हेतुत्वेन निरूपिता । श्रवसोदतीमवसादं
प्राप्नुवतीमिति । श्रप्रपन्नामपि परिपालने हेतुः,
तत्रापि शिशुभिः सह, लाक्षागृहदाहं वा भगवन्तमिव पश्यन्ती ।।११।।

व्याख्यार्थ-यहाँ कृष्ण सम्बोधन दो बार देकर कृष्ण के प्रति ग्रादर व प्रेम प्रकट कर दिखाया. ग्रथवा ग्रचानक दर्शन होने के कारण दो बार 'कुष्ण कृष्ण' कहा है, यदि कृष्ण कहे कि मैं तो यहाँ हूँ ही नहीं, तुभी दृष्टि भ्रम हुया है, जिसके उत्तर में कहती हैं कि ग्राप महायोगी हैं, इसलिए कहीं भी हो तो भी यहाँ दर्शन देने में समर्थ हो, यद्यपि महायोगी हैं तो भी सर्व का परित्याग कर यहाँ इतनी दूर ग्राने की क्या ग्रावश्यकता थी ? इसके उत्तर में कहती हैं कि ग्राप विश्व की ग्रात्मा है, ग्रतः सर्व की ग्रात्मा होने से ग्रपने देह ग्नादि के प्रिय करने के लिए प्रयत्न करना ही ग्रापका कर्राव्य है, अतः ग्रात्मा को सर्वथा ग्राना ही चाहिए, यदि कृष्ण कहे कि मान लो ग्रात्मा होने से मभी आना ही चाहिए, तो भी अकूर की भाँति आना चाहिए, इस विशेष प्रकार से आने की क्या ग्रावश्यकता थी ? इसके उत्तर में कहती हैं कि जब तक ग्रलीकिक प्रकार नहीं किया जाता है, तब तक विश्व को अनुभव नहीं होता है, यह अलौकिक अनुभव उस बुद्धि में होता है, जो बुद्धि अलौकिक हाती है, इस प्रकार भगवान को सम्बोधन कर, आने का एवं उसके प्रकार का वर्णन कर प्रार्थना करती है मैं ग्रापकी शरण में हूँ, शरण ग्राई हुई की रक्षा करो, भगवान कोई भी साधारण शरण माता है तो उसकी भी रक्षा करते हैं, सम्बन्ध की भी मावश्यकता नहीं देखते हैं, तो मैं भी शरग ग्राई है, जिससे मेरी रक्षा करने में शर्गागित भी हेतु है, शर्गा ग्राई हुई मैं बहुत दु:ख पा रही है, यदि मैं शरण न भी श्राऊँ, तो भी श्राप दयालु होने से मेरी दुःखी दशा को देख मेरी रक्षा करो, न केवल मैं श्रकेली दु:खी हूँ, किन्तु बच्चों के समेत दु:खी हूँ, कुन्ती भगवद्भक्ता होने से जैसे भावावेश में भगवान के न होते हुए भी भगवान के दर्शन कर रही है, वसे लाक्षागृह दाह की भी स्फूर्ति उसको हो रही है, अतः यों कहती हुई रक्षा की प्रार्थना कर रही है।।११॥

ग्राभास—ननु पुत्रा ग्रिप तव समर्थाः पितरो भ्रातरश्च । ग्रतः किमिति विषादः क्रियत इत्य शङ्कचाह नान्यत्तव पदाम्मोजादिति ।

आभासार्थ - तेरे पुत्र. भाई, पिता ग्रादि सर्व समर्थ हैं, फिर तूँ इतना सन्ताप क्यों करती है? जिसका उत्तर 'नान्यत्तव पदाम्भोजात' श्लोक में देती है।

### श्लोक—नान्यत्तव पदाम्भोजात्वश्यामि शःणं नृगाम्। विभ्यतां मृत्युसंसारादाश्चरस्यापविणंकात् ॥१२॥

श्लोकार्थ — जब तक मोक्ष नहीं होता है,नब तक मरण का भय मिटता नहीं, श्रतः इस मृत्यु रूप संसार से डरने वाले मनुष्यों का आप ईश्वर के चरण कमल से अन्य कोई रक्षक मैं नहीं देखतों हूँ ॥१२॥

सुबोधिनी - मृत्युसंसाराद् बिभ्यतासन्यच्छर-रामेत्र नास्ति, मृत्योः ससाराच्च प्रतिजन्म मृत्यो-भंयं संसारभयमेकसेत्र । मृत्यत्रश्च बहुत इति मृत्युभयसेकमन्यस्मादिष निवर्तते सर्वमृत्युभयं तु संसारमेत्र भगवत एव निवर्तते । उभयं स्वतन्त्र-भक्त्येत्र निवर्तत इति पदास्भोजपदम् । ननु भग-वन्तं परित्यज्य चरगात् कथं निवृत्तिरूच्यत इति चेत्तत्राह ईश्वरस्येति । स हि चरगृद्वाराषि सर्वं कतुं समर्थः । किञ्च । ईश्वरत्वाद् दुराराध्य-त्वान् निर्विचिकत्सं फलाधिनः प्रवृत्तिरिष कुण्ठिता भवेत् । चरणौ तु धिनयतौ । ग्रत एव नियतो भक्तिमागः पत्ने फलावश्यंभावे च, ईश्वरभावस्त्वनियतः। ईश्वरत्वान्मृत्युनिराकरण-मापविगकादपवगिधिपतेः संसारिन वृत्तिरयं संसा-रस्त्वपवर्गपर्यन्तं भवतोत्यापविगकः मृत्युरिप तथा ॥१२॥

स्याख्यार्थ — मृत्यु रूप संसार से डरे हुए मनुष्यों का आपके सिवाय ग्रन्य कोई रक्षक नहीं है, मनुष्य मनुष्य को प्रत्येक जन्म में मृत्यु से ग्रीर संसार से भय होता ही रहता है, वह भय एक हो है, मनुष्य को मृत्यु बहुत देखनी पड़ती हैं, किन्तु मृत्यु का भय मृत्यु होने से मिट जाता है, किन्न्र बार-बार जन्म लकर जो मृत्यु भय भोगना पड़ता है, जिसका कारण संसार है, उस संसार के मिट जाने के जन्म लकर जो मृत्यु भय बना ही रहता है, इस संसार को मिटाने वाले भगवान् ही हैं, संसार भय ग्रीर मृत्यु भय दोनों स्वतन्त्र भक्ति के सिवाय नहीं मिटते हैं, इसलिए 'पदाम्भाजं' पद दिया है, ग्रर्थात् मृत्यु भय दोनों स्वतन्त्र भक्ति के सिवाय ये दोनों भय नहीं मिटते हैं, भगवान् से मिटते हैं, यों न भगवान् के चरण कमल के ग्राध्य के सिवाय ये दोनों भय नहीं मिटते हैं, भगवान् से मिटते हैं, यां कहकर उनके चरण कमल से मिटते हैं, यह कैसे कहा ? जिसके उत्तर में कहती हैं कि वे चरण कमल 'ईश्वर' के हैं, ईश्वर सर्व समर्थ होने से चरण' द्वारा भी सब कुछ कर सकते हैं, भगवान् कमल 'ईश्वर' के हैं, ईश्वर सर्व समर्थ होने से चरण' द्वारा भी सब कुछ कर सकते हैं, भगवान् कमल 'ईश्वर' के हैं, वर्ग तो नियत है ग्रर्थात् भक्ति करने (सेवा करने) में किसी प्रकार दुलंभता रूप से होनी किटन हैं, चरण तो नियत है ग्रर्थात् भक्ति करने (सेवा करने) में किसी प्रकार दुलंभता नहीं है ग्रतएव भक्ति मार्ग, फल देने में तथा ग्रवश्य फल प्राप्ति कराने में निश्चित् किया हुगा है, इश्वर द्वारा फल की प्राप्ति निश्चित् नहीं है; क्योंकि ईश्वर स्वतन्त्र है, फल देन भी देवे, उनकी

१—चरण का तात्पय है 'भिक्त' धर्यात् भगवचरणों के ग्राश्रय रूप भक्ति द्वारा संसार नष्ट हो जाता है,

२-उनकी सेवा सरल नहीं है।

इच्छा पर निर्भर है, ग्राप ईश्वर होने से मोक्ष के ग्रधिपति हैं, यह मृत्यु जब तक मोक्ष नहीं होता है, तब तक रहती है, मोक्ष तब होता है, जब जन्म लेने का कारण संवार ( श्रह-ताममतात्मक तथा श्राशा ) निवृत्त हो जावे, यह निवृत्त हुम्रा तो मृत्यु भय व संसार भय स्वयं स्वतः निवृत्त हो जाता है ॥१२॥

श्रामास — एतावत्प्रार्थनानन्तरमङ्गोकारेगीव तत्परितोषं कृत्वा तिरोधाने कृते ताहशाय पुनर्नमस्करोति।

म्राभासार्थ-कुन्ती की इननी प्रार्थना के मनन्तर भगवान् प्रार्थना को मपनी प्रसन्नता से स्वी-कार कर तथा इसको प्रसन्न कर तिरोहित हो गए, वैसे भगवान को फिर 'नम: कृष्णाय' श्लोक में नमस्कार करती है।

श्लोक-नमः कृष्णाय गुद्धाय ब्रह्मा । परमात्मने । योगेश्वराय योगाय त्वामहं शर्गं गता ॥१३॥

श्लोकार्थ- शुद्ध स्वरूप, ब्रह्म, परमात्मा, योगेश्वर, योग मूर्ति श्रीकृष्ण को मैं नमस्कार करती हूँ, मैं ग्रापकी शरण ग्राई हूँ ॥१३॥

मुबोधिनी-नमस्कारे सम्बन्धस्य विरुद्धत्वाद् यदेव चिकीषितस्तदैव तिरोहितः। कृष्णायेति सदानन्दाय, ग्रवतारपरत्वेपि धर्मा न बाधका इत्याह शुद्धायेति । ग्रवतारसंबन्धिधर्मेरस्पर्शात् । ग्रनेन कालान्ताः सर्व एव धर्मा निवारिताः। नन्वागतस्य सर्वथेतरसम्बन्ध इति चेत्तत्राह ब्रह्माए इति । जीवानामेवागतानां बन्धो न ब्रह्मणः। ननु जीवोपि वस्तुतो ब्रह्म भवतीति को विशेष इति चेत्तत्राह परमात्मन इति । परमश्चासावा-त्मा चेति । उत्कृष्ट ग्रात्मा ग्रात्मनामप्यात्मा वा। ननु तर्हि कथं मूलसमागमनं हेत्वसंभवादंशत्वे

परिच्छेदे हि समागमनं संभवति । तत्राह योगेश्व-रायेति। योगो ह्यलौकिकं कर्तुं शक्तो यत्र बुद्धिनं प्रसरित तस्यापी व्वरः कथं स्वागमनमिष न संपादयेत् । किञ्च । योगस्यापि सामध्यं भगवत एवेत्याह योगायेति । भगवानेव योगः । श्रतः सामर्थ्यस्य दृष्टत्वान्नानुपपन्नं किञ्चित् । ग्रतो यथा ग्रागतोपि तद् धर्मैर्न लिप्यते, सर्वत्र पूर्गो-प्यागच्छति, एवमस्मानिप पालियब्यतीति निश्चि-त्याह त्वामहं शरणं गतेति । शरणागमने परि-पालनमावश्यकमिति ॥१३॥

व्याख्यार्थ - कुन्ती ने जब सम्बन्ध बताने तथा नमन करने की इच्छा की, तब भगवान् छिप गए, कारण कि नमस्कार और सम्बन्ध परस्पर विरुद्ध है; क्योंकि नमस्कार भगवद्भाव से की जाती है, उसमें लौकिक भाव नहीं होना चाहिए, यदि लौकिक सम्बन्ध हुम्रा तो भगवद्भाव न रहेगा, जिससे नमस्कार भी उपयुक्त न होगा।

ग्रव नमस्कार करने के लिए उनके स्वरूप का वर्णन करती है, 'कुष्णाय' ग्राप सदानन्द रूप

हैं यह कृष्ण' नाम ग्रवतार पर होते हुए भी ग्रापके सदानन्द ग्रादि धर्मों में किसी प्रकार की रुका-वट नहीं ग्राती है ग्रथीत् ग्राप भवतार दशा में भी उन धर्मों से युक्त हो, जिसके लिए 'शुद्धाय' विशे-षरा दिया है, जिसका भावार्थ है कि अवतार से सम्बन्ध रखने वाले मनुष्याकृति आदि हश्य धर्म ग्रापको स्पर्श नहीं करते हैं, ग्राप शुद्ध ही हैं, यों कहकर काल ग्रादि सभी धर्म ग्राप में नहीं है, यह भी बता दिया, यदि ग्राप कहो कि जो जगत् में ग्राया. उसको जगत् के धर्म का सम्बन्ध तो होगा ही तो इसके उत्तर में मेरा कहना है कि जीव को ग्रन्य सम्बन्ध होता है, ग्राप 'ब्रह्म' हो, ग्रतः ग्रापको नहीं होता है, यदि कहो कि जीव भी वस्तु स्वरूप से ब्रह्म है. जिससे मुफ में क्या विशेषता है ? इस के उत्तर में मेरा कहना है कि जीव 'ग्रात्मा' है ग्राप 'परमात्मा' हैं ग्रर्थात् ग्राप ग्रात्माग्रों की भी ब्रात्मा होने से उत्कृष्ट ग्रात्मा हैं, यदि ग्राप कहो कि मैं ग्रात्माग्रों की भी ग्रात्मा मूल रूप हूँ, तो मेरा ग्रागमन कैसे हुग्रा ? ग्रागमन तो ग्रंश हो ग्रीर परिच्छित्र हो, उसमें होता है, ग्रपरिच्छित्र में नहीं होता है ? इसका उत्तर यह है कि स्राप स्रपरिच्छिन्न मूल रूप हैं, किन्तु साथ में योगेश्वर भी हैं, योग वह ग्रलौकिक कार्य कर सकता है, जहाँ बुद्धि नहीं पहुँचती है, फिर ग्राप तो उस योग के ईश्वर हैं, तो ग्रपना कहीं भी ग्राना क्यों नहीं कर सकते हैं ? योग को जो सामर्थ्य है, वह भी ग्राप भगवान् की ही है, इसलिए 'योगाय' विशेषण दिया है कि भगवान ही योग है, इससे जो सामर्थ्य देखी गई है, वह किसी प्रकार कुछ भी अयोग्य नहीं है, अतः जिस प्रकार अवतार लेने पर भी अन्य धर्मों से लिप्त नहीं होते हो, उसी प्रकार पूर्ण होते हुए भी आ सकते हो, उस समय भी परिच्छिन्नता आपको स्पर्श भी नहीं करती है, इस प्रकार हम लोगों की भी पालना अवश्य करोगे, यह निश्चय कर मैं आपकी शरण आई हूँ शरण आने पर पालना आवश्यक है ॥१३॥

ग्राभास-ततः कि जातमित्याकाङ्क्षायामाह इत्यनुस्मृत्येति ।

म्राभासार्थ-इसके म्रनन्तर जो कुछ हुम्रा, उसका वर्णन 'इत्यनुस्मृत्य' श्लोक में श्री शुकदेव-जी करते हैं।

श्लोक-शीशुक उवाच-इत्यनुस्मृत्य स्वजनं कृष्णं च जगदीदवरम् । प्रारुदद्दुः खिता राजन्भवतां प्रिपतामहो ॥१४॥

श्लोकार्थ - शुकदेवजी कहने लगे कि हे राजन ! ग्रापकी परदादी इस प्रकार सम्बन्धियों को ग्रौर जगत् के ईश्वर श्रीकृष्ण का स्मरण कर दुःखी होकर जोर से रोने लगी ॥१४॥

मुबोधिनी-स्वजनं पित्रादीन् कृष्णं च चका-राद्बलभद्रं भगवद्गुणांश्च, जगदीश्वरमिति सर्व एव पाल्या इति बहिमुं खाः, ,तिरोधानात्पाक्षिक-रक्षामाशङ्कच प्रकर्षेगारुदत् । वंशं दूरीकरिष्यति ।

एकं परीक्षितं कथञ्चित्स्थापयिष्यति । इत्येवं भगद्व शे ख्रियोपि भक्ता इति ज्ञापयितुमाह। भवतां प्रितामहोति । पितामही सुभद्रा । कुन्ती त् प्रपितामही ॥१४॥

ट्याख्यार्थ—ग्रपने सम्बन्धी, पिता ग्रादि एवं कृष्ण को श्लोक में 'च' दिया है, जिससे बल-रामजी तथा भगवान् के गुण कहे हैं, 'जगदीस्वर' विशेषण देकर यह बताया है कि ग्राप जगत् के ईश्वर हैं, ग्रतः ग्रापको सर्व की पालना करनी ही है, चाहे वे बहिमुंख हो, भगवान् छिप गए, जिससे कुन्ती के मन में संशय उत्पन्न हुग्रा कि हमारी रक्षा करेंगे कि नहीं करेंगे? इस भाव के ग्राने पर तुम्हारी परदादी जोर से रोने लगी, वंश को तो दूर करेंगे, केवल एक परीक्षित की बड़ी सावधानी से रक्षा करेंगे, इस प्रकार तुम्हारे वश में खियाँ भी भक्त हुई हैं, यह बताने के लिए शुकदेवजी ने कुन्ती का नाम न लेकर कहा है कि 'तुम्हारी परदादी' परीक्षित की सुभद्रा दादी है ग्रीर कुन्ती परदादी है।। १४।।

ग्राभास-भगवतः सान्त्वनं तु पाक्षिक मन्त्रत इति भगवदीयैः सान्त्वनं क्रियत इत्याह समदुः खसुख इति ।

ग्राभासार्थ — भगवान् ने जो सान्त्वना दी, वह तो पाक्षिक समभो जाएगी, ग्रतः भगवदीय सान्त्वना देते हैं, जिसका वर्णन 'समदुःखसुख' श्लोक में करते हैं।

श्लोक—समदुःखसुखोक्क्रो विदुरश्च महायशाः । सान्त्वयामासतुः कुन्तीं तत्पुत्रोत्पत्तिहेतुमिः ॥१४॥

श्लोकार्थ — प्रक्रूरजी ग्रौर बड़े यशस्वी विदुरजी कुन्तो के साथ बराबर सुख तथा दु:ख का ग्रनुभव करते हुए उसके पुत्रों के जनक 'धर्म' ग्रौर 'इन्द्र' ग्रादि का प्रभाव कहकर सान्त्वना देने लगे ॥१५॥

मुबोधनी — तत्रार्थे स्रक्रूरस्य सान्त्वनमनु-चितं मत्वाह समे सुखदुःखं यस्येति । यद्यपि जाते स्रितष्टे इष्टे वा सुखं दुःखं समानं तथाप्ययमक्रूरः प्रसिद्धः पुरुष इति सान्त्वनमुचितमेव । विदुरोपि तथा । यद्यपि तुल्यस्तथापि धर्मपक्ष इत्याह महा-यशा इति । तत एव हि धर्मो भवति, नान्यथा । सान्त्वयामासतुः न तु तद्दुःखं हृष्ट्वा स्वयं युद्धार्थं प्रवृत्ताः । यतः कुन्तो कुन्तिभोजाय दत्ता, तत्रापि स्वरक्षार्थं धर्मादयः प्राधिता इत्यकूरविदुराभ्यां युद्धे कृते तत्प्रयत्नो व्यथीं भवताति तत्पुत्रोत्पत्ति-हेतुभिधर्मादिभिः कृत्वा सान्त्वनमेव कृतवन्तौ न तु युद्धार्थं प्रवृत्ता इति युक्तम् ।।१४।।

ट्याख्यार्थ — यों तो इस विषय में ग्रकूर सान्त्वना देते हैं यह उचित नहीं है, किन्तु ग्रकूर महान् प्रसिद्ध पुरुष है उनको ग्रनिष्ट या इष्ट में दु:ख सुख समान है तो भी महत्ता के कारण सान्त्वना देनी योग्य ही है, विदेष भी वैसे ही हैं ग्रतः वे भी सान्त्वना देवे, यह योग्य है, विदेष में यद्यपि इसको दानों तुत्य है तो भी यह धर्म पक्ष है इसलिए सान्त्वना दे मार्ग बताया है. इसलिए विदुरजी महाय- इस्वी माने जाते हैं, यों करने से ही धर्म होता है ग्रन्य प्रकार से धर्म नहीं हो सकता है, केवल सान्त्वना दी, इनका दु:ख देख कर युद्ध के लिए तैयार न हुए, क्योंकि 'कुन्ती' भोज को दी गई है, इसमें यह प्रेरणा दी कि कुन्ती को ग्रपनी रक्षा के लिए धर्म ग्रादि को प्रार्थना करना चाहिए, यदि

ये युद्ध करें तो सर्व प्रयत्न व्यर्थ हो जावे, इसलिए तुम्हारे पुत्रों के जनक 'धर्म' श्रादि से ही तुम्हारा दु:ख दूर होगा यों कह कर सान्त्वना दी, किन्तु स्वयं युद्ध में प्रवृत्त न हुए यह योग्य ही किया ।।१५।।

ग्राभास—तथाप्यक्रोऽसहमानो वाक्येन धिकारे कृते यद्ययं विमनो भविष्यति तदा मारियष्यामोति निश्चित्य तद्गृहे स्थितस्तदधीनो भवतीति ततो निर्गच्छन् राजसंबोध-नार्थ प्रवृत्त इत्याह यास्यिति।

म्राभासार्थ - म्रक्रिजी, कुन्ती ग्रीर उसके पुत्रों के दु:ख देखकर सहन नहीं कर सके, जिससे मन में यह विचार ग्राया कि यदि इस कुकृत्य के कारण धृतराष्ट्र को धिक्कारू गा ग्रीर उससे मुभे इनसे लड़ना पड़ेगा तो मैं इसको मार सक्ता, किन्तु ग्रब इसके घर में रहता हूँ. घर में रहने वाला घर के स्वामी के ग्रधीन होता है, इसलिए जब घर छ।ड़ा, तब राजा को सबोधन करते हुए 'यास्तत्' श्लोक में इस प्रकार कहने लगे।

श्लोक — यास्यन्नाजानमभ्येत्य विषमं पुत्रवालसम्। ग्रवदत्मुहदां मध्ये बन्धुभिः सौहदोदितम् ॥१६॥

श्लोकार्थ - जाते समय अक्रूरजी बान्धवों के समक्ष, कुपुत्रों के कहने पर सब कुछ करने वाले, विषम दृष्टि राजा धृतराष्ट्र के पास माकर, रामकृष्णा ने जो कहलाया था, वह सब कहने लगे ॥१६॥

मुबोधिनी-राजानं धृतराष्ट्रं राजत्वादवश्यं वक्तव्यः, ग्रन्यथा मर्यादातिक्रमा कवेत् । ग्रभित एत्यति नि:शङ्कम् । नन् राजा न वक्तव्यः सर्व-न्नारिएभिः यथा भगवान्, तत्कथमुक्तवानित्या-राङ्कचाह विषममिति। तत्र हेतुः पुत्रलालस-मिति । पुत्रो हि स्वयं जीवन् पाण्डवान्न मन्यते । अधुना कि पाण्डवा हन्तव्याः पुत्रो वेति विचारे दुष्टो हन्तब्य इति धर्मशास्त्रात् पुत्रस्यैव मारणं

प्राप्त तन्न करोतीति विषमः, सहजो धर्मो विहितं धर्म बाधते । एतव राजाधिकारे निविष्टस्य वैष-म्यमनुचितमिति बोधनमुचितमिति भावः। तदपि नैकान्ते, तथा सित लज्जा न भवेदतः सहदां मध्ये । तस्मिन्विषमेप्यन्येषामविषमत्वान् न वच-नेपि किञ्चिदनिष्टम् । तत्रापि बन्धुभिरुदितं वसु-देवादिभि:। तत्रापि सोहदादेवोदितं न तु विषम-बृद्धचा ॥१६॥

ट्याल्यार्थ - भृतराष्ट्र राजा है, राजा होने के कारण उसका सब कहना चाहिए, यदि न कहा जाएगा तो मर्यादा का उल्लङ्घन होगा, इसलिए नि:शङ्क होकर राजा के पास स्ना गए. यदि कहो कि जैसे भगवान को कोई नहीं कह सकता है कि ऐसा करो या वैसा करो, वैसे राजा भी भगवन्मूर्ति होते से कहने योग्य नहीं है, इसके उत्तर में कहते हैं कि वह तब हो सकता है, जब राजा प्रपने स्वरूप

१-विदूर म्रकूर

कहा है ॥१६॥

को समक्ष समदृष्टि वाला हो, यह धृतराष्ट्र तो विषम दृष्टि वाला है, ग्रतः इसको कहना चाहिए कि विषम वयों हुग्रा है ? जिसके उत्तर में कहते हैं कि 'पुत्र लालसम्' पुत्र में मोह वाला है, पुत्र चाहता है कि मैं जीता हूँ, तब तक पाण्डवों को राज्य न दूँगा, जीवित होंगे तो कभी न कभी राज्य ले लेंगे, इसलिए इनको कैसे भी नाश करना चाहिए, वैसी दशा में क्या करना चाहिए, पाण्डवों का नाश करना चाहिए या पुत्र का नाश करना चाहिए, इष्ट तो पुत्र है जिसको न नाशकर पाण्डवों का नाश कराने पर कमर कसी है, ग्रतः यह राजा विषम है, ग्रपना स्वाभाविक धर्म शास्त्र में कहे हुए धर्म में बाधा डालता है ग्रयांत् दुःस्वभाव या दुःसङ्ग शास्त्रीय धर्म करने नहीं देता है, यद्यि राजा को तो राज्य सिहासन पर बौठकर शास्त्र नियमानुसार ही कर्ताव्य करने चाहिए, विषमता नहीं करना चाहिए, इसलिए वैसे राजा को समक्षाना ही योग्य है, यदि कहो कि यों है, तो एकान्त में समक्षा दो, जिसके उत्तर में कहते हैं कि एकान्त में कहा जाएगा तो लज्जा न होगी, ग्रतः बान्धवों के समक्ष कहने से कुछ लज्जा ग्रा जावे तो इस विषमता का त्याग कर दे ग्रौर वचन कहने से किसी प्रकार कुछ भी ग्रानिष्ट न होगा, यह विषम है, दूसरे तो ग्रविषम ही रहेंगे, फिर मुक्ते कहना भी ग्रावश्यक है; क्योंकि मैं जो कुछ कहता है, वह मेरी ग्रोर से नहीं है, किन्तु वसुदेव ग्रादि बान्धवों ने जो कुछ कहा है, वही

श्राभास - वचनान्याह नवभिः भो भो इति।

ग्राभासार्थ- 'भो भो वैचित्र' इस श्लोक से लेकर नौ श्लोकों में ग्रकूर के वचन हैं।

मैं कहता है, उन्होंने भी जो कहा है, वह अपनेपन से हित के लिए ही कहा है न कि विषम बुद्धि से

श्लोक — ग्रकूर उवाच – मो मो वैचित्रवीयं त्वं कुरूणां कीर्तिवर्धन । भ्रातर्यु परते पाण्डावधुनासनमास्थित: ।।१७।।

श्लोकार्थ — ग्रक्करजी कहने लगे कि हे विचित्रवीर्य के पुत्र ! कौरवों के कुल की कीर्ति बढ़ाने वाले, ग्रापके भ्राता पाण्डु के परलोक पधारने पर ग्राप राज्य सिंहासन पर बौठे हैं॥१७॥

मुबोधिनो - सर्वेभिविः सर्वविधान्युक्तानि वचनानीति । स्रादौ रजःसत्त्वतमोभावेन लौकिकेन
प्रबोधनं त्रिभिः । स्रन्धत्वान्न पश्यतीति वारद्वयं
संबोधनम् । राष्ट्रं न बिभर्तीति न धृतराष्ट्रता ।
प्रज्ञाचक्षुरिति चेदुच्यते तर्हि मर्मभेदो भवेत् ।
तथा व्यासात्मज इत्यपि, स्त्रीपुत्रत्वादिसंबन्धो
होनत्वप्रतिपादकः । राजत्वं तु नास्तीति मन्यमानः कृत्रिमपितृनाम्ना संबोधयति वैचित्र्यवीयेति । विचित्रवीर्यस्य क्षेत्रजः पुत्र इत्यर्थः । त्व-

मित्येकवचनेन स्वजन्मानुसन्धीयतामिति द्योति-तम्। किश्व। कुरूणां वंशे त्वमुत्पन्नः तत्कीर्तिव-धंनमुचितम्। वर्धनशब्देन छेदनमप्युच्यये इति कीर्तिछेदकः त्वमित्यर्थादुक्तं भवति। राजाधि-कारार्थं पुत्र उत्पादनीय इति विचायं प्रथममृत्पा-पितः। तत्रश्चान्ध इति त्वं परित्यक्तः, ततः पाण्डु-रुत्पादितः तस्मिन्न परते ग्रागत्याधुना ग्रासनमा-स्थितः सिंहासने उपविष्टः। ग्रनेनायुक्तमेव करो-षीति द्योतितम् ॥१७॥ ह्यास्थार्थ—ग्रकूर ने सर्व भावों से सर्व प्रकार के वचन कहे, जिनमें से प्रथम रज, सत्त्व ग्रौर तम भाव से कहे, वे लौकिक प्रकार से तीन श्लोकों में कहकर समभाये, दो बार सम्बोधन इसलिए दिए हैं कि ग्रन्थे होने से देख नहीं सकते हैं, 'धृतराष्ट्र' शब्द का ग्रथं है—जिसने राष्ट्र को धारण किया है, किन्तु ग्रापने राष्ट्र को वास्त्रविक रीति से धारण नहीं किया है, ग्रतः ग्राप में धृतराष्ट्रता नहीं है, यदि धृतराष्ट्र न कहकर 'प्रज्ञाचक्षु' कहा जावे तो मर्म में भेद हो जावे, यदि व्यास का पुत्र कहा जावे तो भो मम स्थान पर चोट ग्रावे. स्त्री पुत्रादिक का सम्बन्ध होनता का प्रतिपादक है, राजत्व हीनता को प्रतिपादन करने वाला नहीं है, इसलिए बनावटी पिता के नाम से सम्बोधन देने के लिए 'वैचित्रवीयं' कहा है, वह विचित्र वीर्य का क्षेत्रज पुत्र है, राजा होते हुए भी 'त्व' यह एकवचन जो कहा है, जिसका ग्राश्य है कि तूँ ग्रपने जन्म की तलाश कर कि मेरा जन्म कैसे हुग्ना है ? फिर तूँ कुरु वंश में उत्पन्न हुग्ना है, इसलिए उसकी कीर्ति को बढ़ाना तुफे योग्य है, यहाँ 'वर्धन' शब्द देकर धृतराष्ट्र को ग्रावश्यकता है, ग्रतः पहले उस कार्य के लिए ग्रापको पैदा किया, किन्तु ग्राप ग्रन्थे निकले, जिससे ग्राप राज्य के लिए ग्रयोग्य हुए, इसलिए फिर दूसरा पाण्डु उत्पन्न किया, जिसने राज्य सम्भाला, उसके परलोक हो जाने से ग्रब राज्यासन ग्रपने हाथ कर राजा बने हैं, यह जो कुछ ग्राप कर रहे हो वह ग्रयोग्य ही है, यों प्रकट देखने में ग्राता है।।१७॥

### ग्रामास-ग्रङ्गीकृत्यापि सात्त्विकेन बोधनमाह धर्मेगोति ।

ग्राभासार्थ - ग्रापने सब कुछ किया तो भी ग्रापको सात्त्विक भाव से व्यवहार करना चाहिए, इसलिए 'धर्मेंगा' इस श्लोक में सात्त्विकता से बोध करते हैं।

श्लोक — धर्मे ए पालयन्तुर्वी प्रजाः शीलेन रञ्जयन् । वर्तमानः समः स्वेषु श्रेयः कीर्तिमवाप्स्यसि ।।१८॥

श्लोकार्थ — यदि धर्म से पृथ्वी का पालन करोगे, ग्रच्छे ग्राचरण से प्रजा को प्रसन्न करोगे, ग्रपने सम्बन्धियों से समानता से व्यवहार करोगे तो कल्याण तथा कीर्ति को प्राप्त करोगे ॥१८॥

सुबोबिनी — धर्में ए पृथिबीपालनं कर्तव्यम्। तदा हष्टाहष्टोपायेन पालिता भवति। भगवता हि नामरूपप्रपञ्ची निर्मितौ ग्रन्योन्यपरिपालनाय, तदेकेन रहितं व्यङ्गं भवति। ग्रतो धर्में एए सह पालनं कर्तव्यम्। केवलकर एएत्वे योगिनामिवा-स्यापि पालनं भवेत्। ग्रनेन परलोके सुखिमह-लोके तु राज्याद्वैषयिकं सुखं कीर्तिजन्यं तु ततो- प्यधिकमिति तत्साधनं बोधयति प्रजाः शोलेन रञ्जयन्निति। शीलं सुस्वभावस्तेनैव प्रजा अनु-रक्ता भवन्ति। अन्यथा तु युक्तं देयं प्रयच्छन्ति, बहिःकीर्तिसाधनमेतत्। अन्तःकीर्तिसाधनमाह वतंमानः समः स्वेष्धिति। सर्वेष्वेव बन्धुषु समो भवेत्। ततोन्तर्नापकोर्तिस्तज्ज्ञेश्च, तदा राजा श्रेयः कीर्ति च प्राप्स्यति।।१६॥

ह्याख्यार्थ—इस श्लोक में अकूर धृतराष्ट्र को साद्त्विक भाव से पालन करने की राह बताता है, भगवान ने यह प्रपद्ध दो प्रकार से उत्पन्न किया है—एक नाम प्रपद्ध, दूसरा रूप प्रपद्ध; कारण कि वे दोनों परस्पर एक-दूमरे की पालना में सहायता करे, अतः हे राजन्! आप भी केवल देह से नहीं किन्तु नाम प्रपञ्च शास्त्र की आज्ञा रूप धर्म के साथ पृथ्वी का पालन करो, यदि दोनों से पालन कर एक से करोगे तो वह पालन अङ्गरहित अर्थात् अपूर्ण होगा, अतः धर्म के सहयोग से पालन करना चाहिए, केवल करण रूप धर्म से पालन करने से योगी के समान इसका पालन होगा, किन्तु इस प्रकार करने से जैसे योग के द्वारा पालन करने से योगी के योग का क्षय होता है, वैसे ही आपके धर्म का भी क्षय हो जावेगा, अतः दोनों के सहभाव से पालन करने से इस लोक में लौकिक सुख की प्राप्ति और परलोक में आनन्द की प्राप्ति होगी, अब इस लोक में कीर्ति भी हो. जिसके लिए आप सर्व प्रकार से प्रजा के मन का रखन करो, वह तब होगा, जब आप अपने स्वभाव को सुन्दर बनाओं, जिससे प्रजा का आप में प्रेम हो, आपकी लोक में बाहर की भी कीर्ति हो, जिसका साधन यह है कि आप जो योग्य भाग पाण्डवों का है, वह उनको दे दो तो आपकी लोक में विशेष कीर्ति होगी, कुटुम्ब में भी आपकी कीर्ति हो और अपकीर्ति जो हो रही है, वह मिट जावे, इसलिए अपने सर्व सम्बन्ध्यों से समान व्यवहार कीजिए, यों करने से राजा श्रेय और कीर्ति को प्राप्त कर सकता है, आप करोगे तो आप भी कल्याण और यश पाओं। । १६॥

श्रामास-श्रनङ्गीकारे तामसं वचनमाह श्रन्थथेति।

श्राभासार्थ—उपरोक्त वचनों के श्रङ्गीकार न करने से तामस वचन 'ग्रन्थथा' श्लोक में कहते हैं।

श्लोक — ग्रन्यथा त्वाचरँ ह्लोके गहितो यास्यसे तमः । तस्मात्समत्वे वर्तस्व पाण्डवेष्वात्मजेषु च ॥१६॥

श्लोकार्थ — जिस प्रकार मैंने कहा है, उसी प्रकार यदि राजा ग्राचरण नहीं करता है तो उसकी लोक में निन्दा होती है श्रीर वह मरने के ग्रनन्तर ग्रन्धतम नरक में पड़ता है, इसलिए ग्राप ग्रपने पुत्र तथा पाण्डवों में एक जैसी बुद्धि रखकर समान व्यवहार करो।।१६।।

सुबोधिनी — उक्तप्रकारादन्यथा प्रकारेगा भू-पालनं प्रजाननुरागं विषमत्वं च कुर्वन् कीतिप्रति-निधि श्रेयःप्रतिनिधि च प्राप्स्यसीत्याह । गिहतो निन्दितः तमोन्धतमः महद्दुःखं प्राप्स्यसीति, ग्रतो बाधवशादिष समो भवेदित्याह तस्मादिति । सम- त्वे समत्वार्थं वर्तस्व यथैव त्वं समो भवसि तथो-पायं कूर्वित्यर्थः । वैषम्यस्थानमुद्घाटयति । पाण्डवेष्वात्मजेष्विति । चकारात्तत्सबन्धिषु च ॥१६॥

व्याख्याथं — अब अकूरजी कहते हैं कि यदि राजा अन्य प्रकार से पृथ्वी का पालन करता है,

तो प्रजा का राजा में प्रेम नहीं रहता है, यदि उसमें भी समबुद्धि न रख विषम बुद्धि करता है तो कीर्ति तथा श्रोय की प्राप्ति न होकर तुम्हारी निन्दा भी होगी. न केवल निन्दा किन्तु अन्धतमः की प्राप्ति होगी, ग्रथीत् महान् दुःख भोगांगे, ग्रतः बाध करने वालों के वश होते हुए भी राजा को सबसे समान व्यवहार करना चाहिए, ग्राप राजा हैं, ग्रतः ग्राप वैसा उपाय करो, जिससे पाण्डु के पुत्र ग्रीर भ्रापके पूत्र में भेदभाव न कर समानता से ब्यवहार करो, वैसा उपाय कर जिससे सबको समान दीखने में ग्रा जावे, यदि ग्राप पूछो कि मैं विषमता का किनसे व्यवहार कर रहा हूँ ? जिसके उत्तर में अकूरजी कहते हैं कि पाण्डव और अपने पुत्रों से समान न चलकर भेदभाव से चलते हो, और 'च' शब्द से यह भी बताया है कि पाण्डवों के सम्बन्धियों में भी श्राप समभाव से नहीं चलते हैं, इस विषमता को छोड़ सबसे समभाव से व्यवहार करो ॥१६॥

श्राभास- एव लोकन्यायेन बोधयित्वा शास्त्रन्यायेनाह समाभ्यां त्रिभिस्त्रिभिस्तत्त्रं बोधयति नेह चेति।

आभासार्थ-इस प्रकार लोक नीति के अनुसार राजा को ज्ञान देकर अब शास्त्र के न्याय से तीन तीन श्लोकों में पूर्व के समान सतो, रजी तमी भाव से कहते हैं।

श्लोक-नेह चात्यन्तसंवासः कहिचित्केनचित्सह। राजन्स्वेनापि देहेन किमु जायात्मजादिभिः ॥२०॥

श्लोकार्थ -कभो, किसी के साथ, यहाँ सदा स्थिति नहीं है, हे राजन ! स्त्री ग्रीर पुत्रादिकों की तो क्या बात है? परन्तु अपना शरीर भो सदा साथ नहीं रहता है ॥२०॥

मुबोधिनी-स्वार्थं हि सर्वेगा वर्तव्यम्। तद्यथा स्वार्थः सिद्धचति । तत्र कालो बाधक इति हितमहितं बहिरङ्गस्थापनार्थं यत्नो न कर्तव्य इत्याह इहास्मिल्लोके अत्यन्तं सर्वदा केनापि सह संवास: कस्यचिदपि न । अलौकिकबोधने उग्र-वचने बोधो न भवतीति कोमलवचनेन संबोधन

स्नेहज्ञापनार्थम्, ममतास्पदेन नास्त्येव संवास इहापि व्यभिचारदर्शनात्स्वदेहेन तू न व्यभिचारं पश्यतीति तत्राप्युपदिशति स्वेनापि देहेनेति। पुत्रादीनाम प देहः स्वस्यं बेत्य पिशब्दे निरूप्य तानिदिशति। किम् जायात्मजादिभिरिति। म्रादिशब्देन भ्रातृपित्रादयः॥२०॥

स्याख्यार्थ - यद्यपि सब जो कुछ करते हैं, वह अपने स्वार्थ सिद्धि के लिए ही करते हैं, किन्तु उसमें काल बाधा करता है, इसीलिए जिस देहादिक को रक्षा आदि हम हित समक्षकर करते है, वह हित नहीं है, किन्तु ग्रहित है, ग्रत: बाहर के भाव की स्थापना करने के लिए यहन नहीं करना चाहिए, जिसको समकाने के लिए कहते हैं कि इस लोक में सर्वदा किसी के साथ किसी की भी स्थिति काल करने नहीं देता है, जब अलौकिक ज्ञान देना होता है तब उग्रवचन कहे जावे तो बोध नहीं हो सकता है, ग्रतः स्नेह दिखाने के लिए कोमल वचन से सम्बोधन दिया है, हे राजन् ! जिसमें ममता है, उसकी भी ग्रपने साथ सर्वदा स्थिति नहीं रहती है, यदि उसमें व्यभिचार देखने में ग्रावे तो कहते हैं कि जिस ग्रपनी देह में कोई व्यभिचार नहीं देखता है, उस ग्रपने देह की भी ग्रपने साथ सदैव स्थिति काल करने नहीं देता है, तो जो पुत्रादिक की देह ग्रपनी समभी जाती है, उनकी सदा स्थिति कैसे रहेगी ग्रादि शब्द से भ्राता पुत्र ग्रादि सब समभने चाहिए ॥२०॥

भ्राभास — तत्र देहादात्मनो भेदज्ञाने सत्येत द्भवतीति देहादात्मानं भिन्नतया निरू-पयति एकः प्रसूयत इति ।

ग्राभासार्थ—यह सर्वदा स्थित तब होती है, जब ग्रात्मा को देह से भिन्न समभ उसमें स्थिति करे, इसलिए 'एक: प्रसूयते' श्लोक में देह से ग्रात्मा की भिन्नता निरूपए। करते हैं।

श्लोक—एक: प्रसूयते जन्तुरेक एव प्रलोयते । एकोऽनुभुङ्क्ते सुकृतमेक एव च दुष्कृतम् ॥२१॥

श्लोकार्थ — जीव अकेला ही जन्मता है, अकेला ही लीन होता है, अकेला ही पुण्य के फल सुख को भोगता है, तथा अकेला ही पाप के फल दुःख को भोगता है ॥२१॥

मुबोधिनो—'ग्रात्मनः पितृपुत्राभ्यामनुमेयो भवाप्यया'वितिन्यायेनानुभवपर्यन्त निरूपयति । प्रसूयते मात्रा । प्रलीयते भूमौ कालेन । एवमाद्यन्त्योरेकत्वमुक्त्वा उपलक्षराग्न्यायेन सर्वस्यैव क्रियामयस्यैककर्तृत्वं निरूप्य ज्ञानमात्मपर्यवसा-यीति कर्मगा भोगोप्येकस्यैवेत्यात्र एकोनुभुङ्क्ते मुकृतमिति । सुकृतं पुण्यं कर्म, तस्य फल स्व-

र्गादि । कार्यकारणयोरभेदात्तथोच्यते । करणा-नन्तरमेव भोग इत्यनुशब्दार्थः । सुखभोगे बहूना-मिष समवायोस्तीति हास्यक्षीडादौ तथा दर्शनात्। दुष्कृते एक एवेत्याह । चकारान्मिथः सङ्गेन कृतपापे मिथ एव भोग इति पक्षमङ्गीकरोति । दुष्कृतं पापं सुकृतवद्वचाख्येयम् ॥२१॥

द्याख्यार्थ — ग्रपने पिता ग्रीर पुत्र से जन्म ग्रीर मरण का ग्रनुभव लेना चाहिए, इस न्याय के ग्रनुसार ग्रक्रूर को जो इस प्रकार ग्रनुभव हुग्रा है, उसका निरूपण करते हैं, माता से उत्पन्न होता है ग्रथीत् जन्म लेता है, काल के द्वारा भूमि में लीन हो जाता है, इस प्रकार ग्रादि में, जन्म समय में ग्रीर ग्रन्त में लीन होने के समय में वही एक ही है, उपलक्षण न्याय से सर्व क्रियामय का एक ही कर्तापन निरूपण कर, ज्ञान का ग्रन्त तो ग्रात्मा में ही होता है, इस प्रकार कमं से भोग भी एक ही करता है, जैसे कि एक ही पुण्य रूप कर्म जिसका फल स्वर्ग ग्रादि है, पुण्य रूप कमं कारण है ग्रीर स्वर्ग ग्रादि फल कार्य है, कार्य ग्रीर कारण का ग्रभेद है, जिससे केवल 'मुकृत' कहा है, श्लोक में 'ग्रनु' शब्द कहने का तात्पर्य है कि कर्म करने के ग्रनन्तर फल का भोग किया जाता है, पुण्य के फल रूप मुख के भोग के समय ग्रन्यों का भी मिलन होता है, जैसे कि हास्य कीड़ा ग्रादि में देखा जाता है, किन्तु दुष्कृत ग्रर्थात् पाप के फल दुःख के भोग में तो ग्रकेला ही दुःख भोगता है, 'च' शब्द देने का ग्राश्य यह है कि यदि पाप मिलकर किया है, तो दुःख भी साथ ही भोगना पड़ता है, ग्रतः दुष्कृत की भी मुकृत के समान व्याख्या करनी चाहिए ॥२१॥

धाभास-सुखार्थं सुखसाधनार्थं वा पापं न कर्तव्यमित्याह ध्रधनीपवितनिति ।

ग्राभासार्थ — सुख ग्रथवा सुख के साधनों के लिए पाप नहीं करना चाहिए, यह 'ग्रधमीं पिततं वित्तं ' श्लोक में वर्णन करते हैं —

श्लोक — ग्रथमींपचितं वित्तं हरन्त्यन्येऽल्पमेघसः। संमोजनोयापदेशैर्जलानीव जलौकसः॥२२॥

श्लोकार्थ — मूर्ख का ग्रधमं से सञ्चय कर, बढ़ा हुग्रा धन, दूसरे पुत्र ग्रादि पालने योग्य है, इस मिष (बहाने) से ले जाते है, जिससे धन ले जाने पर जैसे जल के जीव जल के ग्रन्यत्र चले जाने पर जल बिना दुःखी होते हैं, वैसे यह मूर्ख भी ग्रकेला हो, दुःखी होता है ॥२२॥

सुबोधिनी - अधमें ता उपिनतं पृष्टम्, ग्रर्थ-स्योत्पत्तिर्धर्मेणैव उपवयस्त्वधर्मेतापि भवति । तथा सति प्रवृद्धो रोषः, ग्रन्य एव प्रधमिष्ठा ग्रधमेप्रेरिता वा दैन्या हरन्ति, प्रतिरोधे साम-ध्याभावमाह । संभोजनीयापदेशेरिति । सभोज-नीयाः संबन्धिनः, ग्रतिल्ब्धोपि सम्बन्धरक्षार्थं तान् भोजयति । अनपेक्षितं बहुत्वान्नयस्तीत्या-शङ्क्य तस्मिन् हते जीवनमेव यातीत्यत्र दृष्टान्त-माह जलानीव जलोकस इति । जलीकसो मत्स्यादेः प्राग्गभूतमपि जलं कुल्याभिहेरन्ति । ज्ञानं चेद् भवेत् तद्द्वारान्यत्र गच्छेरज्ञानमात्रे जीवनरूपो-यमर्थ इति ज्ञापयितुं दृष्टान्तः ॥२२॥

स्वाख्यार्थ - धन की उत्पत्ति धर्म से होती है अर्थात् धन धर्म से प्राप्त होता है, किन्तु उसकी वृद्धि अधर्म से भी हो सकती है, तो जो धन अधर्म से बढाया हुआ है वह देखकर अन्य जनता में रोष बढता है जिससे वे दूसरे जो अधर्मी वा अधर्म से प्रित्त लूटेक है वे धन छीन लेते हैं अपने में सामर्थ्य न होने से. उनको रोक कर धन बचाया नहीं जा सकता है, और धर्म की वृद्धि के समय धनी के मन में यह बिचार होता है कि सम्बन्धियों को खिलाना चाहिए, धनी अतिशय लोभी होवे तो सब ध बना रहे इसलिए संबन्धियों को भोजन कराता है, धन के मद में कहता है कि मुफ्ते अपने धन को अपेक्षा नहीं है, भले ये ले जावें इस प्रकार की प्रवृत्ति से धन का क्षय हो जाता है जिससे उसका जीवन ही नव्य वा दुखी होता है। इसको समक्षाने के लिए हव्यन्त देते हैं, जैसे जल के जीव मतस्य आदि का जल ही प्राग्ण है, अतः वे नदी में ही रहते हैं, उस नदी का जल नहरों द्वारा मनुष्य अन्यत्र ले जाते हैं किन्तु जो जल के जीव समक्षते हैं वे उन नहरों द्वारा वहां चले जाते हैं जो वे समक्ष हैं, वे वहां हो जल के बिना अकेले रहने से दुःखी वा नष्ट होते हैं, वैसे ही अधर्म से बढाये हुए धन वाला भी धन लूट जाने पर नष्ट होता है ॥२२॥

म्राभास - पश्चादुपकरिष्यन्तीत्याशङ्कचाह पुष्णातीति ।

आभासार्थ — यदि मैं अब धन देकर उनका पोषण आदि करूंगा तो बाद में वे मेरा उपकार करेंगे, इस विचार का 'पुष्णाति' श्लोक में खण्डन करतें हैं — श्लोक-पुष्णाति यानधर्मेग स्वबुद्धचा तमपण्डितम् । तेऽकृतार्थं प्रहिण्वन्ति प्रास्ता रायः सुतादयः ॥२३॥

श्लोकार्थ-मनुष्य जिनको ग्रपना समभ ग्रधमं से पालन करता है, वे प्राण, घन ग्रीर पुत्र ग्रादि उस मूर्ख को उपकार किए बिना पहले ही दु:खो ग्रवस्था में छोड़ देते हैं ॥२३॥

पर्यवसानेन मुबोधिनी - अन्यमप्यूपकम्य पुत्रपर निरूपयति स्वबुद्धचा स्वीया इति बुद्धि-मात्रं वस्तुतः शत्रव एव । ग्रन्थथा उपकारमेव कुर्यु:। ते न बलात्कारेगा तथा कुर्वन्तीति ज्ञाप-यितुमपण्डितमित्युक्तम् । ननु लौकिकं वैदिकं नित्यं कमं कर्तव्यमिति तदर्थं ते भोजिता इति चेत्तत्राह स्रकृतार्थमिति । 'सभोजनी नाम पिशा-चिभक्षे'ति वाक्यान्न तेषां दानं परलोकाय, इह लोके भवत्यपकारः यदि ते उपकारं मन्येरन्, तदपि नास्तीत्यकृतार्थतैव । किञ्च । ग्रवसरे प्राप्ते प्रकर्षेगा हिन्वन्ति सङ्कटस्थाने स चार्थस्तं त्यज-न्तीत्यर्थः । तान् बाह्याभ्यन्तरांस्तुल्यतया निर्दि-शति प्रार्गा रायः मुतादय इति । स्रान्तराः बाह्याः मध्ये उभयोपयोगिनश्च, ग्रादिशब्देन सर्व एव बाह्या गृहीताः, प्रागा इन्द्रियागि ग्रासन्यव्यति-रिक्ताः प्राएगः, ग्रासन्यो हि सर्वान्योषयति न तु तं कश्चन । ननु 'श्रनुप्राग्गन्ति यं प्राग्गाः' 'श्रण्डेषु पेशिष्वि'त्यादिवाक्यैः प्राणानामिन्द्रियाणां चाम्-

क्ते वियोगो न श्रूयते । मुक्तौ तु कृतार्थतैवेत्यकृ-तार्थवचन बाधितमिति चेत्, सत्यम् । चर्षग्रीनां जीवनां सहगमनं, न स्थिरजीवानां, ग्रन्यथा पुर-ञ्जनोपाख्याने प्रागादिसहिते देहे जीवप्रवेशवचनं बाधितं स्यात् । यथा प्रवेशस्तथा निर्गम इति, प्रथमप्रवेशोयमिति चेत्, नैवम् । 'वीरसूरिप नेष्यती'ति वाक्यात्, ग्रस्तु वा, तथा सति प्राग्-भूता राय इति व्याख्येयम्। 'ग्रथां बहिश्चराः प्रागा। इति, ग्रनेन सिद्धान्तद्वयं निरूपितम्। उत्क्रमगो सहैव गमनमत्रैव परित्याग इति च, यतः श्रुतौ द्वयमप्युक्तम् । 'तमुत्क्रामन्तं प्राणो-नूत्क्रामित' प्रांगा उत्क्रामन्त्युताहो नेति प्रश्ने नेत्याह याज्ञवल्क्यः। 'इहैव समवनीयन्ते प्राणा' इति 'यतो मृतो ध्मातः शेत' इति, 'ब्रह्मव सन् ब्रह्माप्येति' तु प्रक्रियान्तरम्। ग्रतः क्रममुक्ती ऊर्घ्वगमने च सङ्घः सर्वोपि गच्छति । जायस्व म्रियस्वेति पक्षे सद्योमुक्तौ चन गच्छतीति सिद्धान्त इति सर्वमविरुद्धम् ॥२३॥

व्याख्यार्थ-प्रारम्भ तो ग्रन्य से करते हैं किन्तु ग्रन्त में उन सबों को पुत्र पर ही लाकर समभते हैं, ये सब अपने हैं। मित्र व सम्बन्धी हैं, वैसी बुद्धि जो होती है वह केवल विचार मात्र ही है, वास्तव में वे मित्र नहीं है किन्तु शत्रु हैं यदि शत्रु न हो तो उपकार करें, उपकार न करने से निश्चय से समकता चाहिए वे शत्रु ही हैं, शत्रु होते हुए भी वे बलात्कार से उसका धन छीनते नहीं है किन्तु उसकी मूर्खता का लाभ उठाते हैं, लौकिक, वैदिक नित्य कर्म तो करना ही चाहिए, इस-लिए उनको भोजन कराना ही पड़ा यदि यों हो तो उसका उत्तर यह है कि इस प्रकार का भोजन दान रूप नहीं है जिससे परलोक में लाभ हो किन्तु यह भोजन पिशाच भिक्षा के समान है। इस प्रकार के भोजन से इस लोक में उपकार हो सकता है यदि वे कृतज्ञता दिखावें, वह भी नहीं है, जिससे इस किए का कोई फल नहीं है, न केवल इतना ही है किन्तु प्रसंग आने पर किसी भी आपदा के समय त्याग देते हैं। ग्रब बाहर के ग्रौर भीतर के सब समान हैं। यह बताते हैं प्राग्, धन ग्रौर पुत्र ग्रादि

है, ग्रन्दर के, बाहर के ये मध्य में दोनों के उपयोगी होते हैं, ग्रादि शब्द कह कर यह बताया है कि बहार के सब ही ग्रहण किए हैं। प्राण शब्द से इन्द्रियों को समभना चाहिए; क्योंकि उनका पोषण किया जाता है। भ्रासन्य प्राण मुख्य प्राण है वह तो स्वयं का पोषण करता है उसका कोई पोषण नहीं करता है। 'अनुप्राणितः' 'अण्डेषुपोशिषु' इत्यादि वाक्यों में कहा है कि जब तक मुक्ति नहीं होता है तब तक प्राण ग्रीर इन्द्रियों का ग्रापस में वियोग नहीं होता है। मुक्ति होते ही कृतार्थता होती है, तदनुसार भ्रापका 'ग्रकृतार्थ' कहना बाधित है, यदि यों कहते हो तो, वह सत्य है, किन्तु प्रत्येक विषय को प्रकरणानुसार समक्षना चाहिए, जीव दो प्रकार के हैं। एक 'चर्षणी' जोव हैं जिनकी हमेशा एक लोक से दूसरे लोक में जाकर कम मुक्ति होती है। दूसरे स्थिर जीव हैं जिन जिनको लोकान्तर में जाना नही पड़ता है उनकी यहां ही मुक्ती हो जातो है । यदि यों न माना जाएगा तो पुरञ्जन के उपा-ख्यान में जो कहा गया है, कि देह में प्रागादि के होते ही जीव प्रवेश करता है अर्थात् देह में जीव ने एकाकी प्रवेश किया है, जैसे एकाकी प्रवेश वंसे ही एकाकी निर्गमन होता है इसका बाध होगा, इससे इसको प्रथम प्रवेश मान लो, यों भी नहीं हो सकता है क्योंकि 'वीरसूरिप नेष्यति' वाक्य से विरोध होगा, ग्रतः यदि यों मान भी लिया जावे तो राय ग्रर्थात् धन भी बाहर के प्राण हैं, जैसे कि कहा है, 'ग्रर्था बहिश्चरा प्रागाः'यों कहकर दो सिद्धान्त बताए हैं, एक शरीर से प्राग्ती का उत्क्रमण होने के पक्ष में साथ में अन्योंका भी निकलना और दूमरा उत्क्रमण न हो कर यहां ही लीन हो जाने पर यहां हो सर्व का त्याग, क्योंकि श्रुति में दोनों प्रकार कहे हैं, क्रम मुक्ति के ग्रिधकारी चर्षणो जीव के देह त्याग के समय प्राण ग्रादि साथ जाते हैं 'ब्रह्म व सन् ब्रह्माप्येति' इस श्रुति के ब्रनुमार सद्यो मुक्ति के श्रीध-कारी स्थिर जोव के प्राण ग्रादि साथ में नहीं जाते हैं, ग्रतः इस प्रकार समभने पर कोई विरोध नहीं रहता है स्थिर जीव सद्योमुक्ति योग्य बनता है वह प्रागादि को स्रयोग्य बनाकर यहां ही छोड़ता है वह योग्य ही है ॥२३।

श्राभास-श्रयुक्तत्वाद् गच्छतीति युक्त एवास्य परित्यागः। यथा यो वधार्थ नीयते स केवलो नीयते यो विवाह। धं नीयते ससामग्रीक इति तदाह स्वयं किल्ब-षमादायेति ।

म्राभासार्थ-जैसे, जिसको मारने के लिए जब लेकर जाते हैं तो उसको म्रकेला ही ले जाते हैं किन्तु विवाह के समय तो बरात (जान) के साथ बाजे गाजे के लाया जाता है जिसका वर्णन 'स्वयं किल्बिष' श्लोक में करते है-

श्लोक-स्वयं किल्बिषमादाय तंस्त्यक्तो नार्थकोविदः । ग्रसिद्धार्थो विश्वत्यन्धं स्वधमंविमुखस्तमः ॥२४॥

श्लोकार्थ - उन प्राण ग्रादि से त्यागा हुग्रा ग्रीर सचे ग्रर्थ को न समभने वाला वह मूर्ख, प्रयोजन भी सिद्ध न कर स्वधमं से विमुख हो, अपने किए हुए पाप को साथ ले कर अन्धतम में प्रवेश करता है ॥२४॥

सुबोधिनो — तद्वार्जनपोषगाभ्याम्पार्जितं पापं गृहीत्वा तै: प्रागादिभिस्त्यक्तः ग्रन्धंतमो विशति । ऊर्ध्वगतौ तु न त्यजन्तीति ज्ञापियतुं नार्थकोविद इत्यूक्तम् । ग्रन्यथा योगशास्त्रं व्यर्थं स्यात्। 'पूर्वाभ्यासेन तेनैव ह्रियते ह्यवशोपि स' इत्यादिवाक्यात् । श्रतस्ताहशेन्द्रियागां हिता-चरणं युक्तम् । यदप्युक्तम् 'नो चेत्प्रमत्तमसदिन्द्रि-यवाजिस्ता' इति तद्विषयैः संसारमात्रे प्रवेशनम्-क्तम् । न त् हीनगतिः । ग्रत इन्द्रियागां स्वभाव-भेदस्य दृष्टस्वात् 'निकृष्टै: कर्मभिनित्यं जन्तुः स्थावरतां याती 'त्यादिवाक्यादपूनरावृत्त्यधोगम-नमार्गे परित्याग एव, मृक्तिव्यावृत्त्यथंमसिद्धार्थ इति, भगवदिच्छया सद्योमृक्तौ निरुद्धगोपिकाव-त्महगमन नास्तीत्यर्थकोविदत्वाभावेऽपि परि-त्यागी वर्तत इति व्यावर्तकं पदद्वयमपि मृग्यम् । धन्धंतमो हि अपूनरावृत्तितमः 'ग्रन्धंतमः प्रविश-न्तो तिश्र तिरपि, केवलेन्द्रियपोषका एव संभूति-मुपासत इति श्रुतिराह 'सविद्यामुपासत' इति च। ज्ञानरहितं प्रमागाबहिभू तं यत्कर्म लौकिकं निषिद्धं च तेन तम एव। ज्ञानसहितं तु कर्म वैदिकम् । 'य एवास्मि स सन् यज' इत्यादिश्रतेः तस्य मोक्षफलत्वम् एतज्ज्ञापयितुमाह स्वधमंवि-मुख इति । तस्पात स्वधमानुसारेण भोगः कर्तव्यः ॥२४॥

व्याख्यार्थ-धन के उपार्जन करने और बढाने में जो पाप का संचय किया है उसको साथ में लेकर अन्धंतमः में जाता है, प्राण भ्रादि सब उसको छोड़ देते हैं कोई साथ नहीं चलता है, यदि उसकी गति उच्च होवे तो प्राम् ग्रादि सब उसके साध जाते है छोड़ते नहीं है, यह बताने के लिए कहा है कि यह अर्थ को नहीं जानता है, यदि इस प्रकार न माना जावे तो योग शास्त्र व्यर्थ हो जावे, जैसा कहा है पूर्वाभ्यासेन तेनैव हियते ह्यवशोऽपिसः' कि वह उस पूर्वाभ्यास से ही खींचा जाता है स्वयं अवश हो जाता है, अतः वैसी अन्तर्म् ख इन्द्रियों का हित ही करना चाहिए न कि उन इन्द्रियों का जो संसार के आवेश के कारण दुष्ट हो गई है-इसलिए कहा हैं कि इन्द्रियों को अन्तम् खन करने वाले प्रमत्त को ग्रसत् इन्द्रिय रूप घोडे रथी सहित उलटे मार्ग पर ले जाकर विषय रूप चोरों के पास फोंक देते हैं, उन विषय रूप चोरों के ग्राधीन होने से वह प्रमत्त संसार में प्रविष्ट हो जाता है, न कि हीन गति पाता है, श्रतः इन्द्रियों के भिन्न भिन्न स्वभाव होने से स्वभावानुसार कर्म करने से वैसा फल मिलता है जैसा कि 'निकृष्टै: कर्मभिनित्यं जन्तु: स्थावरतांयाति' निन्दित नीच कर्म करने से जीव स्थावर योनि को नित्य पाता है ग्रतः वैसे पुरुष का 'ग्रपूनरावृत्ति ग्रथवा ग्रधो मार्ग गमन' दोनों में त्याग करना चाहिए, ऐसे पुरुष की मुक्ति न हुई अथवा होगी नहीं.इसलिए इसको 'आसिद्धार्थ' कहा गया है. जिन भक्तों की भगवदिच्छा से 'सद्योमृक्ति' होती है उनके भी प्रागादि साथ नहीं जाते हैं यहां ही लीन हो जाते है जैसे निरुद्ध गोपियों के, वे ग्रर्थ कोविद न होते हए भी उनमें परित्याग तो है ही, ग्रतः इस पक्ष को पृथक करने वाले दोनों पदों का विचार करना चाहिए, ग्रर्थात् उनका ग्राशय समभना चाहिए जैसे मुक्ति में ग्रपुनरावृत्ति है वैसे ही ग्रन्थंतम में जाने पर भी ग्रपुनरावृत्ति है मर्थात् जिसका ग्रन्धतम में प्रवेश होता है वह लौट के नहीं ग्राता है जैसे 'ग्रन्धतम प्रविशन्ति' श्रुति में कहा है श्रीर केवल इन्द्रियों का पोषएा करने वाला ही "सम्भूति" की उपासना करता हैं जैसे श्रुति कहती है 'श्रविद्यामुपासते' बिना ज्ञान के तथा जिसके लिए कोई प्रमाण नहीं है वैसा जो लौकिक श्रौर निषिद्ध कर्म है उसको जो करता है वह तम को ही प्राप्त होता है, ज्ञान के साथ जो कमं किया जाता है वह वैदिक कमं है, 'य एवास्मि स सन् यजे' इस श्रुति के ग्रनुसार स्वरूप को समभकर जो यज्ञ आदि कर्म किया जाता है उसका फल 'मृक्ति' है इसको जताने के लिए कहते हैं कि ग्राप स्वधर्म से विमुख हो के जो कर्म करते हैं वह न स्वधर्म के ग्रन्कूल सर्व भोग ग्रादि करो।।२४॥ श्राभास—धर्मो ज्ञानसहित इति धर्मसहितश्च भोग इति बुद्धिमांस्ताहशमेव कुर्या-दित्याह तस्माल्लोकिममिमिति ।

म्राभासार्थ — बुद्धिमान को ज्ञान सिहत धर्म को ग्रीर धर्म सिहत भोग को करना चाहिए जिसका वर्णन 'तस्माल्लोकिममं' श्लोक में करते हैं —

श्लोक — तस्माल्लोकिममं राजन्स्वप्नमायामनोरथम् । बोक्ष्यायम्यात्मनात्मानं समः शान्तो भव प्रभो ॥२४॥

श्लोकार्थ—हे राजन्! इसलिए इस लोक को स्वप्न, माया एवं मनोरथ के समान जानो, ग्रात्मा से ग्रात्मा को वशकर हे प्रभु! शान्त तथा समदृष्टि बनो ॥२५॥

सुबोधिनी — लोकानुसारेग पुत्रोनुसरणं कर्त-व्यमिति लोको निद्यन्ते स्वप्नमायामनोरथत्वेन, स्वप्नस्तामसः माया राजसी, मनोरथः सान्त्विक-स्तथोत्कर्षापन्नमपि जगन् न चिरकालावस्थायीति तदनुरोधेन तु न पुरुषार्थो नाशनीयः, उत्पत्तौ सिद्धायां मरगोऽपि सिद्धे पूर्वं पश्चाच्च नानेन सङ्घातेन सह स्थितः स्थास्यतीति सिद्धत्वात् स्वप्नादितुल्यत्वं युक्तमेव अनेनोत्कृष्टमिदं राज- शरीरमित्यपि परिहृतम्। एवं विश्वय पूर्वोक्तप्र-कारेगात्मनैवात्मानं सङ्घातव्यतिरिक्तं ज्ञात्वा देहसबन्धिष्वप्युदासीनो भवेत्याह सम इति। नन्वेवं पर्यालोचना कथं भविष्यतीत्याशङ्कायामाह शान्तो भवेति। नन्वेवमुपाये कथं न सर्वे भव-न्तीत्याशङ्कचाह प्रभो इति। त्वं समर्थो विवेकी न त्वन्ये ग्रविवेकिनः।।२४।।

स्याख्यार्थ — ग्रक्तूरजी घृतराष्ट्र के इस 'लोक के ग्रनुसार पुत्र का कहना भी मानना चाहिए' शिक्का का उत्तर देते हैं कि यद्यपि लोक भी यों कहता है किन्तु वह लोक भी स्वप्न, माया ग्रोर मनोरथ की भांति चिरकाल नहीं रहता है तो उसका ग्रनुसरण कर ग्रपना पुरुषार्थ क्यों नाश किया जाय? 'स्वप्न' तामस है 'माया' राजस है ग्रौर 'मनोरथ' सात्त्विक है, इस प्रकार जगत् उत्कृष्ट ग्रौर ग्रप— कृष्ट होते हुए भी स्थिर नहीं है, उत्पत्ति भी होती है ग्रौर मरण भी होता है किन्तु पहले वा पश्चात् इस देह के साथ स्थिति तो रहने की नहीं है ग्रर्थात् यह देह तो पृथक् ही है ग्रतः त्यागनी ही है, इस— लिए देह को स्वप्न ग्रादि तुल्य कहना उचित ही है, यों कहकर राजा को यह समक्ताया कि यह राजा का शरीर उत्तम है ऐसा विचार हृदय से निकालदो, ग्रर्थात् इस प्रकार समक्तकर ग्रन्तः करण से निश्चय करलो कि यह ग्रात्मा देह से पृथक् है, इसमें तथा इससे सम्बन्ध रखने वाले पुत्र ग्रादि में भी जदासीन' होकर रहो इसलिए कहा है कि सम होके रहो, यदि सम होकर रहा जाय तो फिर यह मुक्ते करना है वैसा विचार हो नहीं सकेगा, इसके उत्तर में कहते हैं कि 'शान्त' हो जाग्रो, यदि शान्त होना ही उपाय है तो सब यों वयों नहीं करते ? इसके उत्तर में कहते हैं कि ग्राप 'प्रमु' हो ग्रर्थात् ग्राप विवेक वाले तथा यों कर सकने में समथं हैं,दूसरे समर्थ नहीं है क्योंकि विवेक वाले नहीं है ॥२१॥

श्राभास — एवमुपष्टे ज्ञाने सन्तुष्टः सन् धृतराष्ट्र उत्तरमाह यथा वदतीत्यादिचतुर्भिः।

ग्राभासार्थ - इस प्रकार ज्ञान का उपदेश मिलने से घृतराष्ट्र संतुष्ट होकर 'यथावदित' श्लोक में उत्तर देते हैं-

श्लोक - धृतराष्ट्र उवाच - यथा वदित कल्यागीं वाचं दानपते भवान । तथानया न तृष्यामि मत्यं: प्राप्य यथामृतम् ॥२६॥

श्लोकार्थ — धृतराष्ट्र कहने लगे कि हे दानपते ! ग्राप ग्रमृत वागी बोलते हैं, जिससे मैं इस प्रकार तृप्त नहीं होता हूँ, जैसे मनुष्य ग्रमृत से तृप्त नही होता है ॥२६॥

स्बोधिनी — एवं व्यासेनाप्येताहशमुक्तं भीष्मेगान्येश्च तत उपदिष्टं ज्ञानं क्षग्मात्रमेव तिष्ठति पश्चादन्यथैव प्रवर्तते । पुनरुपदिष्टे पश्चा-त्तापसहितं ज्ञानं भवति । तदिप न तिष्ठतीति पुनरन्यथैव प्रवर्तते । एवमनेकपर्यायेऽस्मन्मनसो-यमेव स्वभाव इति निश्चित्य पश्चात्तापो निवृत्त-स्ततः प्रभृति ज्ञानमपि मन्यते वैषम्यमपि करो-तीमं सिद्धान्तमतो न जानातीति तं प्रति बोधय-तीति, तदास्यानिष्टं भवेद् यदि पुत्रनाशं नाङ्गी-क्यात्तदा स्वस्व दोषो भवेत्. परं स्वयं कर्तुं न शक्तो नाप्यन्यः किन्त्वीश्वर एवेति तस्याभिप्रतम्।

श्रनेनास्य युद्धोद्यमोपि निवारितः। हे दानपते दानाध्यक्ष । धर्मशास्त्रे स्वयमेव निपूरा इति, श्रनेन त्व धर्ममेव जानासि । न तु कालम्, स्व-भावमीश्वरेच्छां वा, परं यद्वदसि तत्कल्यागी-मेव वाचं वदसि । सत्या मनोहरा च । 'सत्यं ब्रूयात् प्रियं ब्रूया'दिति स्मृतेः । यतस्त्वं दानप-तिरिति । अद्यापि तव वचनश्रवसो श्रद्धा वर्तत इत्याह तथानयेति । तथाभूतयानया वाण्या न तृप्यामि । ग्रलमिति न मन्ये । स्वस्य तद्वाक्यम-पेक्षितमिति ज्ञापियतुं हष्टान्तमाह मत्यः मरगा-धर्मा यथामृतं प्राप्य न तृप्यतीति ॥२६॥

व्याख्यार्थ - इस प्रकार व्यासजी, भीष्मिपतामहजी तथा अन्योंने भी उपदेश दिया है वह ज्ञान मन में क्षरा मात्र ही स्थिर रहता है अनन्तर मन उस ज्ञान के विपरीत ही आचरए करने लगता है फिर उपदेश मिलता है तो विपरीत कार्य करने के लिए पश्चाताप होता है ग्रौर मन को ज्ञान भी ग्रा जाता है किन्तु वह भी स्थिर नहीं रहता है जिससे मन फिर उल्टे मार्ग पर चलने लगता है यों अनेक बार होने से मैंने लमभ लिया कि हमारे मन का यही स्वभाव है, जब यह निरचय हो गया तब पश्चाताप निवृत्त हो गया, श्रब मन ज्ञान को भी मानता है किन्तु तदनुसार न चलकर विषमता भी करता है, इस सिद्धान्त को जो नहीं समभता है उसको यह सिद्धान्त समभाता है।

धृतराष्ट्रजी के कहने का तात्पर्य यह है कि, जब वह यों करता है तो उसका भ्रनिष्ट होता है, मैं पुत्र का नाश नहीं चाहता हूँ तो मेरा अपना दोष होता है किन्तु जीव स्वयं कुछ भी करने में समर्थं नहीं है ग्रौर न कोई दूसरा कुछ भी करने में समर्थ है, जो कुछ करना कराना है उनमें ईश्वर ही समर्थ है, धृतराष्ट्र ने यों कहने से यह बता दिया कि युद्ध का उद्यम मैं करा रहा हूँ, यह विचार गलत है।

### भी सुबोधिनी की हिन्दी टीका - राजस 'प्रमेय' ग्रवान्तर प्रकरण - ग्रध्याय ७

हे दानाध्यक्ष ! ग्राप धर्म शास्त्र को ग्रच्छी तरह जानते है, जिससे ग्राप धर्म को जानते हैं, किन्तु काल, स्वभाव एवं ईश्वर इच्छा को नहीं जानते हैं, परन्तु जो वागाी बोलते हो वह सत्य भीर प्रिय है, स्मृति में भी कहा है कि सत्य कहना किन्तु वैसा सत्य कहना जो सुनने वाले को प्रिय लगे, ग्राप वैसे ही बोल रहे हो, कारण कि दानपित हो, इसलिए ग्रमी भी ग्रापके वचन श्रवण करने में श्रद्धा है, ग्रापकी इस वाणी से मुक्ते तृप्ति नहीं होती है, मैं नहीं चाहता हूँ कि ग्रब मत कहो मैं तो फिर भी सुनना चाहता हूँ जैसे मरए। धर्म वाला मनुष्य ग्रमृतपान से तृप्त नहीं होता है, चाहता है कि श्रीर भी पीवूं ॥२६॥

श्रामास — यथा गङ्गायां सज्वरोपि श्रद्धावान् गङ्गास्नानेन न तृष्यते परं तस्य शरीरं न सहते तथा मम मन इत्याह तथापीति ।

**ग्राभासार्थ** — ज्वर वाला पुरुष श्रद्धालु होने से गङ्गा में स्नान करते हुए तृप्त नहीं होता है किन्तू उसका शरीर स्नान को सहन नहीं कर सकता है, वैसे ही मैं तो आपकी ज्ञान रूप वाणी सुनने से तृप्त नहीं होता हूँ किन्तु मेरा मन उसको सुनना ग्रथवा करना नहीं चाहता है, 'तथापि' इस श्लोक में इस बात को कहते हैं -

### श्लोक—तथापि सूनृता सौम्य हृदि न स्थीयते चले। पुत्रानुरागविषमे विद्युत्सौदामिनी यथा ॥२७॥

श्लोकार्थ-हे सौम्य ! जो कि ग्रापकी वाग्गी सुन्दर है तो भी पुत्र के प्रेम के कारण विषम हुए चञ्चल मन में वह वैसे नहीं ठहरती है, जैसे सुदामा पर्वत की बिजली नहीं ठहरती है ॥२७॥

सूबोधिनी - सूनृता सत्यरूपा सतां मनसि यद्यपि तिष्ठति मनसो हि भार्या सा। तथापि चक्रले मनसि वेश्यारते भर्तरीव हृदि चक्रले सित न स्थीयते । चाञ्चल्यमात्रे तदन्गुणकार्याकर्तरि तिष्ठेतापि तदपि नास्तीत्याह पुत्रानुरागविषम इति । पुत्रानुरागेरा विषमं जातं यथा जलप्रवा-

हेगा भूमिनिम्नोन्नता भवति । यथा मालोकारा विद्युत् क्षरामिप न तिष्ठति दण्डाकारा तु क्षरां हश्यतेपि । अत उक्तं विद्युत्सौदामिनी यथेति । सौदामिनी विद्युदिति प्रत्येकसमुदायाम्यां वा विद्युद्धाचकम् ॥२७॥

व्याख्यार्थ - जो कि सत्पृहषों के मन में सत्य रूप वाणी ठहर जाती है क्योंकि वाणी मन की स्त्री है, तो भी जैसे स्त्री का मन, वैश्या प्रेमी पति में नहीं ठहरता है वैसे मेरे इस चश्वल मन में चञ्चलता के कारण आपकी सत्य वाणी नहीं ठहरती है, चच्चल होने पर भी यदि वाणी के योग्य काम करने वाला हो तो भी उसमें स्थिए हो जावे, किन्तु यहां वह भी नहीं है जैसे जल के प्रवाह से भूमि नीचे ऊपर होकर विषम बन जाती है वैसे ही मेरा मन भी पुत्र के प्रेम प्रवाह के कारण विषम बन गया है,जिससे ग्रापकी वाणी मेरे मन में वैसे नहीं ठहरती है जैसे माला के ग्राकार वाली सुदामा पर्वत

की बिजली क्षण मात्र भी नहीं ठहरती है। दण्ड के ग्राकार वाली तो क्षण मात्र देखने में भी ग्राती है विद्युत तथा सौदाभिनी दोनों शब्द बिजली के वाचक हैं।।२७।।

ग्रामास—तर्हि यत्नः कथं क्रियते चित्तवृत्तिनिरोधस्य योगस्य विद्यमानत्वादिति चेत्तत्राह ईश्वरस्येति ।

ग्राभासार्थ — जब चित्त वृत्ति का निरोध कराने वाला योग विद्यमान है; तत्र यत्न क्यों करते हो ? जिसका उत्तर 'ईश्वरस्य' श्लोक में देते हैं।

श्लोक—ईश्वरस्य विधि को नु विधुनोत्यन्यथा पुमान्। भूमेर्मारावताराय योऽवतोर्गो यदोः कुले ॥२८॥

श्लोकार्थ — जिस ईश्वर ने पृथ्वी का भार उतारने के लिए यदु के कुल में ग्रवतार लिया है, उसके करने की विधि को ग्रन्यथा करने की किस पुरुष में शक्ति है?॥२८॥

सबोधिनी-ईश्वरेगा कश्चन प्रकारो विहित:। एवं प्रकारेणैवतत् कर्तव्यमिति । तत्कोन्यथाकत् शक्तः । एतद्विज्ञानमावापोद्वापाभ्यां परिश्रमेगा भवति, तस्मिन् कृते ज्ञायत इति न काप्यनुप-पत्ति:। एवं ज्ञात्वा को वा विवेकी पुमान् समर्थो-पोक्वरविचारितं प्रकारं विशेषेएा धुनोत्यपि दूरी-करोति । कम्पितं वा करोति । नन्वीइवर उदा-सीनो, 'नादत्ते कस्यचित्पापं न चैव सुकृतं विभु'-रिति वाक्यात्। भ्रज्ञानेनैव तथाचित्तं जायते। नत्वीश्वरस्तथा करोतीति चेतत्राह भूमेभाराव-तारायेति । भगवान् भूभारहरगार्थमवतोर्णः ग्रन्यथाऽवतारमेव न कुर्यादतो ज्ञायते भगवता ग्रन्यः प्रकारो विचारित इति । नन्वेतदपि नाङ्गी-कर्तव्यं वाक्यविरोधात् । ग्रतोवतारस्य प्रयोज-नान्तरमनवतरणं वा कल्पनोयमिति चेन्न । तथा सति शास्त्रवैफल्यात्, सर्वमुक्तिर्वा प्रसज्येत । ग्रतो-धिकारपरं शास्त्रमित्यपि पक्षे यथा सर्वगुरासंप-त्तर्मीय तथा न कस्यापीति सर्वेषामनाइवास एव

स्यात्। ग्रतो व्यभिचारादी इवरेच्छा स्वतन्त्रति वक्तव्यम् । एवमपि शास्त्रवैफल्यमिति चेत् । सत्यम् । न सर्वत्र शास्त्रं प्रमाणम् । किन्त् क्वचि-देव यत्रेश्वरेच्छा, यथोक्तसाधनेऽप्यजननात् । म्रतः सर्वत्र शास्त्रमेव प्रमारां यदि शास्त्रानुसारे-कदाचिन्न भवति तदेश्वरविधिरिति कल्प्यते । यथा मण्यादिप्रतिबन्धे दाहाभावा-च्छक्तिः परिकल्प्यते सा ग्रग्नौ मगाौ वेत्यत्र वयमुदासीनाः । तथा ताहशस्थले ईश्वरेच्छा नियामिकेति ज्ञातव्यम् । ईश्वरत्वादेव न पर्यन्-योगः, लोके च महाराजाज्ञादिषु सामान्यविशेष-भावः श्रयते सवंतो निरुपद्र तेऽपि देशे कस्यचिद्-पद्रवो महाराजेच्छ्या भवतीति, न चौतावता सामान्याज्ञया निष्कण्टकं राज्यं विरुध्यते । ग्रतो निमित्तभूतानस्मदादीन्न मर्यादायां स्थाप्रयतीति युक्तमेव ज्ञातेऽपि शास्त्रे वैषम्यम् । अन्यथा भग-वान् यदोः कुलेऽवतीर्गो न भवेत् ॥२६॥

व्याख्यार्थ - ईश्वर ने प्रथम ही यह निश्चित निर्णय कर लिया है कि इस कर्तव्य को इस प्रकार से करना है उसको अन्यथा करने में कौन समर्थ है, अर्थात् कोई नहीं, यह विज्ञान तब प्राप्त होता है जब मनुष्य वृक्ष बोने के लिए पहले ग्राल वाल बनाए, ग्रनन्तर उसमें बीज बोने का कार्य करे यों परिश्रम करने से जैसे इस विषय का ज्ञान हो जाता है वैसे ही यहां भी विधि अनुसार परिश्रम करने से जाना जा सकता है, इसमें किसी प्रकार को अनुपपत्ति नहीं है, इस प्रकार करने से विवेकी मनुष्य समभ जाता है कि ईश्वर के विचारित कर्तव्य को कोई भी अन्यथा नहीं कर सकता है और न उसको स्वल्प भी हिला सकता है, 'नादत्ते कस्यचित् पापं न चैव सुकृतं विभुः' इस शास्त्र वावया-नुसार ईश्वर किसी का पाप वा पुण्य ग्रहण नहीं करते हैं ग्रतः वे उदासी नहीं रहते हैं, इसलिए पुत्र प्रेम से चित्त का विषम बनना तो प्रज्ञान से होता है, यदि कही कि ईश्वर वैसा करते हैं तो उसके उत्तर में कहते हैं कि 'भूमे: भारावताराय' भगवान् ने ग्रब भूमि के भार को उतारने के लिए ग्रव-तार धारण किया है, यदि यों न होवे तो ग्रवतार ही धारण न करे, जिससे समभा जाता है कि भगवान् ने ग्रन्य प्रकार विचारा है, इसको भी स्वीकार नहीं करना चाहिए क्योंकि यों स्वीकार करने से 'यदा यदा ही धर्मस्य' वाक्य का विरोध होगा, अतः अवतार धारण करने का कोई दूसरा कारण होगा अथवा अवतार हुआ ही नहीं है यों कल्पना करलो, यदि यों कहो तो यों नहीं है यों मान लेने से शास्त्र निष्फल हो जावेंगे, ग्रथवा सब की मुक्ति हो जावेगी, यदि कहो कि शास्त्र ग्रधिकार पर है तो इस पक्ष में भी दूषगा है, जैसे वह मान लेता है कि सर्व गुगों की सम्पत्ति मुक्त में है वैसी दूसरे में नहीं है, इस प्रकार कहने से सबों का, शास्त्र से विश्वास ही न रहेगा। ग्रत: व्यभिचार होने से श्रर्थात् शास्त्र में ही ग्रविश्वास होने से ईश्वर की इच्छा स्वतन्त्र है यों मान लेना चाहिए, यदि कही कि यों मानने पर शास्त्र की विफलता होगी तो इसके उत्तर में कहा जाता है ग्राप का कहना सत्य है किन्तु शास्त्र सर्वत्र प्रमाण नहीं हो सकता है किन्तु जहां ईश्वर की इच्छा होती है वहां शास्त्र'प्रमाण होता है, जसे साधन करते हुए भी फल की प्राप्ति नहीं होती है किन्तु ईश्वर की इच्छा होवे तो साधन से फल की प्राप्ति हो जावे । यद्यपि शास्त्र ही सर्वत्र प्रमाण है किन्तु कदाचित शास्त्रानुसार कर्तव्य करने पर भी जब फल नहीं होता है तब ईश्वर के इच्छा की कल्पना की जाती है ग्रर्थात् शास्त्रीक साधन तो किए किन्तु ईश्वर की इच्छा फल देने की नहीं है इस प्रकार के भाव ग्रन्तः करगा मै स्वतः उदय हो जाते हैं जिसको हष्टान्त देकर समभाते हैं, श्रग्नि जल रही है वहां मिग रखने से ग्रग्नि शान्त हो जाती है तब किसी शक्ति की कल्पना करनी पड़ती है वह शक्ति कहां से मिएा में वा अग्नि में आई इस विषय में अपन उदासीन हैं अर्थात् कुछ कह नहीं सकते हैं, ऐसे स्थल पर ईश्वर की इच्छा ही नियामक है यों समभना चाहिए, ईश्वर होने से उस पर हम दबाव तो डाल नहीं सकते है, लोक में भी महाराजा की आजा दो प्रकार की होती है एक सामान्य दूसरी विशेष ग्राज्ञा, जैसे कि देश सर्व प्रकार उपद्रव रहित होने से शान्त ग्रीर सूखी है किन्तु कोई व्यक्ति महाराजा की इच्छा से दुःखी होता है, इस प्रकार की महाराजा की इच्छा से जो ग्राज्ञा है जिससे राज्य तो निष्कण्टक चलता ही रहता है किन्तु केवल वह व्यक्ति दु:खी है यह विशेष स्नाज्ञा है, स्नत: श्रपनी इच्छानुकूल कार्य करने के लिए हम लोगों को निमित्त बनाते हैं जिससे हम मर्यादा में नहीं रहते हैं स्रीर शास्त्र जानते हुए भी विषमता करते हैं वह योग्य ही है, जो यों न होवे तो भगवान् यदुकूल में अवतार ही न लेवे ॥ ६८॥

ग्रामास - एवं भगवन्माहात्म्यं स्मृत्वा भगवन्तं नमस्यति यो दुविमर्शेति । ग्राभासार्थ - इस प्रकार भगवान् के माहात्म्य का स्मर्ग कर भगवान् को 'यों दुर्विमर्श' श्लोक में नमन करते हैं - अब मनड इ लड़ है कि है है

श्लोक —यो दुविमर्शपथया निजमाययेदं सृष्ट्वा गुर्गान्विभजते तदनुप्रविष्टः। तस्म नमो द्रवबोधविहारतन्त्र-संसारचक्रगतये परमेश्वराय ॥२६॥

श्लोकार्थ - जिसके मार्ग का विचार करना भी ग्रशक्य है, वैसी ग्रपनी माया से यह जगत् रचकर ग्रनन्तर उसमें प्रविष्ट होकर जो ईश्वर गुगों का विभाग करते हैं ग्रीर जो समभ में न ग्राने वाले इस संसार चक्र को गति देते हैं, उस परमेश्वर को नमस्कार है ॥२६॥

मुबोधिनी-पूर्णो भगवान् कथमवतीर्णः किमर्थं वा अवतीर्ण इति सन्देहं वारयन् नम-स्यति । दुःखेनापि विमर्शो विचारो न यस्येति । एताह्यः पन्था यस्य । मन्त्रादि वान्यसामध्यंपक्षं व्यावतंयति । निजेति । भगवद्धर्मारामिप जिज्ञासा भ्रशक्या । यथा मायाया मार्गस्यापि. तत्र भगवतो विमर्शं को वा करिष्यति । 'म्रली-किकास्त्र ये भावा न तांस्तर्केंग योजयेत्' इति निषेध्रश्च। एतादृश्या मायया लोके कपटत्वेन प्रसिद्धयापीदं प्रसिद्धं जगत् सृष्ट्वा तत्र स्वयं सत्य-स्वरूपः प्रविष्टः । गुगान् सत्त्वादीन् उञ्चनोचभावेन भजते पृथकूरोति। यस्या मार्गएव न ज्ञायते तया कि कश्चित् कर्तुं समर्थः, मायासृष्टं वा कश्चित्प्रवेष्टुं प्रविश्य वा तुल्ये उच्चनीचतां संपाद-यितुम् । श्रतो महानुभावो भगवानिति तस्मै नमः।

किञ्च । श्रुतौ काण्डद्वये पञ्चरात्रे इतिहासपुरा-रोषु च सहस्रधा सृष्टिनिरूपिता। ग्रतो केन साध-नेन कथमेवं करोतीति दूरवबोधो विहारतन्त्रः क्रीडापरिकरो यस्य संसारस्य, तस्य चक्रं तस्यापि गतिर्यस्मात् तत्र वा गतिर्यस्येति । भगवतः संसारः ग्रहन्ताममतात्मकः न लौकिकवत्। इच्छया सर्वं जायत इत्वतो लीलार्थमित्यध्यवसी-यते । भगवतोवताराः भगवच्छास्रं भगवदोयाः पृक्षाः पदार्थाश्च तेषां साधारगोपयोगाभावात् किमर्थं करगामिति नाशङ्कनोयम्। दुरवबोध-त्वादेव, ग्रतो भगवतः कार्यं जगद् भगवल्लीला वैष्णवप्रकाश्चेति । उभयोदुर्शेयत्वात् परम एवे-व्वरो भगवानी व्वरादेवाली किकात् परमेश्वर उभयालौकिक इति ॥२६॥

व्याख्यार्थ - ख्रब स्रक्र्रजी भगवान् को नमस्कार करते हैं नमस्कार करने से पूर्ण भगवान् कैसे प्रकट हुए ग्रथवा क्यों ग्रवतार लिया। मनुष्यों की इस शङ्का को मिटाना है, जिस भगवान की माया के मार्ग का कठिनता से भी विचार नहीं हो सकता है जहां मन्त्र ग्रादि की शक्ति भी कुछ काम नहीं कर सकती है, जब ग्रापकी ऐसी माया है जिसका पता नहीं लगता है, भगवान के धर्मों की भी जिज्ञासा श्रशक्य है जब माया के मार्ग का ज्ञान होना कठिन है, तक भगवान का विचार कौन कर सकेगा ? इसलिए ही कहा है कि अलीकिक भावों का तक से विचार नहीं करना चाहिए, लोक में कपट रूप से प्रसिद्ध माया से यह प्रसिद्ध जगत् बनाकर उसमें स्वयं सत्य रूप से प्रविष्ट हुए हैं, प्रवेश के अनन्तर सत्व आदि गुर्गों को उच्च और नीच भाव से पृथक् करते हैं, जिसके मार्ग का ही ज्ञान नहीं है, उससे कोई कुछ करा सकता है ? जो माया से बना है उसमें कोई प्रवेश करने के लिए म्रथवा प्रवेश कर जो तुल्य है उसको उच्च नीच करने में कोई समर्थं है ? नहीं समर्थ है म्रत: भगवान् श्रनुभाव वाले हैं, उनको नमस्कार है ग्रौर विशेष कहते हैं कि श्रुति के दोनों काण्डों में पक्चरात्र तथा इतिहास ग्रीर पुरागों में सृष्टि के हजारों प्रकार कहे हैं, ग्रतः किस साधन से ग्रीर यों कैसे करते हैं यह संसार चक्र की क्रीड़ा के तन्त्र का समक्षता कठिन है ऐसे की भी गति जिससे होती है। भगवान् का ग्रहन्ता ममतात्मक संसार लौकिक संसार की भांति नहीं है, यह सर्व लीला इच्छा से ही होती है यों निश्चय पूर्वक समभा जाता है. भगवान् के म्रवतार, भगवत् शास्त्र भगवदीय पुरुष भौर भगवदीय पदार्थ इन सबों का साधारण उपयोग नहीं होता हैं, तो यह शङ्का भी नहीं करनी, किये, क्यों किये हैं, ये किस लिये किये, जिसको कोई नहीं जान सकता है, ग्रतः भगवान् का कार्य रूप जगत्, भगवान् की लीला ग्रीर वैष्णार्वों का प्रकार दुर्वोध है, ग्राप ग्रीर मैं दोनों इनको नहीं जान सकते हैं, कारण कि भगवान् परम ईश्वर ग्रलौकिक ग्रौर ईश्वर होने से ही भगवान् परमेश्वर हैं ग्रतः माया ग्रौर संसार से ग्रथवा कार्य ग्रीर कारण से वह परमेश्वर ग्रलीकिक है ॥२६॥

श्राभास-ग्रनेन भगवतः संसारीयं भगवदादयोस्मदादयश्च तदिच्छयैव प्रवर्तितुं योग्याः, न तु स्वेच्छयेति । उपदेशो वा ज्ञानं वा न विचारगीयमिति तूष्णीं सर्वैः स्था-तव्यमित्याभिप्रायं बुध्वा ततो निर्गत इत्याह इत्यभिप्रेत्य नृपतेरभिप्रायमिति ।

ग्राभासार्थ - यह संसार भगवान् का है, ग्राप ग्रीर हम सब को उसकी इच्छा के ग्रनुसार ही चलना चाहिये, न कि अपनी इच्छा से, उपदेश का ज्ञान, किसी का भी विचार नहीं करना चाहिए, सब को मौन घारण करनी चाहिए इस म्रिभिप्राय को समक्षकर म्रक्रूर वहां से जाने लगा, इसको वर्गांन श्री गुकदेवजी 'इत्यभिप्रत्य' श्लोक में करते हैं-

श्लोक -श्रीशुक उवाच-इत्यिभिप्रत्य नृपतेरिभप्रायं स यादवः। मुहद्भिः समनुज्ञातः पुनर्यदुपुरीमगात् ।।३०।।

श्लोकार्थ-श्री शुकदेवजी कहने लगे कि इस प्रकार राजा के ग्रभिप्राय को जान कर वे श्रक्र्रजी मित्रों की श्राज्ञा लेकर पुन: मथुरा लौट गए ॥३०॥

मुबोधिनी -तस्य तद्वाक्यान ङ्गीकारे हेतुद्वय- | माह नृपतेरिति । स यादव इति । राजवाक्यम-ङ्गीकर्तव्यम् । यदुवंशे भगवदवताराद् यादवंश्च

मुतरां तदङ्गीकर्तव्यम्। तदुत्कर्ष एवोक्त इति, ततोत्रापि लौकिकन्यायेन मुहुद्भिः भीष्मादिभिः सम्यगनुज्ञातो यदुपुरीं मथुरामगात् ॥३०॥

व्याख्यार्थ —धृतराष्ट्र ने म्रकूरजी का कहना नहीं माना उसके दो कारण है−१ धृतराष्ट्र राजा है, राजा स्वतन्त्र है किसी का कहा माने वा न माने, २ स्रक्रूर यादव है, राजा का वाक्य तो ग्रङ्गीकार करना चाहिए, यदुवंश में भगवान् ने ग्रवतार लिया है ग्रतः उनको तो ग्रवश्य मानना चाहिए, इसमें ही उनका उत्कर्ष है, पश्चात् यहां भी लौकिक न्याय से भीष्म म्रादि सुहृदों की म्राज्ञा प्राप्त कर यादवों की मथुरा में गए।।३०॥

### श्लोक — शशंस रामकृष्णाभ्यां घृतराष्ट्रविचेष्टितस् । पाण्डवानप्रति कौरव्य यदर्थं प्रेषितः स्वयम् ॥३१॥

श्लोकार्थ — हे कौरव्य ! जिस कार्य के लिए अक्रूर को हस्तिनापुर भेजा था, वह कार्य कर आए, अब अक्रूर धृतराष्ट्र का पाण्डवों के प्रति क्या आशय है ? वह राम और कृष्ण को कहने लगे ।।३१॥

सुबोधिनी—स्वयं केवलमाज्ञाकारी न स्व-तन्त्र इति ज्ञापियतुं रामकृष्णयोः स्थाने श्रशंस । धृतराष्ट्रस्य विशेषेण चेष्टितं पाण्डवान् प्रति मार-गापर्यन्तमुद्योगम् । ननु सतामेतदयुक्तमिति चेत्त-त्राह यदर्थं स्वयं प्रेषित इति । श्रिधकारिरणो नायं दोषः, कौरव्येति विश्वासार्थम्, स्वयं प्रेषित इत्य-

न्यद्वारापि कथनं व्याविततम् । स्रन्येन पूर्वार्धान्त-प्रकरऐनाम् भगवतैव कर्तव्यमिति ज्ञापितम् । एतावत्पर्यन्तं न साक्षाद्भगवता किञ्चित्कृतं किन्त्वन्यानुरोधेनंवेति । स्रतो भगवतो लीलाद्वय-मन्यानुरोधेन करएां स्वतः करएामिति भगवतो भक्तानुरोधो निरूपितः ॥३१॥

### इति श्रीभागवतसुबोधिन्यां श्रीलक्ष्मणभट्टात्मजश्रोवल्लभदीक्षितविरचितायां दशमस्कन्धपूर्वार्थे षट्चत्वारिशाध्यायविवरणम् ॥४१॥

व्याख्यार्थ — ग्रक्रूरजी रामकृष्ण के स्थान पर जा कर सब समाचार कहने लगे क्यों कि ग्रक्रूरजी ग्राज्ञा पालन करने वाले हैं स्वतन्त्र नहीं है, धृतराष्ट्र का हार्दिक ग्राज्ञय पाण्डवों को मारने तक का था वह सर्व सुनाने लगे, सत्पुरुषों को यों ग्रुप्त विचार भी प्रकट करना योग्य नहीं है जिसके उत्तर में कहते हैं कि जिसके जानने के लिए ही भेजे गए थे ग्रतः उसको कुछ भी गुष्त हो वह बताना ही चाहिए, सर्व बताने में ग्रधिकारी को कोई दोष नहीं लगता है, राजा को कौरव्य! यह सम्बोधन विश्वास के लिए दिया है भगवान ने स्वयं ग्रक्रूर को इस कार्य करने के लिए भेजा था ग्रतः उनको ही स्वयं सर्व समाचार लाकर स्वयं ही को बताना है, नहीं कि दूसरे के द्वारा, इस प्रकरण के ग्रनन्तर स्वयं भगवान को ही करना है, ग्रब तक तो स्वय भगवान ने कुछ भी नहीं किया है जो कुछ किया है वह दूसरों के द्वारा किया है, भगवान की लीलाएँ दो प्रकार की है— १. ग्रपनी इच्छानुसार करना २. दूसरों के कहने के ग्रनुसार करना, यों भगवान का भक्तानुसरण कहा है ।३१।।

ग्रध्याय के लेख की समाप्ति करते हुए गोस्वामी वक्षभलालजी निम्न तीन कारिकाश्रों में ग्रपना भाव प्रकट करते हैं: —

### कारिका—इत्येवं भगवल्लीला भक्तविश्वासदायिनी । निरूपितातियत्नेन कृष्णपादाम्बुजाश्रया ॥१॥

कारिकार्थ-कारिका में कहते हैं कि यों इस प्रकार इस विवृत्ति द्वारा भक्तों में विद्यास

उत्पन्न करने वाली, श्रीकृष्ण के चरण कमलों में ग्राश्रय देने वाली भगवल्लीला विशेष प्रयत्न से निरूपण की है।।१।।

### कारिका—सर्वेषु पृष्टहृदयेषु निवेदयामि मार्गो यदा भगवतो भवतामभीष्टः । भक्तिप्रकारसहितो हरिभावयुक्तो ज्ञेयस्तदा विवृत्तिरेव सदा विचिन्त्या ॥२॥

कारिकार्थ — सकल पुष्टिस्थ जीवों को कहता हूँ कि जो आपको भगवन्मार्ग प्रिय होवे तो भगवद्भाव वाले हृदय से यों जान लो कि भक्तिमार्गीय प्रकार से युक्त यह मार्ग है। फिर इस विवृत्ति का सदा चिन्तन करते रहो।।२॥

### कारिका—दशमस्कन्धविवृत्तिः पूर्वार्धे सुनिरूपिता । कृष्णपादाम्बुजे न्यस्तः श्रोपुष्पाञ्जलिरुज्ज्वलः ॥३॥

कारिकार्थ — पूर्वार्ध में जो दशम स्कन्ध विवृत्ति रूप पुष्प गुच्छ ग्रच्छी तरह से तैयार किया है, उस (विवृत्ति) को श्री कृष्ण चरणा विद में उज्ज्वल पुष्पाञ्जलि-रूप से समर्पण करता हूँ ॥३॥

इति श्रीमद्भागवत महापुराग दशम-स्कंघ (पूर्वार्घ) ४६वें ग्रध्याय की श्रोमद्वल्लभाचार्य-चरग द्वारा विरचित श्री सुबोधिनी (संस्कृत-टोका) राजस-प्रमेय ग्रवान्तर प्रकरग का सातवाँ ग्रध्याय हिन्दी ग्रनुवाद सहित सम्पूर्ण।

## इस अध्याय में तथा पिछले ६ठे अध्याय में विशात मगवलीला के निम्न पद का अवलोकन करें

#### राग परज

भक्तबछल वसुदेव कुमार ।
चले एक दिन सुफलक सुत कैं, पाँडव हेत विचार ।।
मिल्यो सु ग्राइ पाइ सुधि मग मैं, बार बार परि पाइ।
गयो लिवाइ सुभग मदिर में, प्रेम न बरन्यो जाइ ॥
चरन पखारि धारि जल सिर पर, पुनि पुनि हगनि लगाइ।
विविध सुगंध चीर ग्राभूषन, ग्रागें धरे बनाइ ॥
घन्य धन्य मैं, धन्य गेह मम, धनि धनि भाग हमारे।
जो प्रभु ज्ञान ध्यान निहँ ग्रावत, तिन मम गृह पग धारे॥
प्रभु तुम माया ग्रगम ग्रगोचर, लिह न सकत कोउ पार।
दीजै भक्ति ग्रनन्य कृपा किंस, होइ सु मम उद्धार।

श्ररू जिहि कारन प्रभु पग घारे, कहिये सोइ विचार । ताहि तुम्हरी किरपा तेँ, ग्रायसु, माथौँ घार।। अकूर दसा जो सुमिरै, सिखै सुनै अह गावै। यह धमं कामना मुक्ति फल, चारि पदारथ पानै ॥ ग्रर्थ जू कहा। मनोरथ तुम्हरो, करिहै श्री हरि भगवान। जो जाँचत सोई सो पावत, यह निश्च जिय जान।। तुम जानत हौ पाँडव के सुत हैं ग्रति हितू हमारे। कुपरुति ग्रन्ध मोह बस तिनकौँ, देत सदा दुख भारे।। तात जाइ उनकौँ तुम भेँटहु, हमरी कुसल स्नावह। बहुरी समाचार 'सब उनके, लै हम पै चिल ग्रावहु ॥ यह कहि स्याम राम ऊघी मिलि, अपने भवन सिधारे । सुफलक सुत ग्रायसु माथौँ धरि, पाँडव गृह पग धारे ॥

पहिली कौरव पति सौँ भेँटे, पुनि पाँडव गृह म्राए। पकरि चरन कुन्ती के पुनि पुनि, सब गहि गरेँ लगाए।। कुसल भाषि सब जादौकुल की, प्रभु के कहे सन्देस। परम सन्तोष मिले सौँ, मिटे सकल ग्रन्देस ॥ भयौ कह्यौ स्याम सौँ कहियो, हम हैँ सरन तुम्हारी। कुन्ती कुरुपति अन्ध जु मम पुत्रनि कौ, देत सदा दुख भारी ॥

पुनि कुरुपति सौँ मिलि सुफलक सुत, कह्यौ बहुत समुभाइ। चारि दिवस के जीवन ऊपर, तुम कत करत भ्रन्याइ ।। भ्रन्याइ की बास नरक मैं, यह जानत सब कोइ। गर्व प्रहारी हैं त्रिभुवनपति, जो कछु करें सु होइ ॥ कुरुपति कह्यौ मौँ हुँ जानत ही, पै मेरी न बसाइ। नमस्कार मेरो जदुपति सौँ, कहियौ परि कै पाइ।। सुकलक सुत सब कथा तहाँ की, ग्राइ स्याम सौँ भाषी। सूरदास प्रभु सुनि सुनि तासौँ, हृदय ग्रापनौँ राखी ।।

### श्लोकानामकारादिवर्शानुक्रमः

|                            | ग्रघ्याय | श्लोक सं. | पृष्ठ सं. [ | CARCOLOGICAL ST                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ग्रध्याय | श्लोक सं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | पृष्ठ सं.      |
|----------------------------|----------|-----------|-------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| म्रक्र ग्रागतः किं वा      | 83       | 85        | २०२         | ग्रासामहो चरणरेगुजुषा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | म ४४     | 42                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 378            |
| भ्रक्रभवनं कृष्णः          | 84       | 22        | ३४६         | ग्रास्ते तेनाहृतो नूनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 85       | 86                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 880            |
| भ्रग्न्यकातिथिगोविप्र      | ४३       | 83        | १६३         | ग्राह चास्मान् महाराज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 85       | 83                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १०८            |
| ग्रचित्वा शिरसानम्य        | 84       | १६        | 348         | श्राहूय कान्तां नवसङ्गमिह                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      | याष्ट्र  | Ę                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 940            |
| ग्रथ कृष्णश्च रामश्च       | 80       | 8         | 3           | म्राहोष्यतामिह प्रष्ठ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | xx       | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | <b>\$ X \$</b> |
| ग्रथ गोपीरनुज्ञाप्य        | 88       | ६४        | 338         | इतस्ततो विलङ्घाद्भः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 83       | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १६१            |
| ग्रथ नन्दं समासाद्य        | 82       | 20        | 880         | इति गोप्यो हि गोविन्दे                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 88       | 3                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 250            |
| श्रथ विज्ञाय भगवान्        | ४४       | 8         | 388         | इति मायामनुष्यस्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 85       | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | Sox            |
| ग्रथ शूरसुतो राजा          | 83       | २६        | १२३         | इति संस्मृत्य संस्मृत्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 83       | २७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | १७६            |
| ग्रथो गुरुकुले वासम्       | 83       | 38        | १२७         | इत्यक्रूरं समादिश्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | RX       | ३६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३५३            |
| ग्रथोद्धवो निशम्यैवम्      | 88       | 22        | २४४         | इत्यचितः संस्तुतश्च                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 8%       | २=                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३७६            |
| ग्रद्येश नो वसतयः          | ४४       | २४        | 300         | इत्यनुस्मृत्य स्वजनम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | ४६       | 58                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 808            |
| ग्रधमोंपचितं वित्तम्       | ४६       | 22        | 308         | इत्यभिप्रेत्य नृपतेः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ४६       | 30                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 318            |
| ग्रनागसां त्वं भूतानाम्    | 88       | 89        | 32          | इत्युक्त उद्धवो राजन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 83       | 9                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | १४=            |
| ग्रन्यथा गोव्रजे तस्य      | 88       | X         | २१३         | इत्युक्तस्तौ परिष्वज्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 85       | २४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 853            |
| ग्रन्यथा त्वाचरन् लोके     | ४६       | 38        | ४०६         | ईश्वरस्य विधि को नु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ४६       | २ २ =                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ४१६            |
| ग्रन्येष्वर्थकृता मैत्री   | 88       | Ę         | 868         | उत्थापनै हन्नयनैः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 88       | X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ४५             |
| ग्रवि बत मधुपुर्याम्       | 88       | 28        | २४३         | उद्गायतीनामरिवन्द                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 83       | ४६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 200            |
| ग्रवि स्मरति नः साधो       | 88       | ४३        | २८६         | उपश्रुत्यगिरस्तासाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 86       | १८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ६२             |
| ग्रपि स्मरति नः कृष्णः     | ४३       | १८        | १६७         | उवाच पितरावेत्य                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 85       | 2                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | K3             |
| ग्रपि स्मर्ति नः सौम्य     | ४६       | 5         | ¥3\$        | उवाचावनतः कृष्णम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 85       | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 888            |
| ग्रप्यायास्यति गोविन्दः    | 83       | 39        | १६८         | उवास कतिचिन्मासान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |          | XX                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३०२            |
| ग्रप्येष्वतीह दाशाहीः      | 88       | ४४        | 325         | उवास कतिचिन्मासान्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | ४६       | 8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 738            |
| ग्रम्बष्टाम्बष्ट मार्गं नः | 80       | 8         | X           |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 80       | ,,                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २७             |
| ग्रयं चास्याग्रजः श्रीमा   | न् ४०    | , 30      | 33          | एकः प्रसूयते जन्तुः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ४६       | TELEVISION OF THE PARTY OF THE | ४०८            |
| ग्ररत्नी द्वे ग्ररत्निम्या | म् ४     | ? 3       | ४७          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88       | 38                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | २७२            |
| ग्रहो यूयं स्म पूर्णार्थाः | 85       | १ २३      | २४६         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | व ४४     | 3%                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ३०६            |
| ग्रहोरात्रेश्चतुःषष्ट्या   | 8:       | ३६ १      | १३०         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | ४०       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | २८             |
| म्रागमिष्यत्यदीर्घेग       | 8        | ३ ३४      | १८४         |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 85       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 308            |
| ग्रात्मन्येवात्मनात्मान    | d R      | 8 38      | २६व         | The state of the s | ४२       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | १०७            |
| ग्रात्मसृष्टमिदं विश्वम्   | . 8      | 38 X      | ३६          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 88       |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 8X             |
| म्रात्मा ज्ञानमयः शुद्धः   | 8        | ४ ३२      | 790         | ,   एवं निर्भित्सतोम्बष्टः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 80       | o X                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | Ę              |
|                            |          |           |             |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |          |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               |                |

| N.                      | ध्याय % | होक सं. | पृष्ठ सं.  |                        | म्रध्याय | श्लोक सं           | पृष्ठ सं.                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                      |
|-------------------------|---------|---------|------------|------------------------|----------|--------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
|                         | 83      | 88      | 039        | गावः सपाला एतेन        | 80       | २६                 | ३०                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| , , ,                   | 88      | १७      | <b>£</b> ? | गुरुणैवमनुज्ञातौ       | 85       | 38                 | 880                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| एवं प्रियतमादिष्टमा     | 88      | 38      | २८१        | गुरुपुत्रमिहानीतम्     | 85       | xx                 | 688                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| एवं विकत्थमाने वै       | 88      | 38      | ७६         | गृहं तमायान्तमवेक्ष्य  | ४४       | 3                  | ३४७                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| एवं संप्राधितो गोपैः    | 88      | 33      | 339        | गोपान् वयस्यानाकृष्य   | 88       | 35                 | ७१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| एवं सान्त्वय्य भगवान्   | ४२      | 28      | 855        | गोप्यस्तपः किमचरन्     | 88       | 68                 | X0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| एष वै किल देवक्याम्     | 80      | 28      | 35         | गोप्योस्यनित्यमुदित    | 80       | २८                 | 35                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| क उत्सहेत सन्त्यक्तुम्  | 88      | 38      | 558        | चाणूरे मुष्टिके कूटे   | 88       | २५                 | 90                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कचिदङ्ग महाभाग          | 83      | १६      | १६५        | जना प्रजह्षुः सर्वे    | 88       | ३०                 | ७२                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कच्चिद्गदाग्रजः सौम्य   | 88      | 88      | २८३        | जनेष्वेवं ब्रुवारोषु   | 80       | 38                 | \$8                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कथं रतिविशेषज्ञः        | 88      | 85      | २८४        | जलं प्रविश्य तं हत्वा  | 85       | 85                 | 185                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कः पण्डितस्त्वदपरम्     | XX      | २६      | ३७२        | जानीमस्त्वां यदुपतेः   | 88       | 8                  | 288                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| करीन्द्रस्तमभिद्रुत्य   | 80      | E       | 9          | तं खड्गपागिर्विचरन्तम  |          | ३६                 | 99                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कर्मभिर्भाग्यमाणानाम्   | 88      | ६८      | ३३४        | ततः क्रटमनुप्राप्तम्   | 86       | २६                 | ६६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कस्मात्कृष्ण इहायाति    | 88      | ४६      | 939        | ततश्च लब्धसंस्कारौ     | 85       | 35                 | १२४                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कंसं नागायुतप्राग्म     | 83      | 58      | १७३        | ततः संयमिनीं नाम       | 85       | 85                 | 885                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| काचिन्मधुकरं हष्ट्रा    | 88      | 88      | 222        | ततस्ताः कृष्ण सन्देशैः | 88       | Xx                 | ३०१                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कि न पश्यत रामस्य       | 88      | 85      | XX         | ततोभिमुखमभ्येत्य       | 80       | 60                 | 88                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| किमस्माभिवनौकोभिः       | 88      | 89      | 787        | तत्र प्रवयसोप्यास      | 85       |                    | ११६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| किमिह बहुषडङ्घ्रे गाया  | स४४     | 88      | २३४        | तत्क्षन्तुमहंथस्तात    | 85       | -                  | १०३                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कि साधयिष्यत्यस्माभिः   | 83      | 38      | २०३        | तथातिरभसांस्तांस्तु    | 86       |                    | 53                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
| कृतं च घार्तराष्ट्रौनंः | ४६      | ६       | इह३        | तथापि सूनृता सोम्य     | 85       |                    | 867                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कृष्ण कृष्ण महायोगिन्   | ४६      | 98      | 035        | तथेति तेनोपानीतम्      | 85       |                    | 688                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कृष्णसङ्कर्षणभुजैः      | 85      | १७      | 883        | तथेत्यथारुह्य महारथो   |          |                    | १३८                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| कृष्णाय प्रिगपत्याह     | 88      | 90      | ३३८        | तथैव मुष्टिकः पूर्वम्  | 8        |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| क्व वज्रसारसर्वाङ्गी    | 88      | 5       | 78         | तथोद्धवः साधुतया       | 8:       |                    | The second                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| क्वेमाः स्त्रियोवनचरीः  | 88      | 60      | 308        |                        | 81       |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| खगा वीतफलं वृक्षम्      | 88      | 5       | 285        | तन्नावकल्पयोः कसात     | 8:       |                    | the state of the s |
| गच्छ जानीहि तदृतम्      | XX      | 34      | ३८३        | तिन्नर्गतं समासाद्य    | 8        | THE REAL PROPERTY. |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| गच्छतं स्वगृहं वीरौ     | 83      | 85      | 680        |                        |          |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| गच्छोद्धव वर्ज सौम्य    | ४३      | 3       | 873        | तं प्रश्रयेगावनताः सुस |          |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| गत्या ललितयोदार         | 88      | 42      | 786        |                        | 8        |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| गायन्त्यः प्रियकर्माणि  | 88      | 10      | 220        | तमापतन्तमासाद्य        | . 8      |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |
| गायन्तीभिश्च कर्माणि    | ४३      | 88      | १६२        | तमापतन्तमालोक्य        | 81       | १ ३५               | ७६                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             |
|                         |         |         |            |                        |          |                    |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                |

|                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | भ्रध्याय | श्लोक सं. | पृष्ठ सं.   | or by 'n rig river. '     | प्रघ्याय | श्लोक सं. | पृष्ठ सं. |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|-----------|-------------|---------------------------|----------|-----------|-----------|
| तमाह भगवानाशु                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | ४२       | 38        | 580         | दुराराघ्यं समाराघ्य       | 8X       | 88        | 344       |
| तमाह भगवान् प्रेष्ठं                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 83       | 2         | १४२         | हब्टं श्रुतं भूतभवद्भ     | ४२       | ४३        | १६६       |
| तयोरित्थं भगवति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                | 83       | 35        | 900         | हष्ट्रै वमादिगोपीनाम्     | 88       | ४८        | ३०४       |
| तयोद्धिजवरस्तुष्टः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 82       | 33        | 358         | देवकी वसुदेवश्च           | 88       | 76        | 53        |
| तं वीक्ष्य कृष्णानुचरम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 88       | 8         | 200         | देहा चुपा घेरिन           | ४४       | 22        | ३६७       |
| तं सम्परेतं विचकर्ष                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 88       | ३५        | 30          | द्विजस्तयोस्तम्           | 85       | ₹७        | १३७       |
| तस्माद्भवद्भयां बलिभिः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | 80       | 80        | 80          | धर्मेगा पालयन्नुवीं       | ४६       | १५        | ROX       |
| तस्माद्राज्ञः प्रियं यूयम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     | 80       | 34        | 30          | धर्मव्यतिक्रमो ह्यस्य     | 88       | 3         | 78        |
| तस्माल्लोकिममं राजन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | ४६       | २४        | 883         | धारयन्त्यतिकुच्छ्रे गा    | 83       | Ę         | १५७       |
| तस्मिन् भवन्तावखिला                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 83       | 33        | 253         | न चास्य कर्म वा लोके      | ४३       | 38        | 838       |
| तस्यानुजा भ्रातरोष्टी                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 88       | 80        | 52          | ननाम कृष्णं रामं च        | xx       | 88        | ३४८       |
| तस्यै कामवरं दत्वा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 84       | 90        | 348         | न बालो न किशोरस्तवं       | 80       | 38        | 80        |
| तह्य व हि शलः कृष्णः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                           | 88       | २७        | 33          | नमः कृष्णाय शुद्धाय       | ४६       | 83        | 800       |
| ताः कि निशाः स्मरति                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 88       | 88        | २८८         | न माता न पिता तस्य        | ४३       | ३८        | 039       |
| ता दीवदीप्त मंगिभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४३       | 84        | 339         | न लब्धो दैवहतयो           | 85       | 8         | 93        |
| ता मन्मनस्काः मत्प्रागा                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 83       | 8         | 848         | न सभां प्रविशेत्प्राज्ञः  | 88       | १०        | ४२        |
| तालत्रयं महासारम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४३       | 24        | 808         | न ह्यम्मयानि तीर्थानि     | 87       | 38        | 308       |
| तेज ग्रोजो बलं वीर्यम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                         | ४६       | y         | <b>£3</b> £ | न ह्यस्यास्ति प्रियः      | 83       | , ३७      | १८८       |
| तेभ्योदादृक्षिणा गावो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 82       | 20        | 658         | नाचलत्तत्प्रहारेगा        | 86       | 25        | EX        |
| तेषां स्त्रियो महाराज                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 88       | ४३        | 54          | नान्यत्तव पदामभोजात्      | ४६       | 85        | 338       |
| तेषु राजाम्बिकापुत्रो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          | 84       | 38        | ३८१         | नायं श्रियोङ्ग उ नितान्त  | 88       | ६१        | ३२७       |
| तैस्तैनियुद्धविधिभ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                             | 88       | 31        | <b>६</b> ३  | नास्मत्तो युवयोस्तात      | 85       | 3         | ६६        |
| तो रेजतू रङ्गगतौ                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 80       | 38        | २३          | नित्यं प्रमुदिता गोपा     | 80       | 38        | ३७        |
| त्वं नो गुरुः पितृव्यक्र                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       | ४४       | 35        | ₹७.9        | निरीक्ष्य तावुत्तमपुरुषौ  | 80       | 50        | 24        |
| त्वया विरहिता पत्या                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 88       | ४६        |             | निःसारयत दुवृ तौ          | 88       | 32        | 98        |
| त्वयोदितोऽयं जगतो                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 84       | 23        | ं ६८        | नि:स्वं त्यजन्ति गिएका    | 88       | 9         | २१६       |
| दानव्रततपोहोम                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                  | 88       | 28        | २४७         | नेह चात्यन्तसंवासः        | ४६       | 20        | 800       |
| दावाग्नेर्वातवर्षाच                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | ४२       | 20        | 338         | नेदुर्दु न्दुभयो व्योम्नि | 88       | 85        | - 28      |
| दिवि भुवि च रसायाम्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            | 88       | 87        | २३८         | नैवाहार्षमहं देव          | 85       | 80        | 180       |
| दिष्ट्या कंसो हतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 82       | 99        | १६६         | पतितं तं पदाक्रम्य        | 80       | १४        | 13        |
| दिष्ट्या जनार्दन                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                               | 84       | २७        | ३७४         | परिभ्रामग्विक्षेप         | 86       | 8         | 80        |
| दिष्ट्या पापो हतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | ४४       | १७        | ३६०         | परं सौख्यं हि नैराश्यम्   | 88       | ४८        | \$35      |
| दिष्ट्या पुत्रान् पतीन्                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                        | 88       | २६        | 348         | पादावनेजनीरापो            | xx       | 3.7       | ३४५       |
| दिष्ट्या हितो हतः                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                              | 88       | 80        | २८२         | <b>पितरावुपलब्धार्थी</b>  | 85       | 8         | 88        |
| CHARLES AND MARKET TO SERVICE AND ADDRESS OF THE PARTY OF |          |           |             |                           |          |           |           |

| 044                                          |         |           |           |        |                                            |            |             |                    |
|----------------------------------------------|---------|-----------|-----------|--------|--------------------------------------------|------------|-------------|--------------------|
| way a after track                            | वाध्याय | श्लोक सं. | पृष्ठ सं. | 1      |                                            | ग्रध्याय १ | द्रोक सं. ' | गृष्ठ सं.          |
| una i la |         | 33        | ३८१       | H      | य्यावेश्य मनः कृत्सनं                      | 88         | ३७          | २७७                |
| पितर्यु परते बालाः                           | 8%      | 28        | ११८       | 71     | ल्लानामशनिनृं गाम्                         | 80         | 80          | १६                 |
| पित्यु वाम्यां स्निग्धाभ्या                  | मुहर    | 26        | २६        |        | हानयं बताधर्म                              | 88         | 9           | X0                 |
| पिबन्त इवचक्षुभ्यां                          | 80      |           | 3         | H      | हार्होपस्करैराढ्यम्                        | 84         | 2           | 388                |
| पच्छे प्रगृह्यातिबलम्                        | 80      | 5         | XX        | 3 500  | ॥ खिद्यतं महाभागौ                          | ४३         | ३६          | १८८                |
| पण्या बत व्रजभुवा                            | 88      | 83        | २६६       | - 1    | गातर पितरं चैव                             | 88         | ५०          | 93                 |
| पनः पनः स्मारयन्ति                           | 88      | 76        | 850       | 1      | गातरं पितर वृद्धम्                         | 85         | 9           | 808                |
| पहलाति यानधमगा                               | ४६      | 23        | 30        |        | मृगयुरिव कपीन्द्रम्                        | 88         | 99          | 583                |
| पतनानेन नीतान्तम्                            | 80      | २४        | 388       |        | मृतकं द्विपमुत्सृज्य                       | 80         | 8%          | 18                 |
| पथा त भातर प्राप्तम्                         | ४६      | 9         | 95        |        | यत्त्वह भवतीनां वै                         | 88         | 34          | २७४                |
| प्रगह्य केशेषु चलात्क                        | 88      | 20        | 31        |        | यथा दूरचरे प्रेष्ठे मन                     | 88         | ३६          | २७४                |
| वजा भोजपतेरस्य                               | 40      | 30        | 25        |        | यथा भूनानि भूतेषु                          | 88         | 30          | २६६                |
| प्रभवी सर्वविद्यानाम्                        | 85      | 30        | 99        | - 1000 | यथा भ्रमरिकाहब्ह्या                        | ४३         | 88          | £38                |
| पलम्बो धेनुकोऽरिष्टः                         | ४३      | २६        |           | 200    | यथा वदति कल्यागीम्                         |            | २६          | 868                |
| ववेवितः सर्वाधरमृद्रमन्                      | 1 88    | २५        |           | 5      | यथावदुपसंगम्य                              | ४६         | 3           | 935                |
| पातव जाद्वजत ग्रावि                          | शत ४१   | १६        |           | 0      | यथा हि भूतेषु चराचरे                       |            | 20          | ३६४                |
| प्राप्तो नन्दवज श्रोमारि                     | 1 05    |           | 87        |        | यथोपसाद्य तौ दान्तौ                        | 3 83       | 32          | १२८                |
| प्रियं राज्ञः प्रकुर्वत्यः                   | 80      |           |           | 4      | यदन् चरितलीला                              | 88         | १८          | २४७                |
| विग्रसख पनरागाः                              | 88      |           | 7:        | 18     | यशोदा वर्ण्यमानानि                         | ४३         | २८          | १७६                |
| बद्धवा परिकर शारिः                           | 80      |           |           | 8      | यस्तयोरात्मजः कल्प                         | 83         | Ę           | 900                |
| बाला वयं तुल्यबलः                            | 80      |           |           | 36     | यस्तवारात्नजः नरः प्राण्विय                |            | 32          | १८२                |
| भगवत्यत्तमश्लाक                              | 8       |           |           | ४८     | याः कृष्णगमजन्मक्षे                        | 85         |             | 858                |
| भगवत्यदितं सूय                               | 8       |           |           | 08     | याः कुरुरागमणग्य                           | 82         |             | 156                |
| भगवदगात्रान्वात                              | 8       |           |           | ६४     | यात यूयं वर्ज तात                          |            |             | 3.8                |
| भवतीनां वियोगो मे                            |         | 8 38      |           | ६३     | या दोहनेवहनने मथन<br>या मया क्रीडता राव्   | याम ४४     |             | २७५                |
| भवद्विधा महाभागा                             |         | प्र ३     |           | 30     | या मया क्रांडता राज्                       | 48         |             | 308                |
| भूपृष्ठे पोथयामास                            | 8       | 8 5       |           | ६५     | यावत्त्यहानि नन्दस्य<br>या वै श्रियाचितमजा | दिभि ४     |             | 338                |
| भोजितं परमान्न न                             |         |           |           | 183    | या व ।श्रयाचित्रमण                         | 7 8        |             |                    |
| भो भो वैचित्रवीर्य द                         | वं ४    | १६ १      |           | ४०४    | यास्यन्ना जानमभ्येत्य                      | 8          |             |                    |
| भात्रेयो भगवान् कृ                           | ट्सः    | ४६        |           | ३३६    | युवयोरेव नेवायम्                           | 8          | 1           |                    |
| मध्य कितवबन्धी                               |         | 88 8      |           | 558    | युवां प्रधानपुरुषौ                         |            | ३ ३०        | THE REAL PROPERTY. |
| मनसो वत्तया नः स                             | युः     | ४४ ६      | 9         | ३३५    | 226                                        | ाच ४       | 8 3         |                    |
| मन्ये कृष्णं च राम                           | च       | 86 :      | ₹₹        | १७२    | येनेन्द्रियार्थान् ध्याये                  | वसमा ४     | £ 2         |                    |
| मयि ताः प्रेयसां प्रेष                       | 3       | 83        | X         | १४६    | यो दुविमर्शपथया वि                         | न जना ॰    |             | 2 8                |
| मिय भृत्य उपासीने                            |         | 82 1      | 8         | 880    | रङ्गद्वारं समासाद्य                        |            |             |                    |
| 41.4 %.                                      |         |           |           |        |                                            |            |             |                    |

| 21                       | ग्रध्याय | श्लोक सं | पृष्ठ सं. |                                 | प्रध्याय | श्लोक सं. | पृष्ठ सं. |
|--------------------------|----------|----------|-----------|---------------------------------|----------|-----------|-----------|
| राजयोषित ग्राश्वास्य     | 88       | 38       | 69        | समदु:खसुखोक्रूरो                | ४६       | १५        | ४०२       |
| वदन्त्यनेन वंशोऽयं       | 80       | 38       | 32        | समानन्दन् प्रजाः सर्वा          | 85       | Yo.       | १४८       |
| वन्दे नन्दव्रजस्त्रीगाम् | 88       | 58       | 333       | सम्यक् संपादितो वत्सौ           | 83       | 80        | १४६       |
| वयमृतमिव जिह्यव्याहृत्य  |          | 38       | 386       | सरहस्यं धनुर्वेदम्              | 85       | 38        | 358       |
| वल्गतः शत्रुमभितः        | 88       | 88       | ×3        | सरिच्छैलवनोद्दे शान्            | 83       | २२        | १७२       |
| वसुदेवस्तु दुर्मेघा      | 88       | 33       | ye        | सरिच्छलवनोद्देशा गावो           | 88       | Y.        | २६५       |
| वासितार्थेऽभियुद्धचिद्   | 83       | 3        | १६१       | सरिद्वनगिरिद्रोगीः              | 88       | ४७        | 308       |
| विसृज शिरसि पादम्        | 88       | 28       | 580       | सर्वं तदमरश्रष्ठी               | 88       | ३४        | 640       |
| वीक्षन्तोऽहरहः प्रीता    | ४२       | १८       | . 888     | सर्वतः पृष्पितवनम्              | 83       | 83        | १६४       |
| वृत्तौ गोपैः कतिपयैः     | 80       | १६       | 84        | सर्वात्मभावोधिगतो               | 88       | २७        | २६१       |
| वृष्णीनां प्रवरो मन्त्री | 83       | 8        | 828       | सर्वार्थसंभवो देहो              | ४२       | ×         | 33        |
| शङ्कितिह्रीदमाकण्यं      | 88       | 83       | 883       | सर्वान् स्वञ्ज्ञातिसम्ष         | 85       | 87        | 888       |
| शयानान् वीरशय्यायाम्     | 88       | 88       | 58        | सर्वेषामिह भूतानाम्             | 88       | ४८        | 32        |
| शशंस रामकृष्णाभ्याम्     | ४६       | 38       | 820       | स इयेनवेग उत्पत्य               | 88       | २१        | £8        |
| श्चिस्मितः कोऽयम         | 88       | 2        | 308       | सह पुत्रं च बाह्लीकम्           | ४६       | 2         | 935       |
| श्र्यतां प्रियसन्देशी    | 88       | २८       | २६२       | सानङ्गतप्तक्रचयो                | xx       | 9         | ३५१       |
| सकृदधरसुधां स्वाम्       | 88       | 23       | 230       | सा मज्जनालेपदुकूल               | xx       | X         | 388       |
| संकृद्धस्तमचक्षागो       | 80       | 9        | 5         | सिद्धन्तावश्रुधाराभिः           | . 85     | 88        | १०६       |
| स गत्वाहास्तिनपुरम्      | ४६       | 2        | 035       | सृजस्यदो लुम्पिस पासि           | 87       | 28        | 357       |
| स तान् नरवरश्रेष्ठान्    | 84       | 23.      | ३५७       | सैवं कैवल्यनाथं त               | 8X       | 5         | ३४२       |
| स त्वं प्रमोऽद्य वसुदेव  | 8×       | 28       | 335       | स्मरतां कृष्णवीर्याण            | 83       | 28        | १७०       |
| सत्त्वं रजस्तम इति       | 83       | 80       | 939       | स्वयं किल्बिषमादाय              | 86       | 58        | 866       |
| स धावन क्रीडया भूमी      | 80       | 98       | 99        | स्वविक्रमे प्रतिहते             | 80       | १२        | 17        |
| स नित्यदोद्विग्निधया     | 88       | 38       | 58        | हतं कुवलयापीडम्                 | 80       | १८        | २२        |
| स पर्यावर्तमानेन         | 80       | 3        | 20        | हतेषु मल्लवर्येषु               | 88       | 38        | ७३        |
| सपत्नमध्ये शोचन्तीम्     | ४६       | 20       | 035       | हत्वा कंस रङ्गमध्ये             | 83       | 3%        | १८७       |
| सप्ताहमेकहस्तेन          | 80       | २७       | 38        | हस्ताभ्यां हस्तयोर्बद्धवा       | 86       | ?         | ४६        |
| स पिता सा च जननी         | 85       | 22       | 120       | हा नाथ प्रिय धर्मज्ञ            | 88       | ४४        | 59        |
| स भवान् सुहदां वै        | ४४       | 32       | 350       | हे नन्दसूनो हे राम              | 80       | 35        | 3%        |
| सभाजितान् समाश्वास्य     | 85       | १६       | ११२       | हे नाथ हे रमानाथ                | 88       | X3        | 338       |
|                          |          |          |           | the second second second second |          |           |           |

### महातम्य दीनता एवं आश्रय के पद

राग टोडी

रे मन कृष्ण नाम कह लीजे।

गुरु के वचन ग्रटल कर मानहु, साधु समागम कीजे।।

पिढिये सुनिये भक्ति भागवत श्रीय कहा कथि कीजे।

कृष्णानाम बिनु जन्मवादि ही वृथा जीवन कहा जीजे।।

कृष्णानाम रस बह्यो जात है तृषावन्त होय पीजे।

सुरदास हरि शरण ता किये जनम सफल करि लीजे।।

हरि बिनु ग्रपनो को संसार।

माया लोभ मोह यों चाढे काल नदी, की धार ।। ज्यों जन सङ्गित होत नांउ में रहतन परसे पार । तैसे धन दारा सुख सम्पत्ति बिद्युरत लगे न बार ।। मानुष जनम नाम नर हिर को पैये न बारम्बार । ए तनु छन भंगुर के कारन कहा करै गरबु गंवार ।। जैसे ग्रन्ध ग्रन्ध कूप में गलत न खाल पनार । तैसें हि सूर बहुत उपदेशें सुनि सुनि गए कै बार ।।

मौसो पतितन भौर गुसांई।

ए श्रौगुण मोपे कबहू निंह छूटे बहुत पच्यो श्रव ताई।।
जनम जनम हों रह्यो भ्रमित होय किप गुंजा की नाई।
ता परसत गयो शीत न कबहू लेले निकट तपाई।।
लुब्ध्यो जाय कनक कामिनी ज्यों, शिशु देखत जलभाई।
जिह्वा स्वाद मीन लों डारचो सूभियो निंह फंदाई।।
मुदित भयो सपने में जैसे, पाये निधि ही पराई।
जाम परे कु कछु हाथ न लाग्यौ, ऐत सूर प्रभुताई।।

### राग विहाग

भरोसो हढ इन चरनन केरो। श्री वह्नभ नख चन्द्र छटा बिन, सब जुग माहि ग्रंघेरो॥ साधन श्रीर नाहि या किल में जासों होय निवेरो। सूर कहा कहे दुविध ग्रांधरो बिना मोल को चेरो॥

# ॥ श्री हरिः ॥ **शुद्धि-पत्र**

### राजस - प्रमेय - ग्रवान्तर - प्रकरण ग्रध्याय-१ से ७

|       |            | 200         |                   |             |        |                |                 |
|-------|------------|-------------|-------------------|-------------|--------|----------------|-----------------|
| र्वेड | पंक्ति     | प्रशुद्ध    | शुद्ध             | <b>ब्रह</b> | पंक्ति | यशुद्ध         | गुद्ध           |
| . १   | 8%         | जिसका       | उसका              | 358         | 9      | बालक           | बालकस्य         |
| 3     | 88         | परिज्ञनाय   | परिज्ञानाय        | 888         | २८     | पञ्चिवद्या     | पञ्च ग्रविद्या  |
| 3     | 85         | निरोध       | निरोधे            | १४६         | Ę      | दक्षिग्        | दक्षिगा         |
| *     | 3          | उत्वस्थानम् | उत्सवस्थानम्      | १४१         | २६     | में            | मे              |
| *     | 12         | ह्यत्सव:    | ह्युत्सव:         | 388         | 99     | श्रंगस्तुति    | <b>ध</b> स्तुति |
| Ę     | १४         | ग्रथ        | ग्रद्य            | १६७         | ×      | त्यापवत्       | वत्             |
| 3     | 39-78      | 200         | 100               | 338         | ×      | चेन्द्रत्वेन   | चेन्द्रत्वेन    |
| 25    | 3          | शन्कोति     | शक्नोति           | १७७         | 9      | याकुल          | व्याकुल         |
| 18    | 18         | स्वरूप:     | स्वरूपम्          | १५०         | 99     | भयमेर          | भयमेव           |
| 20    | 5          | श्चनतां     | <b>ध्रस</b> तां   | १८३         | Ę      | जिसकी          | उसकी            |
| 58    | <b>१</b> ३ | उपेक्षा     | <b>ग्र</b> पेक्षा | १८४         | ×      | हेतुश्च        | त्मा हेतुश्च    |
| 24    | 88         | श्रता       | ग्रतो             | 939         | 9      | मित्र          | मिश्र           |
| २इ    | 8          | नसुदेवस्य   | वसुदेवस्य         | 338         | २७     | भगवद्भग        | भगवद्गुरा       |
| 38    | १७         | व्यपहृत     | व्यवहृत           | २०२         | Ę      | कथा कहनी       | कथा नहीं कहनी   |
| 35    | २८         | शास्त्र     | शस्त्र            | २०५         | 68     | ष्णानुचरं      | कृष्णानुचरं     |
| 88    | २७         | बलिष्ठ      | सौ बलिष्ठ         | २१४         | 80     | ग्रहरवे        | यदहरेव          |
| 85    | 8          | लोहा        | लोट्              | २१८         | २६     | द्विज:         | द्द्विज:        |
| . 88  | १६         | सतोगुरा     | सत्त्वगुरा        | 222         | 35     | र्थ            | ग्रर्थ          |
| 88    | 9          | बलयुद्धमिति | बलवद् युद्धमिति   | 558         | *      | स्पृशांहि      | स्पृशाङ्घि      |
| ६८    | 9          | थी          | था                | 558         | १५     | ग्रहि          | <b>ग्र</b> ङ्घि |
| ७३    |            | कंस:        | कंसं              | २२७         | 68     | मात्र          | मार्ग           |
| 53    | २७         | ४४वें       | ४१वें             | 538         | २      | चकराों         | चरगों           |
| १०६   | 99         | पास         | पाश               | 538-        | ३५     | षडह            | षडङ्घ           |
| 200   | 3          | ज्ञाना      | ज्ञानाध्याय में   | 388         | २३     | मुषजायते       | मुपजायते        |
| ११६   | ×          | का          | भगवान् का         | 280         | २२     | मेरे मस्तक पर  | भ्रपने सिर पर   |
| 358   | १२         | शैया        | शय्या             |             |        | जो बार बार पैर | बलात् रक्खे     |
| १३६   | १३         | मध्यायमे    | मध्यापमेद्        |             |        | लगा रहे हो, वह | हुए मेरे पैरों  |
| १३७   | 28         | गुरु वं     | गुरुत्वं          |             |        | बन्द कर दो।    | को छोड़ दे।     |
| १३८   | 30         | देला        | वेला              |             |        |                |                 |

| वृष्ठ     | पंक्ति | ग्रशुद्ध           | गुद्ध              | पृष्ठ | पंक्ति     | भ्रगुद ्          | गुद्ध            |
|-----------|--------|--------------------|--------------------|-------|------------|-------------------|------------------|
| 588       | 93     | मेरे शिर पर        | तुमने अपने सिर     | \$30  | ×          | व्यसाद्यै         | व्यासाद्यै       |
|           |        | जबदंस्ती जो पैर    | पर जबर्दस्ती से    | 332   | 18         | कृत्वापि कृत्वापि | <b>कृत्वा</b> पि |
|           |        | रखा है वह          | जो मेरा पैर        | ३३२   | 22         | यदारमति           | यदात्मनि         |
|           |        | <b>उ</b> ठालो      | रक्खा है, उसे      | 330   | 3          | म                 | मन               |
|           |        |                    | छोड़ दे            | ३३७   | २४         | मतिर्तः           | मतिर्न:          |
| 288       |        | स्वामि             | स्वामी             | 335   | १६         | प्रमाण            | प्रगाम           |
| २४२       | १०     | ब्रह्मभाव मनुभाव   | ब्रह्मभाव में मनु- | 388   | 68         | जहीं ं            | जैसे             |
|           |        | मे ग्रा सकता है    | भाव ग्रा सकता      | 383   | १२         | श्रीकृष्ण बलराम   | भगवान् का        |
|           |        | किन्तु मनुभाव      | है, किन्तु मनु-    |       |            | का यज्ञोपवीत      | कुब्जा ग्रीर     |
| Target a. |        | ब्रह्मभाव में नहीं | भाव में ब्रह्मभाव  |       |            | श्रक्रू र         | जी के घर जाना    |
|           |        | ग्रा सकता है       | नहीं ग्रा सकता है  | 388   | 28         | करनी है           | करनी ही है       |
| २५३       | 9      | सद्धि              | सिद्धि             | 380   | 63-58      | घबरा गई           | मुक्ते क्या करना |
| २६७       | 8      | गोपियां जनका       | गोपियों को त्याग   |       |            |                   | है, यह भूल गई    |
|           |        | त्याग कर कहां      | कर भगवान् कहाँ     | ३४८   | २३         | विरीघायत्तेः      | विरोधापत्ते:     |
|           |        | रह सकेंगी।         | जायेंगे ?          | 388   | 8          | ननुव्रत           | न्यनुत्रत        |
| २६७       | 38     | है रूप             | रूप है             | ३४१   | 38         | जिसके             | इसके             |
| २६५       | 38     | सृजे हिन्म ।       | सृजे। हिन्म-       | ३४६   | 9          | टुकटा             | भीत              |
|           |        | नाशयास्यनुपालये    | । नाशयाम्यनु-      | ३५७   | 3          | भ्रायोग्य         | ग्रयोग्य         |
|           |        | पालयामि ।          | पालये पालयामि ।    | ३४५   | 3          | प्रत्युथाय        | प्रत्युत्थाय     |
| 200       | 8      | ब्रह्मधर्मा        | • ब्रह्मधर्म       | ३६२   | 38         | प्रचुर्य          | प्राचुर्य        |
| २७७       | २६     | वृत्तयाँय:         | वृत्तय:            | ३६२   | २२         | कृतृनं            | कृत्सनं          |
| २८८       | 14     | स्मरिंग            | <b>स्म</b> रति     | ३६५   | <b>१</b> ६ | परन्त्रग्         | परतन्त्र         |
| 308       | ٧      | बाध्य              | साध्य              | ३६६   | १६         | सतोगुरा           | सत्त्वगुरा       |
| 380       | २४     | तोम                | रोम                | ३६६   | 99         | रजो तमो ग्रीर सत  |                  |
| 380       | २५     | कारान्त            | • कारान्न          |       |            |                   | भ्रीर सत्त्व     |
| 320       | 3      | नियव               | नियम               | ३६६   | २३         | सूतराम            | सुतरां           |
| 323       | 8      | स्वदभावाः मे स्व   |                    | ३६६   | २७         | त्यध्वसीयते       | त्यध्यवसीयते     |
| 328       | 3      | जीर्ण होने         | जीर्ण न होने       | ३६८   | 5          | ब्रह्मास्मी       | ब्रह्मास्मीति    |
| 328       | 33     | सर्वानमयभाव        | सर्वात्मभाव        | ३७३   | 8          | ग्रात्मानपीति     | ग्रात्मानमपीति   |
| ३२४       | \$8    | इसमें              | यहाँ               | ३५३   |            | इत्यकूर           | इत्यक्रूरं       |
| ३२५       | ३७     | तदाधिमृ            | तदाधिम्            | ३८४   |            | चतुरपञ्चवारिशा    | पञ्चचत्वारिशा    |
| ३२६       | 88     | गैम।दि             | होवमादि            | 808   |            | पित:              | दित:             |
| ३२७       | 38     | लब्घाशिषो          | लब्धाशिषो य        | 308   |            | सञ्चयकर बढा हुश्र |                  |
| ३२८       | 38     | मिलकर एकत्र        | पडदेमें            | 885   |            | साद्य             | साथ              |
| 398       | १६     | पतत्येव            | पतत्येव न          | 830   | २४         | गोस्वामी वल्लभ-   | म्राच यंचरण      |
| 358       | २४     | र्याध्य            | ग्रार्थ            |       |            | लालजी             |                  |
|           |        |                    |                    |       |            |                   |                  |

